
Imagens de Nietzsche na vida intelectual brasileira (c. 1890-
1950)

Piero Detoni
Pós-doutorando em História pela Universidade Federal Rural do Rio 

de Janeiro (UFRRJ)

Resumo
O presente  texto aborda as  imagens de Nietzsche na vida intelectual  brasileira  (c.  1890-1950), 
buscando  montar  os  horizontes  autorais  atribuídos  ao  filósofo.  Nesse  sentido,  essas  imagens 
aparecem permeadas por tensões e por disputas em torno do legado intelectual do filósofo, por 
onde se pode apreender a formação de regimes de apropriação. A crítica é clara sobre o caráter 
conflitivo que envolve as  recepções de Nietzsche no país,  multiplicando-se o alcance das suas 
imagens, o que implica no desenho de toda uma arqueologia em que se pode ler (e reconhecer) 
lugares-comuns de discussão em torno de determinado assunto ou tema, havendo, com isso, o 
estabelecimento de uma espécie de inventário de percepções que conformam e delineiam o que se  
pode chamar de públicos leitores.

Palavras-chave Recepções – Friedrich Nietzsche – Figuras autorais – Arqueologia – Imagens.

Submissão
03/04/2025 Aprovação

21/07/2025 Publicação
01/10/2025

  •  1



R E V I S T A   A N G E L U S   N O V U S

Images of Nietzsche in Brazilian Intellectual Life (c. 1890-1950)

Abstract
This text addresses the images of Nietzsche in Brazilian intellectual life (c. 1890-1950), seeking to 
assemble the authorial horizons attributed to the philosopher. In this sense, these images appear 
permeated by tensions and disputes around the philosopher's intellectual legacy, through which 
the formation of regimes of appropriation can be apprehended. The critique is clear about the 
conflicting nature of Nietzsche’s receptions in the country, multiplying the scope of his images, 
which implies the design of a whole archaeology in which one can read (and recognize) common 
places of discussion around a certain subject or theme, thus establishing a kind of inventory of 
perceptions that shape and outline what can be called readerships.

Keywords Receptions – Friedrich Nietzsche – Authorial figures – Archeology – Images.

Imágenes de Nietzsche en la vida intelectual brasileña (c. 1890-1950)

Resumen
Este  texto  aborda  las  imágenes  de  Nietzsche  en  la  vida  intelectual  brasileña  (c.  1890-1950), 
buscando ensamblar los horizontes autorales atribuidos al filósofo. En este sentido, esas imágenes 
aparecen permeadas por tensiones y disputas en torno al legado intelectual del filósofo, a través de 
las cuales se puede aprehender la formación de regímenes de apropiación. La crítica es clara sobre 
el carácter conflictivo de las recepciones de Nietzsche en Brasil, multiplicando el alcance de sus 
imágenes, lo que implica el diseño de toda una arqueología en la que se pueden leer (y reconocer)  
lugares comunes de discusión en torno a un determinado asunto o tema, estableciendo así una 
especie de inventario de percepciones que conforman y delinean lo que puede llamarse lectorados.

Palabras clave Recepciones – Friedrich Nietzsche – Figuras autorales – Arqueología – Imágenes.

2  •  ano XVI, n. 21, 2025  •  ISSN 2179-5487



DETONI  •  “Imagens de Nietzsche na vida intelectual brasileira (c. 1890-1950)”

Introdução

 impacto  do  pensamento  de  Friedrich  Nietzsche  na  vida  intelectual 
brasileira apresenta-se amplo e complexo, extrapolando a Filosofia.  A 
dificuldade  em  rastrear  a  totalidade  da  sua  recepção  e  os  múltiplos 
diálogos que com ela se estabelecem impedem uma análise simplificada. 

A sua presença junto aos contextos locais turva a visão, complicando o estabelecimento 
de parâmetros e protocolos de discernimento, de crítica e de compreensão diante dos 
distintos diálogos transversais que compõem com o filósofo, o que aponta para a ampla 
ressonância das suas ideias, não remontadas historicamente a partir de quadros fixos.

O
Este  estudo  propõe-se  a  investigar  a  conformação  das  imagens  autorais  de 

Nietzsche no Brasil do final do século XIX avançando até a primeira metade do século 
seguinte. Para tanto, será adotada uma abordagem metodológica derivada da História 
Cultural, com ênfase nos estudos de recepção. As fontes trabalhadas, compostas por 
artigos  de  periódicos,  ensaios,  críticas  literárias  e  correspondências  da  época,  serão 
examinadas a partir de três eixos analíticos interligados: os discursos que constroem e 
disputam a imagem de Nietzsche, os modos de apropriação e instrumentalização das 
suas ideias por diferentes grupos intelectuais e as controvérsias e tensões inerentes a essa 
recepção.  A pesquisa  será  então montada a  partir  de três  movimentos principais:  o 
primeiro  abordará  a  emergência  das  primeiras  imagens  de  Nietzsche  nos  contextos 
brasileiros; o segundo dedicar-se-á ao exame das disputas e das polarizações em torno da 
sua  obra;  e  o  terceiro,  investigará  as  conexões  entre  a  sua  imagem  autoral  e  as 
apropriações  propriamente  sociais  e  políticas  do  seu  pensamento.  Os  critérios  de 
associação  das  fontes  baseiam-se  na  recorrência  de  menções  ao  filósofo,  na 
profundidade da discussão das suas ideias e na representatividade dos autores e veículos 
de publicação no contexto cultural do período.

Rodrigo Turin indica, adequadamente aos propósitos desta reflexão, que “o nome, 
tornado objeto não se apresenta mais como um simples substantivo próprio: é elevado à 
dignidade  de  um  patrimônio  coletivo”.1 Levando  em  consideração  motivações, 
interesses  e  paixões,  presentes  nas  autonomias  disciplinares  e  no cotidiano social,  o 
nome de Nietzsche empresta uma maleável  disposição de sentidos para aqueles  que 
investigam experiências intelectuais a ele enredadas. Por essa razão perguntamos: o seu 

1 TURIN, R.  Narrar o passado, projetar o futuro: Sílvio Romero e a experiência historiográfica oitocentista. 
Dissertação (Mestrado em História) – Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2005. p. 1.

DOI 10.11606/issn.2179-5487.21.2025.235451  •  3



R E V I S T A   A N G E L U S   N O V U S

nome pode,  como questionam Michel  Foucault2 e  François  Hartog,3 ser  remontado 
como  um  substantivo  próprio  ou  ele  se  perde  nas  camadas  discursivas  que  lhe 
emprestam sentido? Pouco praticável  seria  tomá-lo apenas como um nome próprio 
ligado a um indivíduo, na medida em que os leitores e  as  leitoras da cena nacional 
associam muitos tipos de descrições a ele, organizando, agrupando e criando diferentes 
discursividades  e  ganhando funcionalidades  específicas  por ser  um dos autores  mais 
conhecidos  no  país.  Recobrar  o  nome  de  Nietzsche  apenas  como  substantivo 
implicaria, pois, crer que, além do nome, ele portaria “alguma substância imanente pela 
qual poderíamos referenciar nossa ilusão de reconhecimento: sim, é ele! Lá está ele em 
sua pureza original”.4

O nome de Nietzsche

O nome de Nietzsche, como lembrado por Scarlett Marton, está associado a uma 
filosofia que pensa a “golpes de martelo”, capaz de desafiar normas e de derrubar ídolos. 
Os  efeitos  dessa  imagem  são  capazes  de  explicar  as  controvérsias  em  que  esteve 
envolvido, sendo considerado polêmico e controvertido nos debates filosóficos no país. 
Para  a  estudiosa,  Nietzsche  sugere  novos  modos  de  pensar,  de  agir  e  de  sentir, 
desestabilizando “nossa lógica, nosso modo habitual de pensar, quando tenta implodir 
os  dualismos,  fazendo  ver  que,  ao  contrário  do  que  julgamos,  a  verdade  não  é 
necessariamente o oposto do erro”.5

Seu  nome  desafia  formas  de  pensamento  normatizadas  e  naturalizadas, 
questionando os valores em vigor, sugerindo que “o bem nem sempre contribui para o 
prosperar  da  humanidade  e  o  mal,  para  a  sua  degeneração”.6 Ele  agrupa  diferentes 
discursos e visões do real,  sempre em tensão e disputa.  Está associado à imagem do 
provocador, capaz de questionar os modos de compreender o mundo, como na religião 
e na moralidade, onde destaca que “nós seres humanos, nada teríamos de divino”.7 Os 
efeitos dessa disposição vêm de longe e estão presentes em suas primeiras recepções 

2 FOUCAULT, M. “O que é um autor?”. FOUCAULT, M.  Ditos e Escritos: Estética - literatura e pintura, 
música e cinema (vol. III). Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2001.

3 HARTOG, F.  O espelho de Heródoto:  ensaio sobre a representação do outro.  Belo Horizonte:  Editora  da 
UFMG, 2014.

4 TURIN, R.  Narrar o passado, projetar o futuro: Sílvio Romero e a experiência historiográfica oitocentista. 
Dissertação (Mestrado em História) – Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2005. p. 1.

5 MARTON, S. “Nietzsche, filósofo da suspeita”. A terra é redonda, São Paulo, 29 mar. 2024. p. 1.

6 MARTON, S. “Nietzsche, filósofo da suspeita”. A terra é redonda, São Paulo, 29 mar. 2024. p. 1.

7 MARTON, S. “Nietzsche, filósofo da suspeita”. A terra é redonda, São Paulo, 29 mar. 2024. p. 1.

4  •  ano XVI, n. 21, 2025  •  ISSN 2179-5487



DETONI  •  “Imagens de Nietzsche na vida intelectual brasileira (c. 1890-1950)”

brasileiras. Nietzsche é percebido como um contendedor de respeito, sendo associado 
ou  combatido,  parcial  ou  integralmente.  Como  filósofo  da  suspeita,  na  conhecida 
definição de  Paul  Ricoeur,  o  seu nome,  por  gerações  de  leitores,  esteve  ao  lado do 
rompimento  das  convicções  estáveis.  Por  isso  a  sua  obra  também  foi  objeto  de 
descrédito, de distorção e de deturpação, situação apreendida em diferentes contextos 
de recepção, como no brasileiro.

Diferentes disposições político-intelectuais se apropriam do seu nome e reflexões: 
anarquistas, positivistas, socialistas, darwinistas sociais, modernistas, católicos, liberais, 
conservadores, progressistas, além dos extremismos eugenistas, racistas, antissemitas e 
fascistas. O caráter dos seus escritos, tidos como assistemáticos e paradoxais na forma e 
no conteúdo devido ao uso de aforismos e capítulos que não compõem tratados, por 
vezes  valorizados  pela  dimensão  poética,  parecia  pouco  afeito  a  alguma  forma  de 
organização esquemática. Essas características fizeram com que a Filosofia associada a 
seu nome se  deslocasse  por  diferentes  autonomias  disciplinares,  como a  História,  a 
Sociologia,  a  Antropologia,  a  Psicologia,  o  Direito,  a  Ciência  Política  e  a  Crítica 
Literária,  cumprindo  a  sua  imagem  autoral  funções  de  organização  discursiva  e  de 
arranjo junto a  regimes de apropriação específicos. Suas ideias permeiam a imaginação 
literária, o pensamento político e a historiografia a partir de ensaios, de romances, de 
crônicas,  de  novelas,  de  compêndios,  de  poemas,  de  aforismos  e  de  manifestos.  Os 
itinerários percorridos por seu nome apontam que:

Pensadores e literatos, jornalistas e homens políticos terão nele um ponto de referência, 
atacando ou defendendo suas ideias, reivindicando ou exorcizando seu pensamento. Dessa 
perspectiva,  quem  julgou  compreendê-lo  equivocou-se  a  seu  respeito;  quem  não  o 
compreendeu julgou-o equivocado.8

Relacionaremos, então, o tema da autoria nietzschiana com os efeitos da imagem 
do seu nome. O nome de um autor está atrelado à emergência de certo conjunto de 
discursos e vincula-se, pois, ao status destes no interior de uma sociedade ou cultura.9 A 
imagem autoral de Nietzsche não se localiza no estado civil do seu nome e na ficção da 
totalidade da sua obra, mas, pelo contrário, está presente nos regimes de apropriação 
que são instituídos por certos grupos de discurso, por onde vemos os seus efeitos ou o 
seu singular  modo de agência.10 Há algo,  em meio a  esse  processo,  de “apropriação 
8 MARTON, S. “Nietzsche, filósofo da suspeita”. A terra é redonda, São Paulo, 29 mar. 2024. p. 1.

9 FOUCAULT, M. “O que é um autor?”. FOUCAULT, M.  Ditos e Escritos: Estética - literatura e pintura, 
música e cinema (vol. III). Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2001. p. 274.

10 FOUCAULT, M. “O que é um autor?”. FOUCAULT, M.  Ditos e Escritos: Estética - literatura e pintura, 
música e cinema (vol. III). Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2001. p. 274.

DOI 10.11606/issn.2179-5487.21.2025.235451  •  5



R E V I S T A   A N G E L U S   N O V U S

penal”  na  configuração  da  função  autoral  nietzschiana  no  Brasil,  seguindo  esta 
explicação:

Os  textos,  os  livros,  os  discursos  começaram  a  ter  realmente  autores  (diferentes  dos 
personagens míticos, diferentes das grandes figuras sacralizadas e sacralizantes) na medida 
em que o autor podia ser punido, ou seja, na medida em que os discursos podiam ser 
transgressores.11

Um  ângulo  significativo  por  onde  se  tensionam-se  as  funções  autorais  a  ele 
atribuídas.12 Mas o seu nome como autor não é solitário junto às discursividades que 
com ele dialoga. A imagem autoral nietzschiana nos planos discursivos em que habita 
assegura  funções  classificatórias,  agrupando  e  ordenando  textos  e  reflexões,  não 
implicando ausência de conflitos. Também parece capaz de relacionar textos entre si, 
movimentando-se por discursividades que estabelecem agrupamentos temáticos e de 
filiação, autenticando-se uns pelos outros, explicando-se reciprocamente, utilizando-se 
concomitantemente, formando um corpus discursivo ou um arquivo de enunciados.

As imagens montadas acerca da sua autoria ecoam nas avaliações sobre os modos 
como a sua filosofia foi consumida e organizam as direções da percepção acerca da sua 
difusão no Brasil, tendo em vista que José Veríssimo13 e Enrique Almarza14 a consideram 
na moda, implicando mais do que a demonstração da sua forte presença nos contextos 
nacionais, mas uma preocupação de como o filósofo foi apreendido por seus leitores, 
considerados numerosos. Constatam-se na crítica variações controversas nas recepções, 
onde alguém como o anarquista Fábio Luz15 argumenta serem as suas ideias  “coisas 
exóticas” ou “novidades literárias” ao passo que um autor anônimo fala de “mistura de 
otimismo e pessimismo”.16 Miguel Mello17 sugere que Nietzsche impressiona “o mundo 
inteiro”,  corroborando  com  o  argumento  acerca  da  sua  ampla  presença  entre  as 
comunidades leitoras locais. Manoel de Souza Pinto,18 ao também se ocupar com os 
sentidos  da  difusão  da  sua  imagem,  percebe  a  existência  de  “vários  nietzsches”  em 

11 FOUCAULT, M. “O que é um autor?”. FOUCAULT, M.  Ditos e Escritos: Estética - literatura e pintura, 
música e cinema (vol. III). Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2001. p. 274-275.

12 CHARTIER, R.  A aventura do livro:  do leitor  ao navegador:  conversações com Jean Lebrun.  São Paulo: 
Imprensa oficial: UNESP, 1998.

13 VERÍSSIMO, J. “Um Nietzsche diferente”. Correio da Manhã, Rio de Janeiro, 19 jan. 1903.

14 ALMARZA, E. P. “O Super-homem”. A República de Curitiba, Curitiba, 24 dez. 1908.

15 LUZ, F. “Elysio de Carvalho”. Almanaque Garnier. Rio de Janeiro, p. 295-296, 1907.

16 ANÔNIMO. “Frederico Nietzsche”. A Imprensa, Rio de Janeiro, p. 1, 25 set. 1900.

17 MELLO, M. “Cartas de um solidário”. A Imprensa, Rio de Janeiro, p. 2, 26 fev. 1901.

18 PINTO, M. S. “O filósofo errante”. Correio da Manhã, Rio de Janeiro, p. 2, 2 jan. 1910.

6  •  ano XVI, n. 21, 2025  •  ISSN 2179-5487



DETONI  •  “Imagens de Nietzsche na vida intelectual brasileira (c. 1890-1950)”

“Frederico  Nietzsche”,  isto  é,  o  crítico  sugere,  de  alguma  maneira,  a  existência  de 
variações  e  de  tensões  nessas  recepções,  em  que  antagonismos  de  leitura  parecem 
evidentes.

A conformação das imagens autorais nietzschianas no Brasil revela um panorama 
complexo, caracterizado por sentidos conflitivos e francamente em disputa. Além da 
identificação de lugares-comuns, pode-se dizer que as ideias, as categorias e os conceitos 
atribuídos a Nietzsche foram instrumentalizados tanto para a compreensão do contexto 
brasileiro  quanto  para  a  análise  de  fenômenos  internacionais.  Desde  que  foi 
mencionado  por  Tobias  Barreto  em  1876,  o  seu  nome  é  mobilizado  em  diferentes 
circunstâncias,  tendo  ocorrido  na  década  final  do  Oitocentos  confrontos  pelo 
entendimento de suas ideias, bem como alguns artigos dedicados ao seu pensamento, 
embora a sua presença fosse mais recorrente como recurso de persuasão retórica próprio 
a  um  sistema  intelectual  auditivo,19 onde  foi  instrumentalizado  em  contendas  e 
polêmicas por opiniões intelectuais, fator que resulta em um movimento de recepção 
muito  polarizado,  emergindo  dele  caracterizações  positivas  e  negativas  que  se 
intensificaram ainda mais quando passam a invocar a sua biografia.20 Nietzsche torna-se 
cada vez mais conhecido e, no início do século, sendo considerado um autor da moda, 
assim como Liev Tolstoi, Fiódor Dostoiévski, Oscar Wilde, Anatole France, Émile Zola 
e outros.21

A modernidade local foi interpretada à luz do arcabouço filosófico nietzschiano. 
Biografemas  foram inferidos  a  partir  de  elementos  presentes  em suas  obras,  ensaios 
interpretativos se valeram de suas teorizações, estudos literários e críticos incorporaram 
o seu vocabulário, enredos romanescos dialogaram com as suas ideias, a poesia buscou 
inspiração  em  seus  temas  e  as  ciências  sociais  racializadas  apropriaram-se  dos  seus 
conceitos. Nietzsche, ou melhor, as imagens montadas acerca da sua autoria, tornou-se 
presente  em  diversas  esferas,  desde  sensibilidades  estéticas  até  regimes  de  saber  e 
posições políticas. Sua obra, no entanto, não foi assimilada de forma homogênea, mas, 

19 Cf.  CARVALHO, J.  M. “História  intelectual  no Brasil:  a  retórica  como chave de leitura”.  Topoi,  Rio de 
Janeiro, n. 1, p. 123-152, 2000; LIMA, L. C. Dispersa demanda: ensaios sobre literatura e teoria. Rio de Janeiro: 
F. Alvez, 1981. 

20 Os leitores e as leitoras podem verificar outros desdobramentos referentes às primeiras leituras de Nietzsche no 
Brasil  através dos seguintes artigos, que ampliam o entendimento acerca da historiografia da sua recepção 
local: DIAS, G. “‘Nietzsche, intérprete do Brasil?’ A recepção da filosofia nietzschiana na impressa carioca e 
paulistana no final do século XIX e início do XX”. Cadernos Nietzsche, São Paulo, v. 1, n. 35, p. 89-107, 2014; 
LOMEU, A. V. “Um Nietzsche à brasileira:  intelectuais receptores do pensamento nietzschiano no Brasil 
(1900-1940)”.  Revista  de  Teoria  da  História,  ano  5,  n.  9,  p.  178-196,  jul.  2013;  PANTUZZI,  T.  L.  “O 
allemanismo em Recife e a primeira recepção de Nietzsche no Brasil”. Cadernos Nietzsche, Guarulhos, v. 40, 
n. 1, p. 160-192, 2019; ROTA, A. R.; DETONI, P. “Itinerários de história digital: o caso Nietzsche através da 
heurística computacional (c. 1870-1940)”. Revista de Teoria da História, v. 27, n. 1, p. 51-85, 2024; RUBIRA, L. 
“Nietzsche na imprensa brasileira do século XIX”. Estudos Nietzsche, v. 15, p. 70-92, 2024.

21 BROCA, B. A vida literária no Brasil – 1900. Rio de Janeiro: José Olímpio, 2005.

DOI 10.11606/issn.2179-5487.21.2025.235451  •  7



R E V I S T A   A N G E L U S   N O V U S

sim, através de uma fragmentação que gerou uma grande multiplicidade de imagens 
atribuídas a ele. Intelectuais apropriaram-se de certos elementos enquanto rejeitaram 
outros, e as posições dos leitores oscilaram ao longo do tempo, com adesões e recusas 
coexistindo em um mesmo texto. Os intelectuais brasileiros imprimiram sentidos não 
lineares  às  suas leituras daquele então famoso solitário de Sils-Maria,  conscientes da 
variedade  de  perspectivas  existentes.  Essa  dinâmica  permitiu-lhes  utilizar  a  filosofia 
nietzschiana para defender as suas próprias ideias e construir imagens de si  mesmos 
como intérpretes  autorizados,  moldando as  suas  concepções  de  sociedade,  cultura  e 
política.

Montando o campo: as primeiras imagens autorais de Nietzsche no Brasil

Leopoldo de Freitas possui uma visão positiva sobre as imagens de Nietzsche e a 
sua obra, demonstrando um franco interesse em divulgá-la na vida letrada brasileira 
finissecular. Em um texto de 1899, o autor testemunha o forte fascínio pelo pensamento 
nietzschiano  na  Europa,  ecoando  a  recepção  alemã,  onde  observa  um  grande 
entusiasmo.  A  referência  para  Freitas  nesse  artigo  é  Teodor  de  Wyzewa.  Embora  a 
recepção alemã de Nietzsche também não tenha sido isenta de controvérsias, esse artigo 
de crítica destaca a presença das suas ideias na universidade, na literatura, na música e na 
política. Apesar de não especificar os sentidos dessas apropriações, Leopoldo de Freitas 
considera estes motivos para a sua popularização no Brasil:

O nome do escrito de Humano, muito humano! goza de grande fama em toda a Europa; 
diz dos seus admiradores que ‘a influência dos seus escritos se faz sentir no Triunfo de la 
morte  de G  d’Annunzio,  nos  recentes  dramas  de  Ibsen  e  em  algumas  obras  dos 
romancistas da Rússia’.22

Freitas também compila citações de Nietzsche, reforçando o caráter fragmentado 
da difusão da sua imagem no Brasil. Lugares-comuns são, nesse sentido, mobilizados 
para descrever a filosofia nietzschiana, destacando que o autor é considerado, em suas 
palavras, “um dos maiores pensadores alemães do século”.23 Essas considerações podem 
ter motivado o empenho do colunista em torná-lo, de algum modo, conhecido como 
pessimista  como  Schopenhauer,  revolucionário  moral  como  Tolstoi,  original  como 
Ibsen. Nietzsche é entendido, em suas palavras, como pouco alemão. Seu estilo é nítido 

22 FREITAS, L. “Um filósofo”. O Paiz, Rio de Janeiro, p. 1, 16 out. 1899.

23 FREITAS, L. “Um filósofo”. O Paiz, Rio de Janeiro, p. 1, 16 out. 1899.

8  •  ano XVI, n. 21, 2025  •  ISSN 2179-5487



DETONI  •  “Imagens de Nietzsche na vida intelectual brasileira (c. 1890-1950)”

e plástico, com “beleza nas imagens”, um aspecto relevante, considerando que o estilo 
aforístico  do  filósofo  foi  discutido  por  gerações,  reforçando  a  sua  importância  nas 
culturas intelectuais. Escritores de diferentes vertentes do racialismo e do eugenismo, 
como Pompeyo Gener e Max Nordau, oferecem a Leopoldo de Freitas a moldura para 
enquadrar a suposta degeneração psíquica do filósofo, argumentos que se repetem por 
décadas. Também encontramos enquadramentos de fisionomia, de temperamento, de 
caráter e de moral sob lentes deterministas taxonômicas: “Pelo nascimento pertencia ao 
reino de Saxe, mas de fisionomia, temperamento e caráter era inteiramente eslavo; no 
físico e no moral parecia-se com esses extraordinários tipos niilistas criados por Ivan 
Tourgueniev e por Goutharouf nos seus romances sociais”.24 Os leitores de O Paiz são 
informados, através do comentário de Freitas, sobre os estudos nietzschianos acerca do 
mundo  grego,  que  embora  sem  aprofundamento,  eram  importantes  para  essas 
primeiras recepções.

Outros dois elementos são relevantes nessa leitura em tela: o anúncio das conexões 
de  Nietzsche com a  cultura  francesa,  o  que não deve  ser  desprezado em termos de 
popularização  do  seu  nome  no  Brasil,  dada  a  intensa  francofilia25 no  contexto  da 
chamada  Belle  Époque,  bem  como,  ainda  nesse  sentido,  o  reconhecimento  da 
importância de germanistas franceses nos estudos sobre o autor, com destaque para seu 
tradutor Henry Albert.26 É narrada,  além disso,  a  relação pessoal  e  intelectual  entre 
Nietzsche e Richard Wagner, embora não seja mencionado o afastamento progressivo 
realizado pelo primeiro, um fator decisivo, cabe destacar, junto ao desenvolvimento das 
suas  reflexões  filosóficas,  o  que  parece  conveniente  para  Freitas,  uma  vez  que  o 
articulista de certa forma idealiza a música e o pensamento wagneriano neste texto.

Esse  comentário crítico,  além de apresentar  as  suas  impressões  sobre a  filosofia 
nietzschiana,  também  se  preocupa  em  revisar  alguns  modos  de  leitura  do  autor 
disponíveis à época, implicando, assim, eleger critérios de análise, positivar leituras e 
hierarquizar prioridades que considera importantes para que esse pensamento possa 
então ser assimilado. É uma espécie de “leitura das leituras”, assemelhando-se com uma 
“crítica filosófica”, gênero que contribui para a formação das imagens sobre a autoria 
nietzschiana no Brasil, replicando-se em discursos que sedimentam recortes sobre o seu 

24 FREITAS, L. “Um filósofo”. O Paiz, Rio de Janeiro, p. 1, 16 out. 1899.

25 BARROSO, A. V. L.  Um Nietzsche à brasileira:  uma leitura do pensamento nietzschiano no modernismo 
(1890-1940). Dissertação (Mestrado em História) – Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, Seropédica, 
2015.

26 DIAS, G. P. A recepção de Nietzsche no Brasil: renovação e conservadorismo. Tese (Doutorado em Filosofia) – 
Universidade Federal de São Paulo, Guarulhos, 2019.

DOI 10.11606/issn.2179-5487.21.2025.235451  •  9



R E V I S T A   A N G E L U S   N O V U S

pensamento, algo decisivo para que haja o confronto de posições, que pode aparecer 
sob nuances ou sob rupturas inconciliáveis.

José Veríssimo tece algumas vezes considerações sobre Nietzsche, seja por meio de 
análises estritamente voltadas para ao seu pensamento, seja através de estudos sobre as 
leituras que foram feitas sobre ele. Focamos, por ora, essa disposição a partir do texto 
“Um Nietzsche diferente”, de 1903, que veio à luz no Almanaque Garnier. Seu parecer 
sobre  a  “moda”  nietzschiana  entre  as  comunidades  leitoras  brasileiras  tem  uma 
explicação geral, qual seja, a popularidade das suas ideias, em termos de aceitação ou de 
recusa,  deriva  do  fato  de  elas  lidarem  e  movimentarem  o  que  o  crítico  literário 
denomina  de  “filosofias  pessoais”,  expressão  atribuída  “modernamente”  pelos 
intelectuais,  e  que  envolve  o  debate  sobre  o  “individualismo”,  o  “egoísmo”  e  o 
“pessimismo”.  A partir  desse  âmbito  que  Veríssimo analisa  a  filosofia  nietzschiana, 
sustentando haver uma escalada de conflitos de interpretação em razão de variações de 
“temperamento” e de “sentimentos”. Diante desse horizonte de múltiplas recepções de 
Nietzsche,  certificado  pelo  crítico  paraense  por  conta  daquelas  ideias  despertarem 
reações  bastante  íntimas  nos  leitores  e  nas  leitoras,  desestabilizando  suas  posições 
intelectuais,  a  situação movimenta-se  para uma tendência  de “anarquismo mental  e 
sentimental”.  José  Veríssimo  acredita  que  as  recepções  afirmativas  ou  negativas  do 
filósofo alemão, entre os círculos de leitura locais, resultam desses efeitos perlocutórios, 
que são os responsáveis por diferentes modos de interesse com relação ao pensamento 
do  autor  de  Assim  falou  Zaratustra.  Nietzsche,  o  “filósofo  poeta”  conforme  essa 
recepção específica, desafia os seus leitores por parecer a eles que a tudo queria destruir 
para que fosse possível  a emergência de algo novo, o que causa diferentes reações e 
populariza  o  que  se  entende serem as  suas  imagens  no Brasil.  A crítica  aos  valores 
morais  ocidentalizados  teria  sido,  por  exemplo,  um  centro  irradiador  de  intensas 
discussões fracamente conflitivas, marcando, assim, o tom da sua recepção local.

O crítico literário não se furta de assinalar que a “moda” nietzschiana tem muito a 
ver com certa carga de “elitismo” e “aristocratismo” dos intelectuais brasileiros. Em seu 
entender, esses atores passaram a julgar os posicionamentos alheios como inferiores e 
até mesmo desprezíveis, invalidando outras perspectivas e produzindo uma espécie de 
sectarismo que,  em muitos  sentidos,  satisfaz  as  suas  vaidades  e  supostas  pretensões 
como estetas.  Veríssimo realiza um trabalho de análise da recepção de Nietzsche no 
Brasil,  revelando  experiências  de  leitura  próprias  ao  início  do  século  XX.  Seus 
argumentos  nos  permitem  perceber  não  apenas  os  sentidos  atribuídos  às  ideias  do 
filósofo por meio de textos, mas como elas moldam um tipo de ethos intelectual, que o 
autor sugere ser parte do clima da Belle Époque. Veríssimo acredita que a popularidade 

10  •  ano XVI, n. 21, 2025  •  ISSN 2179-5487



DETONI  •  “Imagens de Nietzsche na vida intelectual brasileira (c. 1890-1950)”

de Nietzsche não se deve apenas ao conteúdo das suas ideias,  mas também à forma 
como elas são apropriadas e utilizadas pelos intelectuais. A “moda” nietzschiana seria 
um reflexo do elitismo e do desejo de distinção que permeavam os círculos intelectuais 
da  época.  Ao  criticar  o  dogmatismo  sectário  dos  intelectuais  brasileiros,  Veríssimo 
aponta  para  um  problema  que  era  relevante  à  época:  a  tendência  de  se  utilizar  o 
pensamento de um autor  para  validar  posições  pessoais  e  desqualificar  o  debate.  A 
análise de José Veríssimo não se limita, portanto, a descrever e acompanhar a recepção 
brasileira de Nietzsche, mas também nos convida a refletir sobre os usos e abusos da sua 
filosofia naqueles contextos intelectuais.

Era uma filosofia para refinados, ou que se tem por tal, que, conforme o seu coração seco, 
a sua inteligência de egoístas e gozadores, dividia o mundo em senhores e escravos, em 
fortes e fracos, que fazia da produção dos grandes homens (quais são eles?) o fim único da 
existência do mundo, que condenava as nossas vulgares concepções de virtude, do bem, 
do amor, que endeusava, enfim, o egoísmo, a dureza, a crueldade, a violência, e mandava 
gozar a vida plenamente, sem atentar senão ao nosso próprio gosto, e sem respeitar nada 
do que à quase totalidade da gente parece respeitável e que outros filósofos, um Kant, um 
Comte, um Spencer, procuraram demostrar respeitável.27

O autor aprofunda a sua leitura sobre as recepções nietzschianas argumentando 
que  tanto  os  seus  adversários  quanto  os  seus  discípulos  demonstram  pouca  ou 
nenhuma compreensão da sua filosofia. Ele se dedica a analisar o livro de Eugène de 
Roberty sobre Nietzsche, revelando mais elementos sobre como o seu pensamento foi 
acolhido.  Posicionando-se  como  um  crítico  da  “moda”  nietzschiana,  ressalta  a 
dificuldade  de  emitir  juízos  avaliativos  devido  à  “radical  contradição”  entre  as 
interpretações  disponíveis,  que  oscilam  entre  a  oposição  e  a  admiração,  com  os 
admiradores  demonstrando  pouca  abertura  ao  debate  crítico.  Evidencia,  então,  os 
sentidos em disputas em torno da imagem autoral do filósofo. Lê-se:

Não  temos,  nós,  vulgo  ignaro,  o  direito  de  logicamente  concluir  que  ela  [a  obra  de 
Nietzsche] é de si mesma vaga, imprecisa, incoerente, contraditória, vária, inconsequente, 
e  que,  portanto,  é  justamente o oposto de toda concepção de mundo e  de  vida,  que 
mereça o nome de uma filosofia.28

O autor analisa o livro de Roberty, que segundo ele, busca um equilíbrio entre os 
críticos e os entusiastas de Nietzsche, mas pende para o lado dos admiradores. Isso o 

27 VERÍSSIMO, J. “Um Nietzsche diferente”. Correio da Manhã, Rio de Janeiro, p. 1, 19 jan. 1903.

28 VERÍSSIMO, J. “Um Nietzsche diferente”. Correio da Manhã, Rio de Janeiro, p. 1, 19 jan. 1903.

DOI 10.11606/issn.2179-5487.21.2025.235451  •  11



R E V I S T A   A N G E L U S   N O V U S

impele a apresentar uma série de objeções aos temários nietzschianos, demonstrando 
incongruências na abordagem de Roberty. Encontramos, pois, outros lugares-comuns 
daquela recepção, como a falta de sistematicidade e a dimensão poética e ilógica das suas 
dissertações. Notamos dois elementos adicionais: o autor demonstra estar dialogando 
com germanistas franceses como Lichtenberger, Renouvier e Fouillée, que também se 
dedicam  à  obra  do  filósofo.  Critica-se  as  abordagens  que  interpretam  a  filosofia 
nietzschiana a partir de perspectivas sociológicas, como a positivista, que a enquadra em 
categorias preexistentes, o que, segundo ele, enviesa as análises, pois Nietzsche deveria 
ser estudado em seus próprios termos. Essa crítica é relevante por acreditar que as suas 
ideias acabaram sendo interpretadas e movidas pela sociologia da época, perdendo a sua 
especificidade.  Seria o caso de negar seu “egoísmo”, “individualismo” e “imoralismo 
cínico”, em favor de valores de um pensador “generosamente otimista e humano”, com 
“senso de progresso” e “aspiração por um mundo e humanidade melhores”, elementos 
próprios a  uma visão sociológica evolucionista,  mas que teriam sido negligenciados, 
para Eugène de Roberty,  devido ao simbolismo e à “nebulosidade ofuscante de seu 
verbo de poeta”.29

O crítico  prossegue  recuperando os  argumentos  de  Roberty  para,  em seguida, 
questioná-los. Segundo ele, a filosofia de Nietzsche é um “protesto do instinto”, o que 
leva à  aceitação de uma lógica interna.  A “aristocratização da multidão” é vista por 
Roberty como um ideal, enquanto outros a interpretam como desprezo e ódio pelas 
“massas”.  Nietzsche  não  seria  “antidemocrata”  e  “antissocialista”,  mas,  sim,  um 
socialista  altruísta,  mesmo  que  mandasse  “sacrificar  tudo  o  que  parece  digno  de 
compaixão – uma compaixão que ele maltrata em violentas diatribes, o miserável, o 
fraco, o pobre, e com ele nosso senso de justiça, a nossa ideia de liberdade, o nosso 
sentimento de amor e de solidariedade humana”.30 O modo como Roberty aborda a 
suspensão da dicotomia entre “bem” e “mal” também é problematizado por Veríssimo, 
dado que implica na recusa de elementos morais em prol da emergência de uma nova 
sociedade. O “pró-homem, como hipótese e símbolo” igualmente suscita dúvidas, uma 
vez  que  Roberty  o  associa  à  noção  de  perfectibilidade  humana  de  Condorcet  e  à 
racionalidade  de  vida  de  Spinoza,  enquanto  Veríssimo  o  encontra  em  Emerson  e 
Carlyle,  podendo  remontar  a  Horácio  e  Camões,  que  tinham  “pouca  estima  pelo 
rebanho humano”.31 José Veríssimo não deixa, de qualquer maneira, de mencionar que 
essa “perfectibilidade” traz consigo a noção de natureza humana. 

29 VERÍSSIMO, J. “Um Nietzsche diferente”. Correio da Manhã, Rio de Janeiro, p. 1, 19 jan. 1903.

30 VERÍSSIMO, J. “Um Nietzsche diferente”. Correio da Manhã, Rio de Janeiro, p. 1, 19 jan. 1903.

31 VERÍSSIMO, J. “Um Nietzsche diferente”. Correio da Manhã, Rio de Janeiro, p. 1, 19 jan. 1903.

12  •  ano XVI, n. 21, 2025  •  ISSN 2179-5487



DETONI  •  “Imagens de Nietzsche na vida intelectual brasileira (c. 1890-1950)”

Sua análise reforça polarizações, especialmente considerando que o crítico foi um 
autor  que  se  efetivou  como  referência  e  autoridade  na  crítica  literária  da  época, 
tornando seus juízos relevantes para as comunidades leitoras do país. Essas contradições 
apontadas  se  desdobram ao longo do tempo,  com acirramentos,  nuances,  recusas  e 
adesões,  podendo  ser  mais  abrangentes  em  relação  à  obra  do  filósofo  ou  mais 
regionalizadas. A importância desse texto reside no fato de examinar aquele itinerário 
de  leituras  do  momento,  ao  mesmo  tempo  em  que  dialoga  com  um  comentarista 
europeu do filósofo a partir de elementos observados na cena local.  Ele traduz uma 
parcela significativa das experiências de leitura daqueles contextos, mesmo que sob a sua 
perspectiva  ou com base  em estudos  franceses,  fator  relevante  devido à  penetração, 
também controversa, desses comentadores entre os intérpretes brasileiros de Nietzsche.

A  visão  de  que  a  obra  de  Nietzsche  era  amplamente  presente  e  igualmente 
disputada também é localizada em um artigo de Leonardo Mascello,  “A estética de 
Frederico Nietzsche”, publicado no Jornal do Recife em 1911. Para o autor, no entanto, a 
popularidade do filósofo não se devia à notabilidade do seu pensamento, às distinções 
estilísticas que o faziam ser considerado um “poeta” ou ser um “gênio universal”. Era o 
contrário que o fazia ser lembrado, mencionado e discutido, especificamente por ter 
“apregoado ideias impossíveis, elucubrações monstruosas, paradoxos formidáveis e às 
vezes de uma crueldade brutal”.32 Apesar disso, o padre reconhece que havia “literatos” 
e  “eróticos”  que se  entusiasmavam com a  sua  imagem e  a  sua  obra,  embora  ele  se 
posicionasse no campo dos seus adversários. Mascello se empenha em confrontar os 
ideários nietzschianos, especialmente nos campos estético e moral, recordando que ele 
possuía  “discípulos”,  “admiradores”  e  “turiferários”.  O  autor  afirmou  que  poucos 
realmente o leram, ponderando sobre a noção de público e mencionando que autores 
com  nomes  difíceis,  como  Nietzsche,  já  eram  sinais  de  erudição.  Vejamos  os  seus 
argumentos:

Quando encontraram o nome de Frederico Nietzsche, esforçam-se para pronunciar uma 
ou duas vezes a palavra misteriosa e achando-a muito áspera e difícil fazem careta como 
quem mastiga uma fruta azeda e depois ficam na convicção de que se trata de um gênio  
muito árduo, descomunal e maravilhoso!33

Problematizando as palavras do padre Mascello, se pode depreender dessa situação 
a afirmação de que a popularidade de Nietzsche também foi construída sem a leitura de 
fato das suas obras, sem o conhecimento das especificidades biográficas do autor e, em 
32 MASCELLO, L. “A estética de Frederico Nietzsche”. Jornal do Recife, Recife, p. 1, 10 nov. 1911.

33 MASCELLO, L. “A estética de Frederico Nietzsche”. Jornal do Recife, Recife, p. 1, 10 nov. 1911.

DOI 10.11606/issn.2179-5487.21.2025.235451  •  13



R E V I S T A   A N G E L U S   N O V U S

grande parte, sem a contextualização adequada, o que, em seu entender, tornava frágeis 
as análises críticas e favorecia aquele acirramento de interpretações, dado que sem o 
amparo de recursos críticos, fazendo com que os posicionamentos fossem então pouco 
providos de racionalidade analítica.

O autor sugere que a citação de autores estrangeiros, como Nietzsche, funciona 
como um dispositivo para a construção de autoridade entre os escritores locais, sem que 
isso necessariamente implique um conhecimento detalhado das suas obras. Mascello 
sugere, dessa maneira, que esse processo contribuía para o amplo ecletismo teórico dos 
polígrafos, que frequentemente combinavam autores díspares ou com poucos pontos 
de contato dialógico. O seguinte trecho, marcado por uma franca ironia, ilustra parte da 
análise sobre o tema:

E assim o jovem crítico, rapaz intelectual e talentoso, que rabisca as suas impressões para o 
jornalismo indulgente, não deixa escapar ocasião nenhuma sem protestar a admiração para 
d’Annunzio,  Wilde,  Carlyle,  Maeterlinck e Nietzsche,  julgando com isto dar um valor 
sério extraordinário à sua prosinha.34

Os  intérpretes  brasileiros  de  Nietzsche  frequentemente  refletem  sobre  a  sua 
imagem e obra, gerando tensões e disputas sobre a relação entre essas duas instâncias. 
Ora  encontra-se  uma  vinculação  direta,  ora  as  especificidades  dos  seus  textos  são 
analisadas de forma mais autonômica. Além disso, essas conexões entre imagem e obra 
são influenciadas pelas posições políticas dos comentadores brasileiros, resultando em 
depreciação ou elogio da imagem do filósofo, bem como em recusa ou aceitação dos 
seus  escritos.  Os  comentadores  brasileiros  também  selecionam  o  que  consideram 
apropriado, não havendo um uso totalizante das ideias do filósofo. Era comum utilizar 
as suas reflexões para abordar temas específicos, combinando-as com outros registros de 
saber, mesmo que divergentes ou antagônicos às proposições de Nietzsche. A filosofia 
nietzschiana se fez presente nas culturas intelectuais brasileiras e em seus regimes de 
saber, embora seja necessário considerar elementos como a audição, a retórica e a leitura 
indireta através de comentadores, bem como o acesso fragmentado às suas ideias, por 
meio de recortes de aforismos, de frases difundidas e de apropriação por outros autores 
através de ensaios, romances e artigos de crítica literária ou de opinião que saiam com 
certa  frequência  na  imprensa,  onde  a  materialidade  mesma  do  suporte  oferecia  as 
condições de possibilidade para as interpretações sobre o filósofo alemão, cada vez mais 
conhecido na cena brasileira.

34 MASCELLO, L. “A estética de Frederico Nietzsche”. Jornal do Recife, Recife, p. 1, 10 nov. 1911.

14  •  ano XVI, n. 21, 2025  •  ISSN 2179-5487



DETONI  •  “Imagens de Nietzsche na vida intelectual brasileira (c. 1890-1950)”

Saber ler Nietzsche, um problema brasileiro

A presença de Nietzsche no cenário intelectual brasileiro é tão marcante que o 
anarquista  Fábio  Luz35 compara  os  seus  livros  a  “alcorões  de  novos  credos”, 
evidenciando o caráter quase religioso da devoção de alguns leitores.  Contudo, Luz 
alerta  para  a  necessidade  de  uma educação filosófica  para  a  compreensão das  obras 
nietzschianas, consideradas complexas e repletas de simbolismos. Essa preocupação com 
a leitura adequada de Nietzsche também se manifesta no artigo de Leonardo Mascello,36 
que  critica  as  incongruências  nas  interpretações  disponíveis  do  filósofo.  Mascello 
reconhece, em todo caso, em A Origem da Tragédia uma “continuidade harmônica de 
exposição ou de investigação”, demonstrando a busca por elementos de autoria que 
justificassem a apropriação das ideias nietzschianas. Lima Barreto37 aponta, por sua vez, 
para as contradições dos temários do filósofo, destacando o grande descompasso entre 
as  suas  intenções  e  a  sua  recepção.  A  ausência  de  nitidez  e  de  harmonia  em  suas 
abordagens  contribui,  em  Barreto,  para  a  variedade  de  interpretações  e  para  a 
dificuldade  de  se  estabelecer  uma  imagem  autoral  coesa  do  filósofo  junto  à  vida 
intelectual brasileira.

Alguns intelectuais veem a filosofia nietzschiana como inautêntica, defendendo a 
necessidade de uma educação filosófica específica para compreendê-la melhor, o que 
leva a associá-la a outras áreas do conhecimento. Julio Erasmo (1893) argumenta que 
Nietzsche  seria  um  mero  reprodutor  de  ideias  antigas,  combinando  conceitos  de 
filósofos  gregos  com  escritores  modernos,  mas  sem  a  pretensão  de  fundar  escolas. 
Araripe  Júnior  compartilha  em parte  dessa  visão,  negando grande originalidade aos 
escritos nietzschianos. Em 1904, afirma que essa filosofia não passa de uma continuação 
do  “programa  do  Fausto,  de  Goethe”.38 A  própria  proposta  de  afirmação  da  vida, 
frequentemente atribuída a Nietzsche, é vista por Araripe Júnior como algo já presente 
em  Shakespeare.  Ao  argumentar  que  o  dramaturgo  “exprime  artisticamente  o  seu 
mistério”, ele então sugere que essa ideia já havia sido explorada “na época moderna” 
pelo “gênio do poeta de Stratford-upon-Avon”39.  Essa visão da filosofia nietzschiana 
como uma espécie de colagem de ideias preexistentes evidencia a multidirecionalidade 
da recepção do filósofo no país. A busca por paralelos e por precedentes, ao mesmo 

35 LUZ, F. “Elysio de Carvalho”. Almanaque Garnier. Rio de Janeiro, p. 295-296, 1907.

36 MASCELLO, L. “A estética de Frederico Nietzsche”. Jornal do Recife, Recife, p. 1, 10 nov. 1911.

37 BARRETO, L. “Estudos”. Gazeta de Notícias, Rio de Janeiro, 26 out. 1920.

38 JÚNIOR. A. “O sentimento trágico do século XIX”. Almanaque Garnier, Rio de Janeiro, p. 1, 1904.

39 JÚNIOR. A. “O sentimento trágico do século XIX”. Almanaque Garnier, Rio de Janeiro, p. 1, 1904.

DOI 10.11606/issn.2179-5487.21.2025.235451  •  15



R E V I S T A   A N G E L U S   N O V U S

tempo em que se relativiza a  originalidade de tal  filosofia,  demonstra o esforço dos 
intelectuais  brasileiros  em  situar  a  obra  nietzschiana  no  contexto  das  histórias  da 
filosofia e da literatura ocidentais.

Vítor Viana, em seu artigo “O socialismo da beleza” (1911), propôs uma questão 
instigante: Nietzsche seria um utopista? A coluna, publicada nas páginas do Jornal do 
Comércio,  aprofunda  as  discussões  sobre  os  modos  de  ler  e  de  atribuir  autoria  a 
Nietzsche,  revelando  novas  camadas  de  complexidade  na  recepção  do  filósofo  nos 
contextos nacionais. Consciente da natureza polêmica da sua pergunta, reconhece que a 
filosofia nietzschiana se mostra como um campo de debates acalorados, com estudos e 
interpretações  antagonistas.  Ele  observa  que  cada  novo  comentador  apresenta  uma 
nova perspectiva sobre as  suas ideias,  com posições opostas buscando interpretá-las. 
Vítor  Viana  reforça,  em  todo  caso,  essa  atmosfera  de  contradição,  oscilando  entre 
momentos  de  concordância  e  de  discordância  com o  pensamento  nietzschiano,  em 
busca de uma posição própria que emergisse do diálogo com o filósofo.

O crítico, que não considera Nietzsche um filósofo  stricto sensu, percebendo seu 
pensamento como incoerente, aproximando-o mais da figura de um moralista ou de 
um poeta. Ele expressa a sua visão da seguinte forma: “Suas críticas ferinas desmoronam 
valores, mas não deixam material para novas construções. E seus lindos trechos são pura 
poesia”.40 Viana  estabelece  uma conexão entre  as  ideias  de  Nietzsche  e  a  sua  saúde 
mental frágil. Os alvos preferenciais das críticas do pensador, na leitura de Viana, são o 
cristianismo e a política liberal inglesa. O primeiro foi responsabilizado pela promoção 
de uma moralidade submissa, enquanto o segundo foi visto como fonte de nivelamento 
social e de mediocridade. Ele destaca ainda a seguinte máxima de Nietzsche: “O dever 
moral de todo homem forte, consciente, é sentir que tudo, apesar de seus defeitos e 
falhas, tem um aspecto aproveitável e que a vida merece ser contemplada e é digna de 
ser  sonhada”.41 A  sua  interpretação  mostra  a  existência  de  posições  extremadas, 
autoritárias,  classistas  e  eugênicas  na  recepção  do  filósofo,  o  que  contribui  para  o 
acirramento das tensões e das divergências. Consciente da natureza controversa do seu 
texto, Vítor Viana antecipa, parece possível argumentar, as polêmicas que ele suscitaria.

Nietzsche  rejeitaria  a  moralidade  cristã,  defendendo  o  que  ele  entende  como 
“espíritos criadores”. A tipologia da “moral dos senhores e dos escravos” é interpretada 
de forma abertamente literal, sem aprofundamento filosófico, resultando em expressões 
extremistas atribuídas à Nietzsche e a seus leitores: “a piedade nietzschiana é fortalecer o 

40 VIANA, V. “O socialismo da beleza”. Jornal do Commercio, Rio de Janeiro, p. 65, 25 dez. 1911.

41 VIANA, V. “O socialismo da beleza”. Jornal do Commercio, Rio de Janeiro, p. 65, 25 dez. 1911.

16  •  ano XVI, n. 21, 2025  •  ISSN 2179-5487



DETONI  •  “Imagens de Nietzsche na vida intelectual brasileira (c. 1890-1950)”

forte,  com o sacrifício do fraco, que veio ao mundo para servi-lo”.42 Viana critica o 
suposto apelo eugênico nas considerações sobre o “super-homem”, que ele interpreta 
como uma defesa da eliminação de tudo que não contribua para o seu surgimento, 
baseado na “seleção biológica”.  Essa leitura,  popularizada e endossada em diferentes 
frentes,  levanta  o  temor  da  extinção  da  espécie.  Viana  reconhece  que  essas 
interpretações extremistas causam efeitos perlocutórios nos leitores, especialmente por 
serem associadas ao socialismo. Ele alerta para os usos políticos autoritários das ideias de 
Nietzsche, mas reconhece que elas encontram aprovação em diferentes círculos.

O artigo de 1911 evidencia a consciência de Vitor Viana sobre a radicalização das 
leituras  autoritárias,  racialistas  e  eugênicas  de  Nietzsche  presentes  no  Brasil.  Diante 
desse confronto de interpretações, ele se posiciona como um crítico dos usos políticos 
extremistas do filósofo e como um adversário intelectual das suas ideias. Vítor Viana 
reconhece, portanto, a polissemia das leituras de Nietzsche, criticando os seus efeitos 
políticos radicais. Ele argumenta que os livros do filósofo alemão, segundo os críticos 
que ele lê naquele momento, mas que de todo modo não menciona, são responsáveis 
pelo sentimento de mal-estar da época.

O articulista identifica, em todo caso, o que concebe como uma grande variedade 
de “Nietzsches”: socialistas, anarquistas, coletivistas, individualistas, otimistas, alegres, 
tristes, amantes da sociedade, inimigos do povo, enaltecedores da vida e propagadores 
do suicídio. “Há, afinal, Nietzsches de todos os gêneros e de todos os feitios”.43 Essa 
recepção polissêmica,  segundo a sua leitura,  seria resultado do caráter paradoxal das 
máximas e conceitos nietzschianos e de seu “espírito desequilibrado”, que busca mais 
destruir do que construir. Contudo, sugere que os seus escritos necessitariam ser de fato 
lidos e refletidos, tendo em vista que na cena nacional não eram poucas as ambiguidades 
e contradições existentes e difundidas.

Em uma conferência de 1914, a romancista Albertina Bertha discorre extensamente 
sobre Nietzsche e sobre a sua imagem, um horizonte filosófico que permeia as suas 
atividades  como intelectual  e  como escritora.  A escolha  do tema foi  motivada  pela 
percepção de que, apesar da ampla presença de Nietzsche nos debates brasileiros da 
época, o filósofo permanecia desconhecido devido às insuficiências interpretativas que 
geravam divergências. Desse modo, Bertha inicia a sua fala, publicada em Estudos (1920) 
posteriormente, com esta constatação:

42 VIANA, V. “O socialismo da beleza”. Jornal do Commercio, Rio de Janeiro, p. 65, 25 dez. 1911.

43 VIANA, V. “O socialismo da beleza”. Jornal do Commercio, Rio de Janeiro, p. 65, 25 dez. 1911.

DOI 10.11606/issn.2179-5487.21.2025.235451  •  17



R E V I S T A   A N G E L U S   N O V U S

Escolhi justamente Frederico Nietzsche para meu tema, por ter certeza de que, apesar de 
ser ele o filósofo genial do século, ainda se conserva mui pouco conhecido no nosso meio. 
Quantas  vezes  meus  ouvidos  hão  sido  feridos  por  críticas  descabidas,  oriundas  da 
ignorância total dos seus trabalhos.44

A escritora argumenta que a crítica carece de procedimentos analíticos adequados 
para abordar os textos nietzschianos, resultando em equívocos e no acirramento das 
disputas em torno da recepção do filósofo. Bertha ressalta que Nietzsche escreve para 
um  público  especializado  em  Filosofia,  exigindo  recursos  analíticos  específicos  para 
evitar  a  deturpação das  suas  ideias.  Ela  utiliza  expressões  com carga  epistemológica, 
como  “grandes  disciplinas  especulativas”,  “vasta  convivência  com  as  leituras 
metafísicas”  e  “hábitos  de  erudito”45 para  descrever  os  desafios  da  leitura  e  da 
compreensão de Nietzsche. Sugere que a leitura do pensador seria mais adequada para 
indivíduos com experiência de vida, desaconselhando-a para jovens com opiniões em 
formação. Uma das advertências de Bertha diz respeito à forma da obra de Nietzsche, 
reconhecendo que o filósofo não elabora um sistema de saber, o que não representa um 
problema para ela. Observa que essa característica da sua obra leva os seus leitores a 
abordá-la  de  modo  fragmentado,  dificultando  a  análise  e  a  compreensão  do  seu 
conjunto. Apesar da sua heterogeneidade, Albertina Bertha defende a análise das suas 
ideias a partir do conjunto dos seus textos, rejeitando leituras que desconsiderassem o 
todo.

Em 1917, a revista paulista Vida Moderna publica um excerto de uma carta escrita 
por Saul Maia abordando a filosofia nietzschiana. Embora a data da correspondência e 
seu  destinatário  permaneçam  desconhecidos,  o  interesse  de  Maia  por  Nietzsche  se 
concentra na capacidade do filósofo de questionar o pensamento de matriz dogmática e 
as  crenças  estabelecidas,  abrindo  espaço  para  a  reflexão  individual.  Consciente  da 
disputa em torno da imagem de Nietzsche, sugere que o problema reside na deficiência 
dos  modos  de  interpretação  do  filósofo,  passando  pelo  conhecimento  do  idioma 
alemão. Ele critica a insuficiência das traduções disponíveis e defende a necessidade de 
um  estudo  cuidadoso  dos  originais  nietzschianos,  alertando  para  as  transposições 
mecânicas das suas ideias para os âmbitos político e social, que resultam na formação de 
uma “inteligentocracia”. A solução para as tensões em torno da sua imagem reside na 
promoção de um distanciamento entre o contexto de produção dos textos do filósofo e 
a atualidade, apelando para a “neutralidade” como forma de interpretar as suas ideias 
em  seu  tempo.  Ele  propõe  que  os  receptores  de  Nietzsche  se  colocassem 
44 BERTHA, A. “Nietzsche”. Cadernos Nietzsche, São Paulo, v. 36, n. 1, p. 139-161, 2015. p. 139.

45 BERTHA, A. “Nietzsche”. Cadernos Nietzsche, São Paulo, v. 36, n. 1, p. 139-161, 2015. p. 139.

18  •  ano XVI, n. 21, 2025  •  ISSN 2179-5487



DETONI  •  “Imagens de Nietzsche na vida intelectual brasileira (c. 1890-1950)”

“absolutamente  neutros,  assexuais,  amorfos  quase  esquecendo  assim  os  degraus  de 
comparação existentes no mundo atual, donde se extraíram os citados valores sociais e 
sociológicos”.46 Maia acredita que a neutralidade é o modo de compreender Nietzsche 
em  seus  termos,  reduzindo  as  disputas  intelectuais,  defendendo  a  necessidade  de 
conhecer  o  idioma  alemão  e  ler  Nietzsche  em  seu  contexto  –  forma  de  criticar  os  
anacronismos daqueles que faziam usos políticos e sociais das suas ideias. Ao apresentar 
o seu parecer posiciona-se diante das disputas de recepção, descrevendo o pensamento 
do filósofo como “claro, espontâneo, vigoroso, sadio – ele é quase símbolo de saúde do 
espírito – límpido e convincente”.47

A dificuldade de “saber ler Nietzsche” indica o desafio que os letrados e as letradas 
enfrentaram diante da pluralidade de imagens que circulavam em sua recepção, a busca 
por paralelos e por precedentes e a constante tensão entre a apropriação e a crítica, que 
evidencia a luta para situar Nietzsche naquele contexto intelectual. A aberta polissemia 
nas recepções das suas ideias, aliada à sua escrita aforística e à ausência de um sistema 
filosófico  propriamente  dogmático,  contribui  para  a  formação  da  imagem  de  um 
“Nietzsche brasileiro”, multifacetado e controverso, retratando os dilemas que marcam 
o seu acolhimento naquela vida letrada.

Nietzsche, um incompreendido

Na  recepção  brasileira  de  Nietzsche,  marcada  por  controvérsias  e  por 
interpretações díspares, um autor anônimo elabora uma análise da imagem do filósofo 
utilizando como base a obra  Ecce Homo, interpretada como um livro autobiográfico. 
Esse  autor  anônimo destaca  que Nietzsche escreve  Ecce Homo em poucas  semanas, 
estando em um estado febril e já acometido por problemas mentais. Ele menciona que 
Nietzsche  sofre  com  a  incompreensão  dos  seus  contemporâneos,  resultado  do 
“desacordo  entre  a  grandeza  do  seu  problema  e  a  insuficiência  dos  seus 
contemporâneos”.48 Alguns aspectos da interpretação desse comentador anônimo são 
relevantes para compreendermos mais elementos sobre a montagem das imagens do 
filósofo. A prática de utilizar comentadores sem citá-los indica uma leitura indireta de 
Nietzsche ou um conhecimento da sua obra através da audição. Essa questão, embora 
problemática do ponto de vista da história da recepção, indica a forma como as suas 
ideias  circulam.  A ideia  de  Nietzsche como um incompreendido apresenta-se  como 

46 MAIA, Saul. “Nietzsche”. Vida moderna, São Paulo, 1917. p. 1.

47 MAIA, Saul. “Nietzsche”. Vida moderna, São Paulo, 1917. p. 1.

48 ANÔNIMO. “Ecce Homo”. A Imprensa, Rio de Janeiro, p. 1, 22 ago. 1909.

DOI 10.11606/issn.2179-5487.21.2025.235451  •  19



R E V I S T A   A N G E L U S   N O V U S

uma tópica. O anônimo argumenta que essa incompreensão se deve à inacessibilidade 
do seu pensamento para as formas de pensar predominantes, sugerindo que Ecce Homo 
serve como um guia para a compreensão da obra nietzschiana, oferecendo suplementos 
que  amenizam  aquela  incompreensão  generalizada,  e  argumentando  que  Nietzsche 
escreveu esse livro para se fazer compreendido e para antecipar as controvérsias que a 
sua obra ainda causaria.

Ao se apresentar como “Ecce Homo”, Nietzsche busca, segundo o autor anônimo, 
oferecer um contraponto às interpretações equivocadas da sua filosofia. O filósofo  é 
retratado como um ser excepcional, distante das virtudes convencionais, especialmente 
da moralidade do bem e do mal, que constitui o seu projeto. Essa imagem é reforçada 
pela afirmação de que ele prefere a companhia dos sátiros ao convívio com os santos.  
Essas  categorizações  metafóricas  não  apenas  moldam  as  imagens  nietzschianas,  mas 
revelam vestígios da leitura (ouvir). O uso de um vocabulário presente nos seus livros, 
como “destruidor de ídolos” e “acima do mundo material”, reforça tópicas da recepção 
que arbitram sobre as leituras consideradas falhas.49

Elysio  de  Carvalho,  comentador  que  dialoga  com  Nietzsche  em  diversos 
momentos de sua trajetória intelectual, o concebe como incompreendido. Seu artigo 
esclarece as suas ideias para o público, servindo como crítica preparatória para o acesso 
aos seus temários. Contudo, as suas análises são marcadas por muitos exageros, como 
descrever as performances intelectuais de Nietzsche como um “espetáculo magnífico” 
ou proclamá-lo como o “maior filósofo de todos os tempos”, cuja obra seria um “facho 
luminoso”.50 O  objetivo  de  Carvalho  é  tornar  os  seus  escritos  mais  acessíveis, 
procurando desmistificar  a  aura de incompreensão que os  cercam. Ele  busca tornar 
Nietzsche,  em  suas  palavras,  menos  “desorbitado”,  aproximando  as  suas  ideias  do 
“pensar e do sentir comum” do público brasileiro, através de uma pretensa crítica justa.

A conferência de Albertina Bertha também se dedica a suavizar as arestas das suas 
recepções,  defendendo  o  uso  de  recursos  críticos  e  hermenêuticos  como  forma  de 
orientar  a  incompreensão  em  torno  do  filósofo.  Ao  analisar  a  sua  obra,  Bertha 
reconhece que ela “não obedece a sistemas, não tem ordem, não é catalogada”. Essas 
características formais não invalidam as suas reflexões, mas, ao contrário, reforçam a sua 
força  filosófica.  Bertha  defende  a  necessidade  de  uma  abertura  de  entendimento, 
propondo que os textos de Nietzsche sejam analisados em suas especificidades, e não 
como  desvio  das  tradições  dogmáticas  e  tratadísticas.  Essa  abordagem  permitiria  a 
assimilação da historicidade dos seus temários e a verificação de outros protocolos de 
49 ANÔNIMO. “Ecce Homo”. A Imprensa, Rio de Janeiro, p. 1, 22 ago. 1909.

50 CARVALHO, E. “Trágica história de um criador de valores”. Cadernos Nietzsche, São Paulo, v. 36, n. 1, p. 115-
125, 2015.

20  •  ano XVI, n. 21, 2025  •  ISSN 2179-5487



DETONI  •  “Imagens de Nietzsche na vida intelectual brasileira (c. 1890-1950)”

autoridade. Esses elementos, segundo a escritora, são capazes de tornar Nietzsche menos 
incompreendido, concedendo-lhe, consequentemente, o lugar que merece, qual seja, o 
de “filósofo genial do século” e “pensador profundo e admirável”.51

Heraldo Barbuy adota,  em um artigo dos anos 1940, uma abordagem distinta, 
buscando  explicar  a  incompreensão  da  obra  de  Nietzsche  através  da  suposta 
contradição  entre  sua  biografia  e  os  seus  escritos,  o  que  não  é  uma  novidade  nas 
histórias da sua recepção. O articulista afirma que Nietzsche jamais teve piedade de si  
mesmo,  dedicando-se  a  combater  a  história,  a  moral,  a  rotina  e  aqueles  que  ele 
denomina como “pregadores da morte”, em uma crítica ao misticismo. No entanto, 
Barbuy  argumenta  que  Nietzsche,  consciente  ou  inconscientemente,  torna-se  um 
místico. Interpretando as ideias do pensador alemão com forte apelo literal, ele aponta 
para contradições como o elogio à violência por um homem de saúde frágil, o ataque à 
humanidade por um ser afável e solitário, o apreço pela aristocracia por um homem de 
poucos recursos e o choro ao ler a Bíblia por um autoproclamado anticristo. Barbuy 
sintetiza  a  sua  visão  da  seguinte  forma:  “Todavia  compreendida  demais  para  que 
pudessem compreendê-lo; não teve mulher, nem filhos, nem amor, nem pátria, nesse 
sossego, nem religião, exceto a de si mesmo; e com ela o seu desespero e a sua loucura”. 52 
Ele destaca a linguagem de onipotência presente em Ecce Homo, onde se mostra como 
um  destruidor  de  mundos.  Ao  contrário  de  outros  comentadores  que  buscam 
esclarecer as incompreensões sobre Nietzsche através da sua filosofia, Heraldo Barbuy 
utiliza a sua biografia para fortalecer os vetos e os interditos à sua obra,  vista como 
portadora de ideias danosas e a serem combatidas.

Em suma, parte das recepções de Nietzsche é marcada pela tensão entre a busca por 
compreensão  e  a  resistência  à  sua  obra.  A  imagem  do  “incompreendido”  filósofo 
alemão, construída e desconstruída ao longo dos tempos, revela as complexidades do 
acolhimento de um pensador que desafia as convenções filosóficas e culturais da sua 
época. Estes temários revelam um problema central presente nesse processo, qual seja, a 
persistente ideia de Nietzsche como um pensador que transcende a compreensão dos 
seus  contemporâneos.  Essa  imagem,  presente  em  seus  comentadores  brasileiros, 
também  é  responsável  pelas  dificuldades  da  sua  assimilação  junto  à  vida  letrada 
nacional,  repercutindo  tentativas  que  enfatizam  a  necessidade  de  acuradas  leituras 
metódicas tanto para melhor compreendê-lo quanto para rejeitá-lo.

51 BERTHA, A. “Nietzsche”. Cadernos Nietzsche, São Paulo, v. 36, n. 1, p. 139-161, 2015. p. 139.

52 BARBUY, H. “Nietzsche”. Correio Paulistano, São Paulo, p. 11, 1 maio 1940.

DOI 10.11606/issn.2179-5487.21.2025.235451  •  21



R E V I S T A   A N G E L U S   N O V U S

Desdobramentos de uma imagem: gênio, legislador e poeta

Elysio de Carvalho descreve a genialidade de Nietzsche como um verdadeiro estado 
de  “arrebatamento”,  condição que,  então,  o  distingue  da  sociedade  e  ressalta  a  sua 
originalidade no âmbito do pensamento e da sensibilidade. A noção de genialidade, 
muito utilizada para caracterizar a sua produção filosófica não apenas no Brasil, abrange 
aspectos positivos, como a criatividade, e,  em um juízo de época, negativos, como a 
associação  à  loucura.  Argumenta-se  que  a  sua  genialidade  o  singulariza  até  mesmo 
etnicamente, afastando-o da sociedade não apenas por sua dificuldade de classificação, 
mas  também  por  um  autoexílio,  incompreensão  entre  seus  contemporâneos  e  até 
mesmo discriminação. Nas palavras de Carvalho:

Os gênios, seres segregados da humanidade e sequestrados do convívio social, colocados 
fora do sentir e do pensar comum, produtos de uma ignorada evolução étnica, força da 
natureza cujo impulso da sociedade, instintivamente desejosa de estabilidade, evita a todo 
transe, gravitam sobre si mesmo e ninguém conhece as leis desses desorbitados, planetas 
que se tornam sóis.53

Para Elysio de Carvalho, Nietzsche, “a mais fina sensibilidade oitocentista”, é um 
indivíduo de vontade prodigiosa e inteligência singular, cuja genialidade se manifesta 
em momentos de “vertigem”. O caráter encomiástico da sua descrição se evidencia deste 
modo:

Nietzsche  foi  como  o  Prometeu  das  velhas  fábulas  pelágicas,  que  depois  de  escalar  o 
Olimpo, ficou vivendo a vida da dor eterna e da eterna edificação. A loucura foi o rochedo 
do suplício, foi o Cáucaso desse titã dos tempos modernos, a mandar para o mundo o seu  
clamor  e  a  espantar  a  nossa  consciência  no  momento  de  morrer  como  um  herói 
esquiliano, soberbo semideus ferido em seu orgulho.54

A comoção causada por sua morte na França é testemunhada por Xavier Coelho, 
que relata o seguinte: “A sua morte causou uma dor profunda a todos os homens que  
pensam no novo e no velho mundo”.55 Coelho descreve o filósofo alemão como um 
“paradoxal  criador  de  imagens  e  de  ideias”,  destacando  a  sua  celebração  do  “ultra-
hundin”, o homem do futuro, superior à humanidade atual. Apesar da defesa de uma 
filosofia individualista em obras como Aurora, Nietzsche, segundo a crítica de Xavier 

53 CARVALHO, E. “O louco de Röcken”. Brazil moderno, Rio de Janeiro, p. 1, 1906.

54 CARVALHO, E. “O louco de Röcken”. Brazil moderno, Rio de Janeiro, p. 1, 1906.

55 COELHO, X. “Nietzsche e a França”. Jornal de Recife, Recife, p. 1, 6 out. 1906.

22  •  ano XVI, n. 21, 2025  •  ISSN 2179-5487



DETONI  •  “Imagens de Nietzsche na vida intelectual brasileira (c. 1890-1950)”

Coelho,  almeja,  pois,  ao  todo  um  desenvolvimento  coletivo  da  humanidade.  O 
articulista ressalta a admiração de Nietzsche pela cultura francesa, o seu desprezo pela 
política de Bismarck e a sua rejeição ao antissemitismo. Essa leitura, que ganha ainda 
mais relevância durante as décadas de 1930 e 1940, apresenta um Nietzsche distante de 
qualquer forma de autoritarismo ou de totalitarismo.

Veiga Lima vê, por sua vez, nos livros de Nietzsche a abordagem de um filósofo 
errante  com  “alguma  projeção  luminosa  de  estesia”.  As  suas  concepções  filosóficas 
indicam “força criativa”, alinhando-se à ideia do filósofo legislador, imagem conhecida 
no Brasil à época. Mas há nessa leitura uma visão evolucionista aplicada à “luta pela 
vida”, que intui modificar as formas de pensar e de agir através das “leis da consciência 
individual” superando o “mecanismo inerte do material”. A inteligência é importante 
na  busca  pela  eficiência  do ser:  “Pensar  é  aproximar  do mistério  uma interpretação 
relativa”.56 Nietzsche seria um pensador e esteta preocupado com o “problema obscuro 
da vida”, derivando uma imagem eugênica.

Em 1920, um anônimo reforça a tradição de interpretar Nietzsche como um poeta, 
e não como um filósofo. O autor se refere a Nietzsche como o “desventurado alemão” e  
o caracteriza como um “poeta do paganismo”, evidenciando mais algumas imagens que 
circulam à época. O texto enfatiza que a obra de Nietzsche se mostra essencialmente 
poética, com seus conceitos expressos em registros metafóricos. A poesia, segundo o 
autor,  precede  o  pensamento,  servindo  como  suporte  ou  se  entrelaçando  em  uma 
“dialética de ilogismo patognômico”. A noção de ilogismo parece crucial para distanciá-
lo  da  filosofia  stricto  sensu,  que,  nesse  contexto,  é  entendida  como  uma  atividade 
estritamente racionalizadora. O artigo anônimo em questão salienta que os escritos de 
Nietzsche não procedem “dos fatos particulares, pesados, racionados e medidos, para 
atingir  o pensamento generalizado”.57 Mas essa descrição não parece lhe incomodar, 
estando Nietzsche vinculado a uma nova maneira filosofar (auto)legisladora.

A imagem montada  de  Nietzsche  na  vida  intelectual  brasileira  desdobra-se  em 
gênio,  legislador  e  poeta,  que  continuamente  desafia  leitores/as  e  estudiosos/as, 
convidando-os/as  a  refletir,  em  alguma  direção,  sobre  os  limites  da  existência  e  as 
possibilidades de criação.

56 LIMA, C. V. “Nietzsche contra Schopenhauer”. Jornal do Commercio, Rio de Janeiro, p. 6, 14 jan. 1912.

57 ANÔNIMO. “O super-homem arrivista”. A.B.C, Rio de Janeiro, p. 14, 11 dez. 1920.

DOI 10.11606/issn.2179-5487.21.2025.235451  •  23



R E V I S T A   A N G E L U S   N O V U S

Um filósofo errante em combates com Schopenhauer

Em  1900,  outro  autor  anônimo  descreve  as  ideias  de  Nietzsche  como  uma 
combinação de “pessimismo” e de “otimismo”, interpretando-as como um diagnóstico 
da enfermidade de uma época.  Utilizando a  tipologia  da  moral  dos  senhores  e  dos 
escravos,  argumenta que ele  vê  a  sociedade predominante sob a  ótica  da moral  dos 
escravos,  caracterizada  pela  passividade  dogmática.  A  sua  imagem  vincula-se  a  um 
mundo marcado pelo “sombrio mal da vida”.58 O anônimo questiona quem não se 
sentiria tocado por essa interpelação, sugerindo que Nietzsche anunciaria a decadência 
da civilização com a diminuição do “entusiasmo organicamente vital” e com “caminhar 
lento e preguiçoso” da cultura, anunciando um tempo de niilismo.59 Argumenta-se que 
o Brasil não está imune a essa decadência, estendida desde a modernidade renascentista 
até a atualidade, marcada pela oposição entre afirmadores e negadores da vida. Em face 
desse  diagnóstico sobre  a  sua  contemporaneidade teria  se  retirado erraticamente  do 
convívio social formalizado, tornando-se um viajante não apenas em busca de melhores 
ares para a sua debilitada saúde, mas para encontrar-se consigo mesmo e com as suas 
ideias.

A vida errante de Nietzsche, vista como consequência da sua busca pela afirmação 
em  oposição  ao  mundo  decadente  e  nivelado  moralmente,  moldara  sua  reflexão, 
percebida  como experimental  e  marcada  por  súbitas  mudanças  de  itinerário.  A sua 
escrita tida como não dogmática gera espanto, sendo associada a distúrbios mentais e ao 
uso  de  entorpecentes.  Julio  Erasmo  descreve  Nietzsche  como  “doido  varrido”, 
atribuindo às suas crises mentais ao “abuso de narcóticos”.60 A sobrecarga de trabalho 
mental  também é apontada como causa do seu sofrimento psíquico.  A imagem de 
sonhador,  com  conotações  negativas  e  positivas,  acompanha  o  seu  nome.  As 
contradições, exageros, incongruências e inconstância são atribuídas à sua relação com a 
filosofia  de  Schopenhauer,  especialmente  no que  diz  respeito  ao  elogio  da  vida  em 
contraste com o ascetismo daquele que foi uma das suas referências intelectuais. João 
Ribeiro61 conecta  forma,  conteúdo  e  vida  na  filosofia  de  Nietzsche.  A  escrita  de 
aforismos em pequenos cadernos foi associada à sua errância, com os “lampejos” de 
Nietzsche sendo compilados em anotações durante as suas viagens. O padre Leonardo 
Mascello corrobora com essa imagem, afirmando que Nietzsche, durante as suas muitas 

58 ANÔNIMO. “Frederico Nietzsche”. A Imprensa, Rio de Janeiro, p. 1, 25 set. 1900.

59 ANÔNIMO. “Frederico Nietzsche”. A Imprensa, Rio de Janeiro, p. 1, 25 set. 1900.

60 ERASMO, J. “O neo-cinismo”. Gazeta de Notícias, Rio de Janeiro, 20 maio 1893.

61 RIBEIRO, J. “Frederico Nietzsche”. Almanaque Garnier, Rio de Janeiro, 1904.

24  •  ano XVI, n. 21, 2025  •  ISSN 2179-5487



DETONI  •  “Imagens de Nietzsche na vida intelectual brasileira (c. 1890-1950)”

andanças pelo continente europeu, “não encontrava sossego em parte alguma e mudava 
facilmente de vida e de ideias”.62

Desse modo, diferentes percepções brasileiras apontam para a relação entre a sua 
vida errática e o seu modo de pensar, com um âmbito reforçando o outro. As relações 
de apropriação e de suspeita em relação às ideias de Schopenhauer, especialmente no 
que diz respeito à questão dos alcances e das propriedades da noção de “vontade”, são 
destacadas como um fator explicativo para as complexas relações entre a biografia e a 
obra de Nietzsche.

Na visão de Olívio Montenegro,  Nietzsche se  percebe como um predestinado, 
absorvido por suas próprias ideias e intolerante ao erro, características que acusam a sua 
personalidade.  Destaca  a  precocidade  da  carreira  acadêmica  de  Nietzsche  e  o  seu 
encontro com o pensamento de Schopenhauer, que influencia significativamente a sua 
reflexão e o seu estilo de vida errático:

E seu espírito lança-se à corrente da vida para vencê-la, para domesticá-la, para levá-la nos 
peitos,  e  não  mais  para  nela  se  debater  como  um  pobre  náufrago.  E  então  começa 
Nietzsche sublimando ‘vontade de poder’ e ‘mundo como representação’ em ‘vontade de 
poder’.63

O  crítico  traça  um  paralelo  entre  Schopenhauer  e  Nietzsche,  destacando  a 
diferença na concepção da vontade. Para Schopenhauer, desejo e vontade se relacionam 
como presa e predador, com a vontade incapaz de satisfazer o desejo, resultando em 
dor. Nietzsche, por outro lado, via a vontade como sublimação do desejo e do instinto: 
“para este ‘a vontade de viver quanto mais ativa mais sacrificada pela dor; em Nietzsche 
a  dor  é  que  exalta,  multiplica  a  vontade  de  poder.  Não  é  uma  provocação  é  um 
incitamento’”.64 Observa a crítica de Nietzsche aos idealismos especulativos, como as 
categorias kantianas e o espírito absoluto hegeliano. Nietzsche, reagindo ao “idealismo 
abstrato  e  vago”,  buscaria  diálogos  propositivos  com  o  saber  concreto.  A  filosofia 
nietzschiana, com seus elementos psicológicos, valoriza a intuição e a ação, a alegria em 
vez do medo de viver. A aproximação entre os dois pensadores era comum, com análises 
sobre a recepção do segundo pelo primeiro. Montenegro assinala que Nietzsche não 
adere  ao  pessimismo  de  Schopenhauer,  contrapondo  o  filósofo  da  “passividade 
budista” ao da “ação intempestiva”. Essa visão impacta não apenas a obra de Nietzsche, 

62 MASCELLO, L. “A estética de Frederico Nietzsche”. Jornal do Recife, Recife, p. 1, 10 nov. 1911.

63 MONTENEGRO, O. “Um predestinado”. Diário de Pernambuco, Recife, p. 4, 16 fev. 1947.

64 MONTENEGRO, O. “Um predestinado”. Diário de Pernambuco, Recife, p. 4, 16 fev. 1947.

DOI 10.11606/issn.2179-5487.21.2025.235451  •  25



R E V I S T A   A N G E L U S   N O V U S

mas também o seu estilo  de  vida  considerado errático,  visto  como uma busca  pela 
intensidade da vida.

Longe, portanto, de uma imagem estática, Nietzsche emerge também como um 
filósofo errante entre as percepções dos públicos locais, tanto em sua vida quanto em 
seu  pensamento,  constantemente  em  combate  com  as  ideias  do  seu  predecessor, 
Schopenhauer. A errância de Nietzsche, tanto pessoal quanto intelectual, é montada 
como uma busca dirigida à afirmação da vida, em oposição à decadência e ao niilismo 
que ele diagnostica em sua época. Essa busca o leva, então, a romper com o dogmatismo 
e a trilhar um caminho próprio, marcado por mudanças de itinerário de vida e por uma 
escrita experimental que desafia as convenções filosóficas.

Nietzsche e as consequências do seu individualismo

Veríssimo65 observa que o caráter pessoal daquela filosofia convida os intelectuais, 
mas  gera  rejeição.  As  suas  “teorias  exóticas  do  individualismo” são  criticadas  como 
“egoísmo sublimado do anarquismo transviado” por  Fábio  Luz.66 São  consideradas 
“deletérias”  e  “perniciosas”  por  Julio  Erasmo,67 que  figura  o  filósofo  como 
“individualista”, criador do “amoralismo” e chefe do “neocinismo”. Alguns intelectuais 
da passagem para o século XX veem Nietzsche alguém a ser combatido em razão da sua 
exaltação do indivíduo e da sua revalorização de valores não aceitos pela moral vigente.68 
Erasmo diz  que os  seus  argumentos  são  “deprimentes”  e  “perturbadores  da  ordem 
moral”.69 A sua filosofia do mais forte foi considerada desumana e antissocial por um 
anônimo em 1920, que critica a ausência de “sentimentos que reforçam a associação”, 
vendo em suas ideias “qualidades dominadoras”.

O padre Mascello descreve o pensamento de Nietzsche como “crueldade brutal”.70 
Já Lima Barreto, que admite ter “ojeriza pessoal” pelo filósofo, declara em 1920 que ele 
promove  a  “brutalidade”,  o  “cinismo”,  a  “amoralidade”,  a  “inumanidade”  e  a 
“duplicidade”, vendo a sua filosofia como uma expressão da “burguesia rapinante” – 
um “apelo à violência, à força”, com “desprezo pelo refreamento moral, pela bondade, 

65 VERÍSSIMO, J. “Um Nietzsche diferente”. Correio da Manhã, Rio de Janeiro, 19 jan. 1903.

66 LUZ, F. “Elysio de Carvalho”. Almanaque Garnier. Rio de Janeiro, 1907.

67 ERASMO, J. “O neo-cinismo”. Gazeta de Notícias, Rio de Janeiro, 20 maio 1893.

68 DETONI, V. S.  “Mal-estar” da História no Brasil: Friedrich Nietzsche e o desejo de superação do regime 
historiográfico  oitocentista  na  Primeira  República.  Monografia  (Graduação  em  História)  –  Universidade 
Federal da Fronteira do Sul, Chapecó, 2016.

69 ERASMO, J. “O neo-cinismo”. Gazeta de Notícias¸ Rio de Janeiro, 20 maio 1893.

70 MASCELLO, L. “A estética de Frederico Nietzsche”. Jornal do Recife, Recife, p. 1, 10 nov. 1911.

26  •  ano XVI, n. 21, 2025  •  ISSN 2179-5487



DETONI  •  “Imagens de Nietzsche na vida intelectual brasileira (c. 1890-1950)”

pela caridade, pela piedade e até pelo amor”.71 Lima Barreto a considera, além disso, 
como  “catecismo  da  burguesia  dirigente”,  atraindo  “banqueiros  e  industriais  que 
trepidam em reduzir à miséria milhares de pessoas, e engendrar guerras, para ganhar 
alguns  milhões  mais”.  O escritor  chega  até  mesmo a  culpar  Nietzsche  pela  Grande 
Guerra, vendo a sua obra como “causadora do flagelo que sendo a guerra de 1914”.72

Veríssimo73 e  Ribeiro74 criticaram o “egoísmo” de Nietzsche e a  sua oposição à 
“solidariedade humana”. Buscam, pois, emendar críticas tidas como “justas e razoáveis”. 
Por isso Veríssimo vê Nietzsche como diferente dos “egoístas e gozadores”, mas critica a 
sua  divisão  do  mundo  em  senhores  e  fracos,  bem  como  a  sua  condenação  das 
consideradas  “vulgares  concepções  de  virtude”  e  exaltação  do  “egoísmo,  dureza, 
crueldade e violência”.75 Pondera, então, sobre o seu “aspecto cruel,  egoísta, cínico”, 
vendo-o  como  um  “apressamento  para  a  realização  do  bem”,  um  otimista  que, 
paradoxalmente, “odeia profundamente o presente, e que por amor do futuro, como o 
imagina, condenaria a piedade e o amor”.76

Enquanto  isso,  Elysio  de  Carvalho  monta  a  imagem  de  Nietzsche  como  um 
indivíduo  único,  um  “sol”,  cuja  filosofia  afirma  a  individualidade.  A  morte  de 
Nietzsche, vista como trágica, o torna um ícone, reforçando a relação entre vida e obra. 
“A tragicidade em sua vida precipita-se  num abismo de desespero tão escuro como 
luminosa,  era  a  chama  que  lhe  devorara  o  cérebro”.77 Mariano  D’Aragona  (1931) 
observa,  décadas  depois,  que  apesar  da  adoração  por  muitos  intérpretes,  ninguém 
aplicou as teorias de Nietzsche às “causas espirituais e da alma”. Ele figura Nietzsche 
como um desafio a Deus e à imortalidade da alma, com seu elogio do “Eu” fomentando 
o saber, a justiça e o equilíbrio. Mas ele se opôs a rejeição de Nietzsche à ideia de que 
“nosso planeta é  somente uma ‘parada’  das tantas infinitas  que conduzem a outros 
mundos  mais  sábios  e  iluminados”,  tornando  complexo  os  sentidos  das  suas 
recepções.78

Parte da montagem da imagem de Nietzsche no Brasil  é  marcada por intensas 
críticas  ao seu dito individualismo,  visto como egoísta,  “amoral”  e  até  perigoso.  As 
consequências  desse  individualismo,  interpretadas  como  apologia  à  violência  e  à 
71 BARRETO, L. “Estudos”. Gazeta de Notícias, Rio de Janeiro, p. 2, 26 out. 1920.

72 BARRETO, L. “Estudos”. Gazeta de Notícias, Rio de Janeiro, p. 2, 26 out. 1920.

73 VERÍSSIMO, J. “Um Nietzsche diferente”. Correio da Manhã, Rio de Janeiro, 19 jan. 1903. 

74 RIBEIRO, J. “Frederico Nietzsche”. Almanaque Garnier, Rio de Janeiro, 1904.

75 VERÍSSIMO, J. “Um Nietzsche diferente”. Correio da Manhã, Rio de Janeiro, 19 jan. 1903.

76 VERÍSSIMO, J. “Um Nietzsche diferente”. Correio da Manhã, Rio de Janeiro, 19 jan. 1903.

77 CARVALHO, E. “O louco de Röcken”. Brazil moderno, Rio de Janeiro, p. 1, 1906.

78 D’ARAGONA, M. “A sombra de Nietzsche”. Diário Carioca, Rio de Janeiro, p. 11, 4 ago. 1931.

DOI 10.11606/issn.2179-5487.21.2025.235451  •  27



R E V I S T A   A N G E L U S   N O V U S

desigualdade,  geram forte  rejeição  em diversos  intelectuais  brasileiros,  que  veem na 
filosofia nietzschiana uma ameaça à ordem moral e social. No entanto, é importante 
notar que nem todos os comentadores compartilham dessa visão negativa. Elysio de 
Carvalho, por exemplo, via o individualismo de Nietzsche como uma força afirmativa, 
uma busca pela singularidade e pela superação dos limites humanos. Por outro lado, 
D’Aragona  critica  o  individualismo  do  filósofo  alemão  sob  uma  perspectiva 
espiritualista, vendo-o como um desafio a Deus e à imortalidade da alma. Essa crítica 
considera a exaltação do “Eu” nietzschiana como uma ameaça à harmonia universal e à 
“família celestial”. A visão sobre o seu individualismo é bastante controversa: alguns o 
criticam por associá-lo ao egoísmo e à violência, outros o admiram por sua defesa da 
autenticidade e superação moral.

O artista da vontade de poder e do amor à vida

Em 1915, Oswald de Andrade, em um artigo anterior à sua expressa vinculação aos 
movimentos  modernistas  de  vanguarda  que  passavam  a  circular  no  país,  descreve 
Nietzsche  como  um  “tipo  raro”.  Essa  leitura  o  coloca  mais  como  um  artista  do 
pensamento do que como um filósofo propriamente dito, assimilando positivamente a 
sua  obra  como  um  “grande  desvario”.  Oswald  argumenta  que  Nietzsche  propõe, 
através  de  temas  humanos  e  sobre-humanos,  a  exaltação  do  “indivíduo  forte”, 
afirmador  da  existência  e  do  seu  “aparato  vital”.  A  sua  apropriação  da  filosofia 
nietzschiana encontra-se condensada na seguinte citação:

No mais, queda pela eternidade – Oh eternité tu es la femme de qui je voudrais avoir um 
enfant! E a grande resolução de aceitar a imutável sucessão dos anéis como triunfador e  
como sacerdote de Dionísio, mascarado pelo espírito da tragédia, estátua dessa era grega 
que  plantava  a  serenidade  à  porta  das  catástrofes  esquilianas  –  tudo  isso,  meu  caro,  
variações de música sobre assuntos enormes.  Eis  Nietzsche,  e  a  grandeza de Nietzsche 
como artista”.79

Nietzsche acreditaria, em sua leitura, ter encontrado na arte a resposta para suas 
questões  mais  inquietantes,  pois  ela  trazia  em  si  a  “justificação  do  universo”, 
permitindo  abordá-lo  enquanto  um  fenômeno  estético.  Ao  contemplar  as  visões 
libertadoras da arte, a “vontade desdenhava os próprios sofrimentos”. É interessante 
observar  o  entendimento  dos  comentaristas  brasileiros  sobre  as  apropriações  que 

79 ANDRADE, O. “A propósito de ‘Amor imortal’. Carta aberta a José Antonio Nogueira”.  O Pirralho, São 
Paulo, p. 4, 1915.

28  •  ano XVI, n. 21, 2025  •  ISSN 2179-5487



DETONI  •  “Imagens de Nietzsche na vida intelectual brasileira (c. 1890-1950)”

Nietzsche  fez  de  Schopenhauer.  No  entanto,  a  esfera  artística  também  o  “iludia”, 
levando-o a clamar pelo saber como fórmula para escapar do pessimismo. A conjugação 
entre  o  “dionisíaco”  e  o  “apolíneo”  se  faz,  então,  presente.  Haveria,  ademais,  um 
terceiro movimento de conhecimento no Nietzsche mais tardio, quando ele fez a crítica 
radical da existência, na medida em que ela não podia oferecer nenhuma regra de vida. 
A  vida  devia  ser  vivida  não  de  outra  forma  do  que  alegremente,  aponta  Oswald 
Andrade.

Um autor anônimo, em 1916, exalta Nietzsche no jornal  O País,  pedindo a sua 
“glória” em seu aniversário de morte, quando completa 72 anos. Adverte os seus leitores 
que o amor pela vida é o mote da filosofia nietzschiana. Disse que dos antepassados 
cristãos herda a noção de “luta contra si”. Seu problema filosófico é este: quais os meios 
possíveis, admitindo premissas da filosofia de Schopenhauer, para repelir as conclusões 
que negam a vontade de viver?80 É uma leitura que incorpora alguma faceta própria ao 
ascetismo  em  suas  reflexões,  porém,  mais  no  sentido  do  autodomínio  do  que  de 
negação das paixões.

A fuga do pessimismo só seria possível por um esforço “heroico” de imaginação e 
vontade, algo que podemos compreender como a criação de outras formas de encarar a 
realidade fática. Essas considerações de outro autor anônimo reforçam que esse seria o 
caminho  do  “super-homem”.  Daí  a  “cultura  da  energia”  se  transformar, 
consequentemente, no princípio de toda uma nova escala moral. As noções cristãs de 
piedade e resignação, bem como a ideia moderna de igualdade, de caráter liberal, seriam 
valores aos quais Nietzsche se contrapunha com a “vontade de poder”, fundando sobre 
esse  princípio  uma  ética  do  individual,  da  diferença,  e  uma  política  aristocrática, 
desafiando a massificação política.81

As imagens de Nietzsche no Brasil, no início do século XX, também são montadas 
através da ênfase em sua dimensão artística e de amor à afirmação da vida. Os autores 
analisados,  como  Oswald  de  Andrade  e  os  dois  articulistas  anônimos,  destacam  a 
imagem  de  Nietzsche  como  um  exemplo  de  artista  da  vida,  como  um  criador  de 
realidades outras e como um celebrante da vontade de poder. Essa perspectiva, que se 
distancia de certa imagem de Nietzsche como um filósofo sistemático, ressalta, em todo 
caso,  a  força criativa da sua obra e  a  sua capacidade de inspirar  e  de transformar a  
existência.  A  ideia  de  Nietzsche  como  um  “tipo  raro”,  um  “grande  desvario”,  um 
“poeta do paganismo” evidencia a fascinação que a sua imagem tendeu a exercer sobre 
os intelectuais brasileiros da época. A exaltação do “indivíduo forte”, do “amor à vida” e 

80 ANÔNIMO. “Nietzsche e o gênio francês”. Revista da Semana, Rio de Janeiro, p. 2, 15 abr. 1916.

81 ANÔNIMO. “Pela glória de Frederico Nietzsche”. O Paiz, p. 2, 11 jul. 1926.

DOI 10.11606/issn.2179-5487.21.2025.235451  •  29



R E V I S T A   A N G E L U S   N O V U S

da  “vontade  de  poder”  reflete  parte  substantiva  das  imagens  nietzschianas  que  são 
montadas, tendo em vista a circulação e, também, o seu consumo.

Imagens de Nietzsche em contextos políticos extremados

Zaura  (1936)  descreve  Nietzsche  como  um  pensador  direcionado  à  ação 
aristocrática, vendo em seu Zaratustra um apelo à autossuperação individual. Interpreta 
o filósofo alemão como um revolucionário em seu tempo, argumentando “contra a 
avalanche socialista que avoluma dia a dia seus olhos desdenhosos”.82 A leitura política 
de Zaura enfatiza a aristocratização social,  contrapondo-se à “massa” e aos preceitos 
socialistas, abrindo caminho para a discussão sobre os sentidos públicos da sua obra em 
um momento de totalitarismos.

Edmundo Muniz pergunta-se sobre os significados das ideias de Nietzsche diante 
do “panorama social do seu tempo”. Umas das primeiras características da sua filosofia 
seria a volubilidade, uma disposição intelectual contraditória, dado que ela não impõe 
uma maneira  única  e  rígida de  filosofar,  além de dialogar  com diferentes  fontes  da 
filosofia ocidental europeia.

Nietzsche, numa ansiedade em limites, movido pelo insaciável desejo de superar o próprio 
conhecimento,  vai  de  casa  em  casa,  de  leito  em  leito,  como  um  sedutor  incorrigível, 
possuído  cada  dia  uma  ideia  nova  com  o  requintado  orgulho  de  quem  viola  uma 
virgindade”.83

Muniz  sublinha  que  o  filósofo  estava  sendo,  naquele  contexto,  disputado  por 
“uma cultura reacionária” e por uma “cultura inovadora”, não sendo difícil encontrar 
usos políticos por parte de ambas: “A todo o momento, muito dos seus conceitos são 
aproveitados  habilmente  para  justificarem  o  regime  totalitário”.84 Em  sua  visão, 
Nietzsche era um anarco-individualista. Nada mais incoerente, adverte, seria localizá-lo 
entre aquelas culturas. Ele é, de acordo com este intérprete, um romântico retardatário, 
revoltado com o mundo que vivia. “Tornou-se um vigoroso negativista, um destruidor 
sem compaixão,  um inimigo  sistemático  de  todos  os  valores  existentes”.85 Seria  um 

82 ZAURA. “Nietzsche”. Diário de Notícias, Rio de Janeiro, p. 2, 20 mar. 1936. 

83 MUNIZ, E. “Nietzsche”. Carioca, Rio de Janeiro, p. 1, 1941.

84 MUNIZ, E. “Nietzsche”.  Carioca, Rio de Janeiro, p. 1, 1941. Luis Rubira também se dedicou ao estudo das 
apropriações totalitárias de Nietzsche no Brasil. Recomendamos a leitura do seguinte trabalho, pioneiro no 
âmbito da historiografia sobre a recepção do filósofo no país: RUBIRA, L. “Nietzsche no Brasil (1933-1943): 
Da ascensão do nacional-socialismo ao Grande Reich Alemão”. Cadernos Nietzsche, v. 37, n. 3, p. 18-64, 2016.

85 MUNIZ, E. “Nietzsche”. Carioca, Rio de Janeiro, p. 1, 1941. 

30  •  ano XVI, n. 21, 2025  •  ISSN 2179-5487



DETONI  •  “Imagens de Nietzsche na vida intelectual brasileira (c. 1890-1950)”

grande erro ajustar a filosofia de Nietzsche ao mundo contemporâneo totalitário, pois 
seu individualismo e o seu heroísmo entraram em colisão com o militarismo. O autor 
argumenta  que  ele  problematiza  o  Estado,  a  moral  e  a  religião  dominantes.  A 
emancipação deveria ser realizada pelo próprio indivíduo. Considera Nietzsche como 
um  utópico  decadente  e  um  super-individualista,  incapaz  de  resolver  os  grandes 
problemas  da  humanidade,  mas  certamente  um  autor  que  politicamente  não  se 
alinhava a qualquer forma de nacionalismo.

Pedro  Lafayette  questiona  se  Nietzsche  é  de  “esquerda”  ou  de  “direita”, 
observando  que  “todos  os  contendores  encontrarão,  sempre  nos  textos  da  obra 
nietzschiana, uma soma apreciável de argumentos em favor das atitudes que adotarem 
nesse  prélio”.86 Conclui  que  Nietzsche  é  puramente  nietzschiano,  cuja  genialidade 
impede  seu  enquadramento  sectário,  destacando  a  força  da  sua  filosofia  em  sua 
“espontaneidade” e  “desordem” calculada.87 Já  Luis  Vidal,  pseudônimo de Edmund 
Muniz,  aborda  Nietzsche  através  da  lógica  política,  desmistificando  seus  usos  pelo 
nazifacismo. Vidal observa que:

Nietzsche é endeusado por alguns partidários de Hitler, por isso não deixa de merecer a 
admiração e os louvores de homens como Henrich Mann e Stefan Zweig, inimigos do 
nazismo e pregoeiros da democracia.88

Mas Renato Almeida reflete sobre o filósofo no centenário do seu nascimento, 
divergindo dessas considerações. Ele reforça as apropriações de Nietzsche pelo nazismo, 
sugerindo que “essa moral pregada por Nietzsche não pode ser mantida exclusivamente 
pelas energias individuais, que acabam por se baralhar e se confundir, mas tem de ser 
garantida pelas forças de assalto e pelos gabinetes de tortura da gestapo”.89 Almeida 
insiste que Nietzsche corrobora com a “teoria germanista” da força, prevendo que “a 
sua essência repugnará os homens do futuro”.90 Algo negado por Edmundo Muniz 
como Luis Vidal, que admite que o seu grande ideal é a liberdade. O filósofo procurou 
libertar a si próprio e os outros. Combateria, então, o Estado, a religião, a moral e todos 
os elementos de opressão. O super-homem era a sua ideia de sujeito livre, “daí a estima 
que ele goza no ciclo dos escritores progressistas”.91

86 LAFAYETTE, P. “As tendências políticas de Nietzsche”. Carioca, Rio de Janeiro, p. 40, 1942.

87 LAFAYETTE, P. “As tendências políticas de Nietzsche”. Carioca, Rio de Janeiro, p. 40, 1942.

88 VIDAL, L. “As ideias de Nietzsche”. Carioca, Rio de Janeiro, p. 8, 1943.

89 ALMEIDA, R. “Frederico Nietzsche”. A Manhã, p. 4, 15 out. 1944.

90 ALMEIDA, R. “Frederico Nietzsche”. A Manhã, p. 4, 15 out. 1944.

DOI 10.11606/issn.2179-5487.21.2025.235451  •  31



R E V I S T A   A N G E L U S   N O V U S

Em 1944,  por ocasião do centenário do seu nascimento,  um autor anônimo se 
propôs a analisar a trajetória do filósofo e suas possíveis relações com o plano político 
do contexto da época, oferecendo uma perspectiva bastante crítica. Para esse intérprete, 
a  filosofia  nietzschiana  emerge  de  um  pensador  “infeliz”,  marcado  pela  falta  de 
reconhecimento intelectual em vida e por um trágico fim decorrente de sua debilidade 
mental.  Essa  frustração  o  levaria  a  um  profundo  orgulho  ferido,  manifestado  em 
queixas amargas sobre uma suposta “conspiração do silêncio” organizada contra seu 
gênio. Embora reconheça alguma notoriedade de Nietzsche na América, o autor critica 
as apropriações realizadas como superficiais ou ideológicas, lamentando o surgimento 
de “indivíduos medíocres” que se autodenominavam nietzschianos e deturpavam a sua 
obra.  O  exemplo  mais  contundente  dessa  problemática  apropriação  estava  na 
possibilidade  de  a  Alemanha  nazista,  em  seus  últimos  momentos,  comemorar  o 
aniversário do seu centenário. Para o autor anônimo, essa seria a maior das “fraudes” 
perpetradas contra o pensamento do filósofo, reforçando a crítica aos usos políticos e 
ideológicos  da  sua  obra.  Em  suma,  este  texto  de  1944  enfatiza  como  a  filosofia 
nietzschiana  foi  submetida  a  interpretações  seletivas  e  instrumentalizadas  para  fins 
fracamente  político-totalitários,  culminando  na  repulsiva  apropriação  pelo  regime 
nazista, alertando para os perigos da deturpação do seu pensamento.92

Considerações finais

O que temos diante de nós são imagens de Nietzsche que estão dispostas, como 
sugere George Didi-Huberman,93 em modo de imaginação e montagem. A leitora e o 
leitor encontram neste texto um arquivo de imagens heterogêneas, que reflete e informa 
a polissemia própria às recepções do filósofo no Brasil, sendo por isso mesmo “difícil de 
dominar,  de  organizar  e  de  entender,  precisamente  porque  seu  labirinto  é  feito  de 
intervalos e lacunas tanto como de coisas observáveis”. É uma espécie de tentativa de 
arqueologia  das  recepções,  apresentando-se  como  uma  tentativa  de  dispor 
“sobrevivências” de leituras por meio de traços heterogêneos e anacrônicos, dado que 
vem de  lugares  separados  e  estão  desunidos  em lacunas,  sendo que exatamente  daí 
emerge o caráter de montagem imaginativa implicado no trabalho.

O método da montagem recobra a historicidade das imagens autorais de Nietzsche 
no  Brasil  sem  que  nos  situemos  a  partir  de  uma  “teleologia”,  tendo  em  vista  que 

91 VIDAL, L. “As ideias de Nietzsche”. Carioca, Rio de Janeiro, p. 8, 1943.

92 ANÔNIMO. “Recordando Nietzsche”. Diário de Notícias, Rio de Janeiro, 15 out. 1944.

93 DIDI-HUBEMAN, G. “Quando as imagens tocam o real”. Pós, v. 2, n. 4, p. 204-219, 2012. p. 211.

32  •  ano XVI, n. 21, 2025  •  ISSN 2179-5487



DETONI  •  “Imagens de Nietzsche na vida intelectual brasileira (c. 1890-1950)”

desejamos,  em  outro  compasso,  tornar  novamente  legíveis,  na  medida  do  possível, 
“sobrevivências”, “anacronismos” e “encontros de temporalidades”. É, de certo modo, a 
renúncia a “contar uma história” – não se tratando de a recepção de Nietzsche, mas de 
recortes  sobre as  suas  recepções,  sempre no plural  e  pressionando as  complexidades 
temporais, avançando, desse modo, através de uma arqueologia que deseja alcançar os 
“pontilhados do destino” desse movimento.

Percebemos  que  a  obra  de  Nietzsche  não  se  move  “incondicionada”,  como  se 
existisse por si só agindo sobre os seus públicos dispensando explicações. Isso implica 
que um escritor qualquer desempenha sempre um papel social.94 Além disso, a leitura 
não se desenvolve em uma só direção ou por extensão. Ela assume, sendo o fator que 
nos  leva  à  montagem  das  variadas  imagens  de  Nietzsche,  “formas  diferentes  entre 
diferentes  grupos  em  diferentes  épocas”.95 Os  artigos  sobre  a  filosofia  nietzschiana 
organizam e estruturam horizontes de audiência, repercutindo o que foi considerado 
relevante  pelos  leitores,  ou  melhor  dizendo,  demonstrando  a  relatividade  dessas 
escolhas, que admite aquilo que se entende como significativo e expressivo, que é por 
onde se confirma a variedade de públicos e, logo, se evidencia as direções pelas quais se 
deu o acolhimento das suas ideais, em que se destacam preferências e tendências, além 
de marcar demandas e expectativas situadas.

Localizamos  tanto  a  fixação  das  suas  imagens  autorais  quanto  as  formas  de 
legibilidade emprestadas às mesmas. Nessa arqueologia acompanhamos a sua recepção 
através  de  diferentes  públicos,  envolvendo  a  constituição  de  variados  regimes  de 
apropriação por onde os seus textos ganharam sentidos.

94 CANDIDO, A. Literatura e sociedade. Rio de Janeiro: Ouro sobre Azul, 2006. p. 82.

95 DARNTON, R. “História da Leitura”. BURKE, P. (Org.) A escrita da história: novas perspectivas. São Paulo: 
UNESP, 1989. p. 212.

DOI 10.11606/issn.2179-5487.21.2025.235451  •  33


