
Orelha de gaveta a um livro de
Franklin de Mattos
Vinicius de Figueiredo
Professor no Departamento de Filosofia da UFPR

Nota sobre esta nota: Na ocasião da preparação de A cadeia secreta (2004),
de Franklin de Mattos, a Cosac & Naif me consultou sobre fazer a orelha do livro.
Estourei o prazo, a orelha ficou na gaveta. Apresento-a agora, como pequena
homenagem ao autor e professor, cuja prosa era a própria cadeia secreta.

***

Para que universo de questões aponta o livro de Franklin de Mattos? Título e
subtítulo dão a dica: cadeia secreta são os elos da articulação que, sem que o leitor
se dê conta, o conduz através da trama de um romance. Movimento paradoxal,
pois a liberdade inicial de aventurar-se na história logo dá lugar aos sobressaltos,
sofrimentos e viravoltas por que vai passando o leitor, convertido em torcedor e
refém dos heróis em cujas desventuras reconhece seu próprio destino.

A vida do espírito, então, também é capaz de sujeitar a razão. Sobretudo
caso se admita que o “espiritual” inclui o território sinuoso, mas significante das
paixões. Engana-se quem pensa que essa conclusão teve de esperar por Freud
e a descoberta de que o inconsciente é um logos subterrâneo que, à revelia das
racionalizações, comanda o mais das vezes nossas simpatias, valores e crenças.
Bem antes disso, como perceberá o leitor destes ensaios, a reflexão e a prática

7



8 Rapsódia 18

estética do século XVIII tematizaram a mesma exigência, conforme a qual é
preciso ultrapassar o que reluz na superfície da razão rumo ao mundo movediço
dos sentimentos. Reunir estes dois níveis, atravessar a fronteira que os separa, a
fim de oferecer ao homem um retrato mais condizente com suas contradições –
eis o desafio que pautou a elaboração, por parte da inteligência setecentista, de
um gênero inédito: o “romance filosófico”.

Até aquele momento, o romance era quase sempre um emaranhado desorde-
nado de fatos frívolos beirando o quimérico. A filosofia, em contrapartida, era o
território da demonstração. Franklin de Mattos mostra como essa divisão de tra-
balhos caduca, quando passamos a admitir, com Montesquieu, que, “com certas
verdades, não basta persuadir; é preciso, além disso, fazer sentir”. Eis-nos assim
devolvidos, em pleno século das Luzes, à velha questão da relação entre verdade
e afetividade – um tema que já havia sido tangenciado por Platão, para quem é
impossível conhecermos o bem, sem, ao mesmo tempo, amá-lo e imitá-lo. Com
esta diferença decisiva: no século XVIII, o modelo inteligível já não se situa, como
quis Platão, no além-mundo das ideias, mas circula no regime intramundano.

Desta reinterpretação da mimesis clássica nasce não apenas o realismo do ro-
mance moderno. É por referência a ela que Diderot irá ver na imitação romanesca
uma forma de conhecimento do homem. Forma privilegiada, pois é uma ação
que modifica seu objeto. Quem passa a consumir bons romances bem o sabe: são
eles que nos devoram.


