# POSSIBILIDADES DE INTERPRETAÇÃO DO CONTEÚDO SIMBÓLICO DA ARTE GRÁFICA GUARANI\*

Fernanda Bordin Tocchetto\*\*

TOCCHETTO, F.B. Possibilidades de interpretação do conteúdo simbólico da arte gráfica Guarani. Rev. do Museu de Arqueologia e Etnologia, São Paulo, 6: 33-45, 1996.

RESUMO: Interpretações de arte gráfica indígena realizadas nas últimas décadas a situam como manifestações essencialmente simbólicas, que comunicam mensagens relacionadas à vida em sociedade, a esferas da cultura, como a cosmologia e a mitologia.

Este ensaio pretende, considerando as informações sobre a presença da pintura corporal entre os Guarani pré-coloniais e da variedade de desenhos geométricos aplicados em vasilhas cerâmicas deste grupo, demonstrar o potencial interpretativo dos signos gráficos presentes no material cerâmico arqueológico. Busca-se na analogia etnográfica e no universo mítico dos Guarani, os conteúdos simbólicos expressados através dos padrões de desenho pintados nos recipientes cerâmicos.

UNITERMOS: Cerâmica pré-colonial – Arte Gráfica – Conteúdo simbólico.

Este trabalho compreende os primeiros resultados de uma pesquisa, realizada com o apoio da Fundação de Amparo à Pesquisa do Rio Grande do Sul, cujo objetivo corresponde à interpretação do conteúdo simbólico da arte gráfica das vasilhas cerâmicas dos Guarani pré-coloniais.

A primeira etapa foi desenvolvida através do levantamento de materiais cerâmicos de sítios arqueológicos Guarani que apresentassem desenhos geométricos pintados e da comparação destes com a arte gráfica Asuriní e Kayabí, grupos Tupi do Xingu, cujos significados foram intensamente documentados por Müller (1990) e Ribeiro (1986).

A analogia etnográfica foi aplicada na tentativa de interpretação do conteúdo dos signos gráfi-

quisa, no entanto, a relação analógica apresentou limites que foram tornando-se nítidos: os signos usados como expressão simbólica são únicos e específicos da sociedade que os produz. Mesmo entre grupos que possuam afinidades culturais, como os Asuriní, Kayabí e Guarani, e ainda semelhanças entre aspectos formais dos desenhos geométricos, o significado que lhes é atribuído é construído diferentemente, a relação entre expressão (forma) e conteúdo (significado) é próprio do contexto sóciocultural de cada sociedade.

cos da cerâmica arqueológica. No decorrer da pes-

Em vista disto e dando continuidade ao estudo, foi realizado o levantamento de narrativas míticas Guarani buscando, com isso, elementos que possibilitassem a leitura simbólica dos signos gráficos. Os desenhos geométricos foram reunidos na bibliografia arqueológica, principalmente nos trabalhos de síntese e nas vasilhas inteiras ou em grandes fragmentos destas armazenadas no Centro de Estudos e Pesquisas Arqueológicas da PUCRS, no

<sup>(\*)</sup> Trabalho apresentado na VII Reunião Científica da Sociedade de Arqueologia Brasileira, João Pessoa, PB, 1993. (\*\*) Museu Joaquim José Felizardo/ Secretaria Municipal da Cultura de Porto Alegre, RS, Brasil.

Laboratório de Arqueologia da UFRGS e no Museu de Arqueologia do Rio Grande do Sul (o material arqueológico é proveniente de sítios do estado, muitos sem indicação da sua procedência ou qualquer outra informação). Entre os Asuriní, por exemplo, Müller (1990) identificou um padrão de base – o tayngava – presente na maioria dos desenhos pintados em diferentes suportes (corpo, objetos vários).

# Considerações sobre a arte gráfica e os significados culturais

"(...) a arte gráfica, em qualquer de suas modalidades, expressa significados culturais" (Vidal e Silva, 1992: 284).

Estudos antropológicos das últimas décadas no interior das sociedades indígenas afirmam que as manifestações artísticas expressadas através da pintura do corpo e de diversos objetos da cultura material dizem respeito "(...) à vida em sociedade, ao modo como os indivíduos são classificados e como devem ou podem se relacionar entre si, com a natureza e com o cosmo" (Vidal e Silva: 284).

As representações gráficas indígenas são produzidas por artesãos locais e compartilhadas por toda a comunidade, pois são imagens que todos conhecem. As experiências cotidianas, a maneira de estar no mundo e de pensar sobre este, os valores tradicionais, transformam-se em uma linguagem visual através dos signos<sup>1</sup> gráficos produzidos e reproduzidos pela coletividade. A arte, como "expressão visual sintética de uma 'visão de mundo" (Vidal e Silva: 287), só pode ser estudada a partir da constatação das relações que se estabelecem com os domínios sócio-culturais, dentro do contexto geográfico e histórico no qual ocupa um espaço significativo. Cada sistema gráfico deve ser apreendido na sociedade a que pertence e relacionado aos demais aspectos da cultura, buscando os seus significados, seus conteúdos simbólicos.

(1) "Um signo intenta representar, em parte pelo menos, um objetivo que é, portanto, num certo sentido, a causa ou determinante do signo, mesmo se o signo representar seu objeto falsamente. Mas dizer que ele representa seu objeto implica que ele afete uma mente, de tal modo que, de certa maneira, determine naquela mente algo que é mediatamente devido ao objeto. Essa determinação da qual a causa imediata ou determinante é o signo, e da qual a causa mediata é o objeto, pode ser chamada o Interpretante" (Santaella, 1990: 58, conf. Peirce).



unidades mínimas de significação

O boneco tayngava e unidades mínimas de significação

O padrão tayngava significa imagem, réplica do ser humano, boneco antropomórfico usado em rituais xamanísticos. O braço/perna é a unidade mínima de significação (Müller 1990: 243).

Para os Asuriní, "(...) como elemento simbólico representado pelo boneco, o tayngava representa o princípio constitutivo da categoria de humano (isto é, vivente, uno), compartilhado pelos espíritos, xamãs primordiais e animais da floresta" (Müller 1990: 244). O tayngava expressa a noção abstrata do pensamento relativo à classificação dos seres na cosmologia e filosofia Asuriní. A autora mostra a carga simbólica da arte gráfica e trata-a como 'modelo reduzido', isto é, como uma forma sintética da visão de mundo, de conhecimento.

Outro exemplo é demonstrado por Vidal e Müller (1986) sobre os grupos Gê, onde os desenhos pintados sobre o corpo exprimem a concepção tribal de pessoa humana, a categorização social e outras informações referentes à ordem social e cósmica. Entre os Xavante, as classes e categorias de idade, os grupos cerimoniais e linhagens diferenciam-se através da ornamentação corporal que comunicam, assim, mensagens relacionadas aos princípios que ordenam a vida social Xavante.

Já para os Kaxinawá, a palavra kene que significa desenho, motivo, padrão, não serve para diferenciá-los, "(...) se separar do mundo animal/natural/espiritual, mas para se distinguir de povos sem desenho, seus vizinhos. Animais podem ter kene kuin, vuxin também, mas o desenho de outros povos nunca será kuin verdadeiro" (Lagrou 1991: 140). Kene kuin – desenho verdadeiro – é definidor da identidade Kaxinawá. Para estes o desenho – kene – confere beleza e marca a pessoa.

A arte de pintar o corpo também constituía-se numa prática dos Guarani pré-coloniais. Expressões na língua Guarani, compiladas e traduzidas no século XVII pelo Pe. Jesuíta Ruiz de Montoya,<sup>2</sup> remetem à pintura corporal, infelizmente sem os seus significados: pintarfe la cara = Anembo obá pyni; pintarfe las piernas = Ayee tyma pini. Anee tymâ nguã. 1. Pinã; pintarfe los fienes = Ayeati açá. Ayeati guâ; pintarfe los carrillos = Ayeati pi quã. Ainda há outros verbetes quanto a quem executa a tarefa de pintar - quatiahára; quanto ao ato de pintar - aiquatiá (bo); quanto ao resultado (pintado) – yquatia piré (Montoya[1639] (1876), e quanto aos atos de deshacer la pintura – amboai = aymôna – amô neguâ = amboguâ = amboyeog, desfigurar lo pintado - am coguê = aymônâni = am boyeog e desbotar, quitar el color - amboguê = aya patimbóguê (La Salvia e Brochado 1989, cf. Montoya [1639] (1876)). Algumas expressões referem-se aos suportes não corporais onde se realizava a pintura (quatiá): cheaópini = tengo ropa pintada, manchada (de

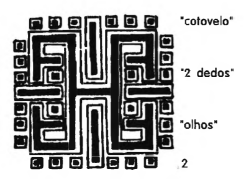
(2) O Vocabulario y Tesoro de la Lengua Guarani do Pe. A. Ruiz de Montoya ([1639] 1876) contém termos e expressões usadas pelos Guarani ocupantes da área entre o oeste do Paraná, o noroeste do Rio Grande do Sul e o nordeste da Argentina na primeira metade do século XVII. Montoya viveu na Redução de Nossa Senhora de Loreto, no Baixo Parapanema e circulou pelas áreas do Alto Uruguai para onde os indígenas transmigraram depois das incursões das Bandeiras Paulistas.

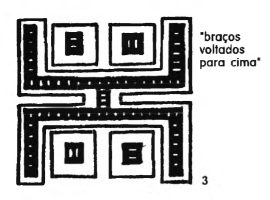
pini = pintura, mancha); camboyacaré chereyapepó = pintar assi las ollas. Outras aos motivos: yapepó yacaré = olla pintada conforme a las mallas del lagarto (yacaré); cabati rãmy ayapó yapepó = pintar las ollas con unos agujeritos a modo de abisperas ( de cabati = tipo de abispas); gua = lista, raya atravessada, pintura; ya guâ Guâ, Guâ Guâ = listado, pintado; ya guâ Guâ, Guâ Guâ = axedrezado (La Salvia e Brochado, 1989, cf. Montoya Montoya [1639] (1876)).

Tendo em vista que a iconografia indígena é uma atividade simbólica, permeada de significados culturais que dizem respeito a uma sociedade em particular, podemos inferir, através da analogia etnográfica, que o mesmo ocorria com as expressões artísticas de grupos pré-coloniais. Isto nos leva a considerar que a arte gráfica Guarani, visível nos recipientes cerâmicos, envolvia um sistema de signos que comunicavam conteúdos e que eram comuns a todos os membros do grupo. "De acordo com Sahlins (1989), os signos e os seus significados estão sempre relacionados às pessoas que os produziram e a outros signos que fazem parte do mesmo contexto específico. Portanto, eles constituem-se de fragmentos de uma determinada realidade social, pois são uma construção desta não possuindo um significado por si, na medida em que este é construído e reavaliado a partir do contexto, de acordo com os interesses e valores dos seus executores" (Silva, 1992: 160).

Trabalhos etnográficos, como os de Ribeiro (1986), Müller (1990), Lagrou (1991), entre outros (ler Grafismo Indígena, Vidal org. 1992), demonstram os significados dos signos gráficos e atestam a origem mítica dos motivos pictóricos. Nos trançados Kayabí, aparece uma figura antropomórfica graficamente expressa por um H maiúsculo, representando um personagem mitológico designado tanga ou taangap. A figura H para este grupo significa "sobrenatural, gente". Procurando interpretar as manifestações gráficas no corpo mitológico e à luz do "foco dominante" de sua cultura - a atividade guerreira -, Ribeiro descreve um ritual no qual um boneco de palha com forma humana representa um añang ( espírito ): "(...) o añang boneco de forma humana pode simbolizar entes mitológicos, antropomorfo e zoomorfo,







Esquematização de padrões de trançado. 1. Taangap ta 'i-ti: sobrenatural, criança. 2. Taangap faña 'i-p: gente, dedos esticados, garra. 3. Sapo kururu. (Ribeiro 1986: 269).

(...), e que acredito estejam representados graficamente nos motivos de trançado Kayabí pelo

padrão taangap e pelo sapo kururu. Representaria, ainda, o inimigo capturado a ser decapitado. Construído em forma animal – sapo, onça – simbolizaria bichos tornados gente, que o herói mítico reuniu e que vieram a ser tribo Kayabí" (1986: 278).

O elemento simbólico da figura antropomórfica, de origem mítica, ocorre também entre os Asuriní, grupo da mesma filiação lingüística dos Kayabí. O tayngava é o boneco antropomórfico no ritual xamanístico maraká, mas também o elemento básico dos desenhos geométricos denominados pela mesma palavra. "A 'grega' nos Asuriní, cujo nome foi tomado da forma da figura antropomórfica do ritual maraká, é usada por esta sociedade para expressar a noção de imagem de todas as coisas que representa, princípio constitutivo do ser uno, vivente, possuidor de ynga cujo protótipo é o homem. Daí a noção de imagem se equacionar à forma antropomórfica. Na mitologia, os heróis criadores são humanos; os animais têm forma humana e os espíritos atuais são antropomórficos. Dizem os Asuriní, a respeito destes seres, que todos eram avá (gente, humano) no passado mítico. O homem, portanto, está no centro do pensamento Asuriní: o homem é a imagem do ser. Tayngava" (Müller 1990: 250).

Sob esta perspectiva e considerando que não há informações etnográficas sobre o conteúdo simbólico dos signos gráficos Guarani, foi investigada, no corpo mítico desta cultura, uma provável equivalência entre os desenhos pintados nas vasilhas cerâmicas e elementos mitológicos.

# Signos gráficos e mitos Guarani: tentativa de interpretação

Considerando a relação entre mitos e signos gráficos mencionada anteriormente, e ainda que a interpretação de narrativas míticas é capaz de revelar inúmeros aspectos do ethos<sup>3</sup> de uma sociedade de onde elas provêm, como o seu pensamento, a sua concepção de existência, do cosmos, a maneira de estar no mun-

(3) Conforme Geertz (1978: 141) "(...)os aspectos morais (e estéticos) de uma dada cultura, os elementos valorativos, foram resumidos sob o termo de **ethos**."

do, de relacionar-se com ele e com os homens, foram utilizados os mitos como recurso, instrumento de decodificação do significado dos desenhos geométricos presentes na cerâmica Guarani.<sup>4</sup>

Entre as pesquisas mais significativas desenvolvidas no interior das sociedades Guarani, encontram-se os trabalhos de Nimuendaju, Cadogan e Shaden que, ao longo do século contribuíram muito em registros sobre a vida destes índios (Vietta 1992).

Os mitos levantados para esta pesquisa consistem em narrativas compiladas por Cadogan em 'Ayvu Rapyta' (1959) e por Nimuendaju, em 'As lendas da criação e destruição do mundo' (edição brasileira publicada em 1987). León Cadogan, nesta obra, reuniu uma coletânea de mitos que faziam parte das tradições secretas dos Mbya paraguaios - parcela Guarani - considerados capítulos "esotéricos", fundamentos da religião. Sua investigação desenvolveu-se entre o final da década de 1940 e início de 1950 entre os Mbya-Guarani de Guairá, auto-denominados de Jeguakáva Tenonde Porangue i. Nimuendaju, por sua vez, conviveu intensamente com os Apopocuva, grupo que compõe a parcela Nãndeva-Guarani, que se deslocava pelo Mato Grosso, Paraná e São Paulo, entre 1905 e 1913. Neste período registrou o universo religioso destas sociedades, documentando narrativas míticas.

Quando nos referimos aos Mbya, Nãndeva e Caiová, estamos tratando de parcialidades distintas falantes da língua Guarani. Aqui reside

(4) Os mitos "(...) são os moldes necessários que definem, nutrem e reorganizam constantemente as condutas e os comportamentos, as idéias e os ideais de uma sociedade, seja qual for ela. Eles são como espelhos que refletem para esta comunidade sempre singular não somente os moldes e os arquétipos passados, mas também uma realidade de uma outra ordem do que o real no qual mergulham os homens. Este último é, de certo modo, factício, sempre em recomposição em relação ao primeiro que o informa e o reconstrói sem parar. Deste ponto de vista, os mitos têm como função decisiva a de acossar e de reativar as energias de reativar as energias da comunidade, as suas intenções, sempre sujeitas à esclerose e, mais particularmente ainda, a de transmitir, de recordar e de reforçar, por meio da palavra e junto à comunidade, o que são seus valores, suas normas de conduta, individuais e comunitárias" (Samain 1984/ 85: 234-35).

uma problemática relativa à filiação étnica do material arqueológico relacionado à cultura Guarani

Brochado (1980), conjugando os dados arqueológicos com os etno-históricos – a partir das descrições dos cronistas dos séculos XVI, XVII e XVIII, vincula a Tradição Tupiguarani com a cerâmica produzida pelos Tupi-Guarani históricos, propondo que a área de dispersão da tradição arqueológica corresponderia, em parte, à área cultural Tupi-Guarani (grupos pertencentes ao tronco lingüístico Tupi). Avançando nesta problemática, o mesmo autor (1984) desenvolveu um modelo no qual estabeleceu uma origem comum para a indústria cerâmica Guarani e Tupi (especificamente Tupinambá), denominada Tradição Polícroma Amazônica. Esta Tradição teria difundido-se em forma de pincas, a partir da região próxima da desembocadura do rio Madeira, na Amazônia Central em, aproximadamente, 1500 a.C.. Uma das rotas que se expandiu primeiro nas regiões do rio Madeira e Guaporé, passando para o Paraguai, Paraná e subindo ao encontro da outra expansão - que vinha do norte e nordeste para o sul ao longo da costa atlântica - corresponderia aos Guarani.

Com base neste modelo, podemos relacionar a cerâmica arqueológica pertencente à Tradição Tupiguarani encontrada nos atuais territórios do nordeste da Argentina, do sul e sudeste do Paraguai, do noroeste do Uruguai e do sul do Brasil, além do Mato Grosso do Sul e sul de São Paulo aos grupos falantes da língua Guarani. Presume-se, a partir das datações radiocarbônicas mais antigas de sítios arqueológicos (no Alto Paraná com 80 ± 100 AD e no Rio Grande do Sul, rio Jacuí, com 150 ± 100 AD, in Brochado 1984: 410-14) que a ocupação da área situe-se em torno dos últimos 2000 anos.

As pesquisas arqueológicas, portanto, dizem respeito a um Guarani genérico. Os resultados dos trabalhos das últimas décadas não possibilitam a identificação de parcialidades diferenciadas.

Esta problemática é abordada por diversos pesquisadores quando referem-se a elementos que são comuns a todos os Guarani. Schaden (1962: 9) comenta que "à unidade lingüística daquelas tribos meridionais corresponde relativa unidade cultural"; Meliá (1981: 21) escreve sobre a uni-

dade lingüística e cultural evidenciada pelos portugueses e espanhóis no século XVI, apesar de suas diferenciações nos dialetos e nas nucleações regionais autônomas e sugere que esta unidade cultural permite que se levante hipóteses a partir do sistema Guarani como um todo. Vietta (1992: 16) afirma que, "devido à unidade cultural evidenciada entre os vestígios materiais analisados pelos arqueólogos, bem como as várias identificações registradas pelos cronistas, para os grupos que se dispersavam pela região, parece impossível, ou pelo menos bastante difícil, separar parte da história das três parcelas Guarani reconhecidas atualmente.

É oportuno ilustrar esta questão com um exemplo etnográfico. Vidal (Vidal e Silva 1992), analisando a arte de cada subgrupo Kayapó e as variações que cada um introduziu ao longo do tempo através de seus artistas, constatou que estas são responsáveis pela definição de um estilo próprio a cada subgrupo que possibilita tanto identificá-lo em sua singularidade, quanto de demonstrá-lo parte da tradição Kayapó.

Avançando nesta perspectiva, observamos a afirmação de Cadogan (1959: 189) de que não há dúvidas quanto à origem comum da religião das diferentes parcialidades, cujos mitos foram recolhidos e analisados por diferentes investigadores. "Y permite deducir que los versos sagrados de 'Ayvu Rapyta' e los demás capitulos "esotéricos" de los textos míticos de los Jeguakáva - pletóricos de poesia y de filosofia - no sean de propriedad exclusiva de esta parcialidad; siendo de presumir que otras naciones guaraníticas que hayan podido como los Mbyá del Guairá, mantener sus tradiciones similares". O mesmo autor, comparando os anais religiosos dos Mbya com os dos Apopokúva, segundo Nimuendaju, tece considerações sobre a sua semelhança. Por outro lado, Egon Schaden (apud Cadogan 1959) sobre os Caiová (Avá Chiripá, vizinhos dos Mbya de Guairá), coloca que existem grandes diferenças entre seus mitos e os dos Mbya. Cadogan (1959), entretanto, recolheu o depoimento de um Chiripá mestiço que assegurou que as tradições secretas dos Mbya constituem também a base da religião dos Chiripá, o que concordam dirigentes Mbya (as diferenças se limitariam às orações e cantos). Mais tarde, porém, líderes Chiripá convenceram Cadogan de que existem realmente diferenciações significativas entre as tradições, mitologia e língua de ambas as parcialidades.

Esta realidade torna a interpretação do significado dos desenhos geométricos pintados nos recipientes cerâmicos de um Guarani pré-colonial genérico a partir das narrativas míticas um tanto perigosa e frágil. Entretanto, parece o caminho mais provável de ser trilhado considerando o contexto atual das pesquisas arqueológicas sobre o tema.

Outra questão, também polêmica, é a lacuna temporal existente entre a datação do material arqueológico - compreendida nos últimos 2000 anos - e o período em que foram reunidas as narrativas míticas - primeiros cinquenta anos do século XX. Este aspecto pode ser relativizado considerando o lugar que ocupa a arte em certas sociedades indígenas: esta "(...) se apresenta estática por longos períodos de tempo, porque relacionada a uma trama de significados sociais e religiosos que ela ajuda a preservar" (Vidal 1984/85: 410-11). Egon Schaden (apud Cadogan, 1959), com relação aos mitos registrados por Cadogan, avalia que os índios Mbya de Guairá parecem conservar as suas tradições sem alterações provocadas pelo cristianismo da época das missões jesuíticas e mais recente.

Arte e universo religioso, elementos indissociáveis nas sociedades indígenas, parecem ocupar um lugar significativo no que diz repeito à manutenção da etnia. Segundo discorre Ribeiro (1986: 285), o cultivo do artesanato ancestral, símbolo visível de etnicidade e singularidade, é fundamental para a preservação da identidade étnica. "Isto porque, codificado em representações gráficas, ele ajuda a guardar a memória da herança cultural e transmiti-la às novas gerações."

A leitura dos mitos Mbya e Ñandeva foi orientada na busca de elementos que pudessem, de alguma forma, relacionar-se aos padrões de desenhos das vasilhas ou fragmentos destas reunidos. Para isto, em função de que estes são geométricos e abstratos, procuramos referências mitológicas que remetessem a elementos formais dos motivos, uma relação de semelhança entre forma e referente, isto é, a equivalência entre elementos mitológicos e gráficos. O referente aqui é entendido como o objeto do mundo real que é representado e que pode ser simbolizado.

Dentre a coletânea de narrativas míticas selecionadas, somente em duas foram encontradas a possibilidade de realizar a relação proposta.

A primeira, registrada por Nimuendajú (1987), diz respeito à criação e destruição da terra em dois capítulos: *Inypyrú* (O Princípio, I) (pp.143-151); *Guyraypoty* (lenda do dilúvio, II) (pp.155-56) (anexos 1 e 2). Nestes mitos aparece a "cruz de madeira", uma viga colocada no sentido lesteoeste e, sobre esta, uma outra no sentido nortesul, que representa a "escora da terra" (*yvi-itá*). Nimuendaju (1987: 67-68) transcreveu a lenda do dilúvio de *Guyrapoty* em sua versão original e parte dela corresponde ao que vem a seguir:

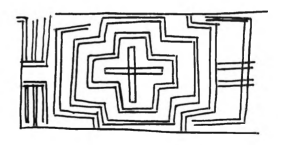
"Antes de criar a terra, Nanderuvucú fez a yvi-itá, a escora da terra. Colocou uma viga no sentido leste-oeste, e outra, por cima, no sentido norte-sul. Pisou então sobre o ponto de cruzamento deste yvirá joaçá recoypý (cruz eterna de madeira) e encheu os quadrantes de terra (I.I.). Quando a terra tiver que ser destruída, Nanderyqueý (I.XLII) tomará a extremidade oriental do braço inferior da cruz e o puxará lentamente para leste, enquanto o braço superior permanecerá em sua posição original. Com isto, a terra perde o seu suporte ocidental. Ao mesmo tempo, um fogo subterrâneo (yvý ocái) começa a devorar o subsolo a partir do bordo ocidental da terra; um pouco adiante, suas labaredas alcançam a superfície, e o trecho que ficou atrás desmorona com estrondo (yvý oá). De início lenta, depois cada vez mais rapidamente, a destruição avança de oeste para leste.

Guyrapotý caminhou então com seus "filhos" para o leste, lentamente, em direção ao mar. (...).

Passados os quatro anos veio o dilúvio (y ojaparó), isto é: a água do mar ergueu-se como uma muralha e, inundando a serra do Mar, rolou (ojaparó) sobre a escora incandescente da terra, para arrefecê-la – pois Ñanderuvuçú edificaria sobre ela um mundo novo (G.IX.).(...)."

Como pode-se observar a "escora da terra" está representada na "cruz" que, por sua vez, simboliza a "escora da terra". Há uma relação de semelhança formal entre o referente – a "cruz" do mito – com o traço distintivo do padrão de desenho onde aparece este elemento (Fig. I).

(5) O mito de criação do mundo para os Mbya, segundo relata Cadogan (1959: 28-29), é outro: o verdadeiro Pai Ñamandu, o primeiro, com a base de sua vara começou a formar a terra e, com cinco palmeiras eternas que criou, assegurou a morada terrena.



A yvy-itá pode estar representada graficamente no motivo pintado nas vasilhas cerâmicas Guarani pré-coloniais onde o elemento central do padrão geométrico é a cruz.

É interessante salientar que este signo gráfico aparece nos *cambuchís*, grandes recipientes cerâmicos usados para armazenar e servir bebidas alcoólicas nas festas e depois utilizados como urnas funerárias. Estes *cambuchís* ocupavam um lugar socialmente determinado e, provavelmente, eram imbuídos de um significado simbólico.

A segunda possibilidade de interpretação do signo gráfico pintado está apoiada, num primeiro momento, em informações sobre os próprios Guarani e na analogia etnográfica e, num segundo, na relação com o mito.

Entre os Mbya-Guarani, os cestos poderiam ser decorados com o trançado sarjado, de cor escura, denominados *yeguá mbói* e *pará mbói*, traduzidos como adornos ou emblemas de serpente (Noelli 1993: 205, conf. Cadogan, 1961). Na definição de trançado cruzado em diagonal ou sarjado, Ribeiro (1987: 318) identifica três padrões, entre os quais o "casa de abelhas" e o trançado marchetado, que compõe figuras geométricas (losangos, chevron, gregas, ziguezagues, etc).

Se empregarmos a analogia etnográfica, veremos que para os Asuriní o desenho chamado ehiraimbava — padrão losangular — está relacionado ao favo de mel (i=mel) (Müller 1990). Montoya registrou a expressão cabati rãmy, ayapó yapepó, que significa pintar a panela ao modo de alvéolos de vespas. A relação está entre o padrão de trançado sarjado nos cestos Mbya-Guarani / padrão de trançado sarjado "casa de abelhas / panela pintada com desenhos semelhantes aos alvéolos de vespas / ehiraimbava".

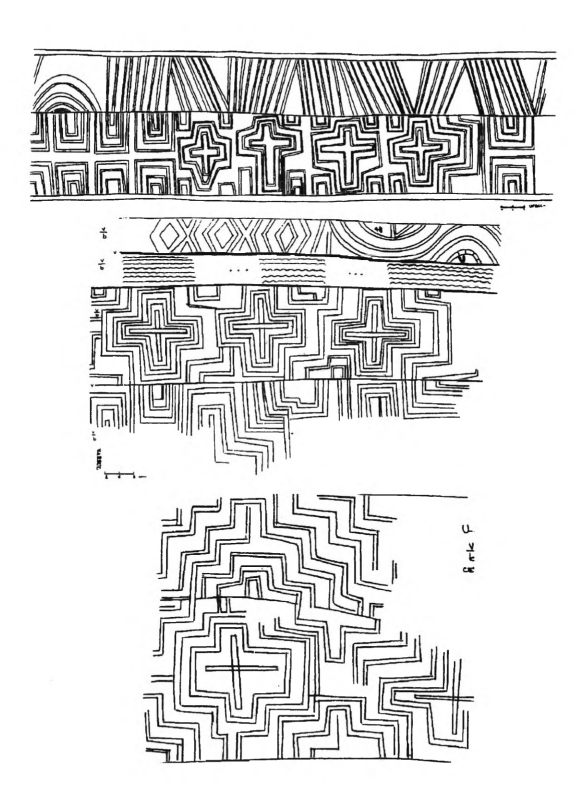
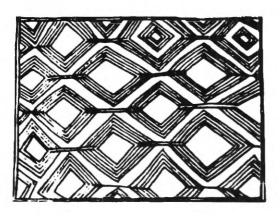


FIGURA I



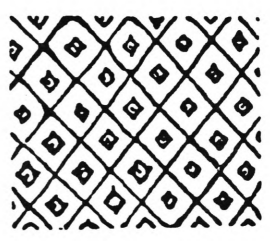
Ehiraimbava (Müller 1990: 239)



Ehiraimbava (Vidal, Müller 1986: 149)

Indo mais além na analogia, agora com os Kaxinawá (Lagrou 1992: 159), o losango é responsável por um dos motivos básicos do repertório de desenhos (Fig.II): "o txede bedu (olho de maracanã) (às vezes chamado dunu kate (dorso da cobra) ou dunu mapu (miolo da cobra), que é constituído por uma cadeia de losangos cujas pontas se tocam, ou com um espaço entre as pontas e triângulo entre cada losango. O txede bedu completo tem um ponto no meio do losango e um pequeno triângulo no interior do triângulo maior. As linhas que formam o triângulo sempre tocam a beira da faixa. Se não fosse cortado pelos limites da faixa, o triângulo se duplicaria em losango e o motivo mudaria para outro: o xapu buxe (semente de algodão).

Conforme a autora, o xapu buxe tem a forma de um favo de mel, mas representa a semente de algodão. Aqui não há semelhança formal entre o desenho e o seu referente. Portanto, atribuir um significado ao padrão losangular Guarani relacionado aos alvéolos de vespas, segundo verbete documentado por Montoya, é uma hipótese que pode ser contestada.



*Xapu buxe* (Lagrou 1992: 159)

Uma outra possibilidade é procurar relacionar o padrão de trançado sarjado marchetado, no qual o losango está presente, com o padrão

FIGURA II - QUADRO COMPARATIVO

| Grupo    | Padrão     | Desenhos | Nomes                                                                   |
|----------|------------|----------|-------------------------------------------------------------------------|
| Guarani  | losangular |          | yeguá mbói<br>e<br>pará mbói<br>(adornos ou<br>emblemas de<br>serpente) |
|          |            | 2.0.000  |                                                                         |
|          |            |          | txede bedu                                                              |
|          |            |          | (olho de                                                                |
|          |            |          | maracanã)                                                               |
| Kaxinawá | losangular |          | , ,                                                                     |
|          |            |          | dunu kate                                                               |
|          |            |          | (dorso da cobra)                                                        |
|          |            |          | dunu mapu                                                               |
|          |            |          | (miolo da cobra)                                                        |
|          |            |          | (mioro da cobra)                                                        |

losangular dos desenhos Kaxinawá. A relação se estabelece entre padrão sarjado yeguá mbói e pará mbói (adornos ou emblemas de serpente) / txede bedu (olho de maracanã), dunu kate (dorso da cobra), dunu mapu (miolo da cobra) / padrões losangulares pintados na cerâmica Guarani (Fig. II).

O referente mítico que poderia estar representado nos desenhos da Figura II, tomando como base para esta relação a informação sobre o motivo decorativo dos cestos Mbya e a analogia com os signos gráficos Kaxinawá e seus significados, encontra-se no mito "A Primeira Terra (Yvy Tenonde, Capítulo III) dos Mbya-Guarani de Guairá (Cadogan 1959: 28-33). Nele aparece uma referência à serpente (ñandurié) (p.29):

"El primer ser que ensució la morada terrenal fué la víbora originaria; no es más que su imagen la que existe ahora en nuestra tierra: la serpiente originaria genuina está en las afueras del paraíso de nuestro Padre". 6

Comparando os dois referentes míticos – a "escora da terra" e a "cobra" - percebemos que a semelhança formal com o traço distintivo do padrão de desenho – a cruz e a cadeia de losangos respectivamente – ocorre mais visivelmente no primeiro, facilitando, portanto, a revelação do seu significado simbólico.

Quanto à segunda correlação, o excerto do mito onde aparece a cobra não ajuda muito no esclarecimento sobre a representação gráfica do referente (do elemento real que pode ser simbolizado e representado). O elo de ligação provavelmente encontre-se no significado do padrão ornamental do trançado sarjado de cestos Mbya, composto de figuras geométricas: adornos ou emblemas de serpente. A expressão yapepó yacaré, traduzida como panela pintada conforme o couro do jacaré por Montoya, teria alguma relação com a representação gráfica da cobra? Neste caso poderia haver também motivos geométricos relacionados aos desenhos do couro da cobra e do jacaré.

# Considerações finais

Nesta pesquisa procurou-se demonstrar que a iconografia pintada na cerâmica dos Guarani anteriores ao contato com os europeus é uma manifestação gráfica que comunica mensagens, que expressa, numa linguagem visual, conteúdos que dizem respeito à cosmologia e mitologia desta sociedade.

(6) A serpente ressurge no mito da Nova Terra (Yvy Pyaú). Segundo Cadogan (1959: 34) "Yvy Tenonde, la primera tierra (...) fué destruída por el Diluvio (Capítulo VI) después de haber ascendido a los Paraísos todos los seres que la poblaban, los virtuosos en forma humana, y los pecadores meta morfoseados en seres irracionales. Creada Yvy Pyaú, la nueva tierra, la que habitamos, en reemplazo del mundo destruído (Cap.VII), fué poblada de imágenes de los habitantes de Yvi Tenonde. Como puede colegirse del contexto la víbora ñandurié, el insecto acuático y-amaí, el saltamontes, la perdiz grande y el armadillo no son seres humanos que sufrieron la metempsicosis, sino aparecieron ya en su forma actual en la primera tierra." (destaque da autora)

Através de uma leitura do repertório de mitos e dos padrões de desenhos geométricos Guarani e buscando uma semelhanca formal entre os elementos centrais dos motivos e os referentes míticos, foram levantadas algumas possibilidades de interpretação dos significados simbólicos destas representações. A "escora da terra" (yvi-itá) estaria representada na "cruz eterna de madeira" que, por sua vez, provavelmente manifeste-se na "cruz" vermelha, traço distintivo do padrão de desenho dos cambuchís. A serpente simboliza o primeiro ser que "manchou", que "sujou" a morada terrena e que se encontra. agora, fora do paraíso de "nosso Pai" (outros animais que apareceram na morada terrena, cumprindo seu papel, também foram para fora do paraíso). Parece-me que a representação do referente mítico - a serpente - no padrão losangular não esteja fundamentada suficientemente. A relação entre expressão (forma) e conteúdo (significado) provavelmente torne-se mais explícita com a informação sobre o trançado sarjado dos cestos Mbya.

Este trabalho caracteriza-se como uma tentativa de interpretação simbólica dos signos gráficos pintados em recipientes cerâmicos Guarani e, por isso mesmo, em vista das dificuldades encontradas em resgatar e compreender a rede de significados culturais das sociedades précoloniais, há ainda muitos aspectos a serem abordados e investigados. A analogia etnográfica pode contribuir de forma significativa para o avanço das interpretações acerca da cultura em toda a sua abrangência – material e imaterial – dos grupos humanos não letrados.

TOCCHETTO, F.B. Possibilities of interpretation of the symbolic contents of the Guarani graphic art. Rev. do Museu de Arqueologia e Etnologia, São Paulo, 6: 33-45, 1996.

ABSTRACT: This paper intents, considering the informations about corporal paint between pré-colonial Guarani and the diversity of geometric designs applyed in theirs vessel pottery, to demonstrate the interpretative potencial of the graphic signs present in the archaeological pottery material. In the ethnographic analogy and in the mythical universe, try to look for the symbolical contents expressed through the painted design pattern in pottery vessel.

UNITERMS: Pre-colonial Guarani pottery – Graphic Art – Symbolic contents.

# Referências bibliográficas

#### BROCHADO, J.P.

1980 A Tradição Cerâmica Tupiguarani na América do Sul. CLIO, Rev. C. Mest. Hist., UFPE, 3: 47-60.

1984 An Ecological Model of the Spread of pottery and agriculture into Easten South America. Tese de Doutoramento, Urbana, Illinois.

# CADOGAN, L.

1959 Ayvu Rapyta. Textos míticos de los Mbyá-Guarani del Guairá. Universidade de São Paulo, Fac. Fil.Ciênc. e Letras, Boletim nº 227, Antropologia nº 5, São Paulo,

#### GEERTZ, C.

1978 A interpretação das Culturas. Rio de Janeiro, Ed. Zahar.

#### LA SALVIA, F.; BROCHADO, J.P.

1989 Cerâmica Guarani. Porto Alegre, Ed. Posenato Arte & Cultura.

#### LAGROU, E.M.

1991 Uma etnografia da Cultura Kaxinawá. Entre a Cobra e o Inca. Dissertação de Mestrado, Prog. Pós-Graduação em Antropologia Social, Florianópolis

### MELIÁ, B.

1988 Los Guarani-Chiriguano 1, Ñande Reko nuestro modo de ser. La Paz, Centro de Investigación y Promoción del Campesinato.

#### MONTOYA, A.R. de

1876 Vocabulario y Tesoro de la Lengua Guarani ó mas bien Tupi. 1639. Viena, Faesy y Frick – Paris, Maisonneuve y Cia.

# MÜLLER, R.P.

1990 Os Asuriní do Xingu. História e Arte. Campinas, Ed. da UNICAMP, Série Teses.

#### NIMUENDAJU, C.U.

1987 As lendas da criação e destruição do mundo, como fundamentos da Religião dos Apopocúva-Guarani. São Paulo, Ed. Mucitec/USP.

# NOELLI, F.S.

1993 Sem tekohá não há teko (Em busca de um modelo etnoarqueológico da aldeia e da subsistência Guarani e sua aplicação a uma área de domínio no Delta do rio Jacuí-RS). Dissertação de Mestrado, PUCRS.

1988/89 Programa para o Salvamento do Patrimônio Histórico-Cultural - Rio Uruguai, Área Machadinho. Relatório, Vol.1, Tomo III, PUCRS, Porto Alegre.

1985 Projeto Arqueológico Uruguai: Levantamento de Sítios Arqueológicos - Barragem de Itapiranga, Florianópolis: Tomo I, UFSC, Eletrosul, Florianópolis; Tomo II, UFSC, UNISINOS, Eletrosul; Tomo III, UFSC, PUCRS, Eletrosul.

# RIBEIRO, B.G.

1986 A linguagem simbólica da cultura material. Introdução. Darcy Ribeiro et alii (Eds.) Suma Etnológica Brasileira. Arte Índia. Edição atualizada do Handbook of South American Indians, Vol. 3, Coord. Berta Ribeiro, Petrópolis, Vozes: 15-27. (a)

1986 Desenhos semânticos e identidade étnica: o caso Kayabí. Darcy Ribeiro et alii (Eds.) Suma Etnológica Brasileira. Arte Índia. Edição atualizada do Handbook of South American Indians, Vol. 3, Coord. Berta Ribeiro, Petrópolis, Vozes: 265-86.

1986 Glossário dos trançados. Darcy Ribeiro et alii (Eds.) Suma Etnológica Brasileira. Arte Índia. Edição atualizada do Handbook of South American Indians, Vol. 2, Coord. Berta Ribeiro, Petropólis, Vozes: 314-21.

1986 Tecnologia Indígena. Darcy Ribeiro et alii (Eds.) Suma Etnológica Brasileira. Arte Índia. Coord. Berta Ribeiro, Vol. 2, Petrópolis, Vozes.

### ROCHA, E.

1991 O que é Mito. Coleção Primeiros Passos 151, Ed. Brasiliense, São Paulo.

# SAMAIN, E.

1984/85Reflexões críticas sobre o tratamento dos mitos. Revista de Antropologia, 27/28, Dep. Ciênc. Soc., FFLCH, USP: 233-44.

# SANTAELLA, L.

O que é Semiótica. São Paulo, Ed. Brasiliense, Col. Primeiros Passos 103. TOCCHETTO, F.B. Possibilidades de interpretação do conteúdo simbólico da arte gráfica Guarani. Rev. do Museu de Arqueologia e Etnologia, São Paulo, 6: 33-45, 1996.

#### SCATAMACCHIA, M.C.M.

1990 A Tradição Policrômica no leste da América do Sul evidenciada pela ocupação Guarani e Tupinambá: fontes arqueológicas e etno-históricas. Tese de Doutoramento em Antropologia Social (Arqueologia), USP, São Paulo.

#### SCHMITZ, P.I.

1991 Migrantes da Amazônia: a Tradição Tupiguarani. Amo A. Kern (Org.) Arqueologia Pré-histórica do Rio Grande do Sul., Porto Alegre, Mercado Aberto:

# SCHMITZ, P.I.; JACOBUS, A.L.; ROGGE, J.H.; ARTUSI, L.; GAZZANEO, M.; MARTIN, H.E.; BAUMHARDT, G.

1990 Uma aldeia Tupiguarani. Projeto Candelária. Documentos 04, Arqueologia do RS, Brasil. IAP/ UNISINOS, São Leopoldo, 135p.

# SCHADEN, E.

1962 Aspectos fundamentais da cultura Guarani. São Paulo, Difusão Européia do Livro.

# SILVA, F.A.

1992 Manifestações artísticas pré-históricas. Um estudo descritivo-classificatório e interpretativo da Arte Rupestre de Serranópolis-Goiás. Dissertação de Mestrado, UFRGS, Porto Alegre.

#### VIDAL, L.

1984/85Aspectos da pintura indígena. Rev. de Antropologia, 27/28, Dep. Ciênc. Soc. (Área de Antropologia), FFLCH, USP, São Paulo: 409-48.

## VIDAL, L.; MÜLLER, R.P.

1986 Pintura e adornos corporais. Darcy Ribeiro et alii (Eds.) Suma Etnológica Brasileira. Arte Índia. Edição atualizada do Handbook of South American Indians, Vol.3, Coord. Berta Ribeiro, Vozes, Petrópolis: 119-48.

#### VIDAL, L.; SILVA, A.L. da

1992 Antropologia Estética: enfoques teóricos e contribuições (Conclusão). Lux Vidal (Org.) Gráfismo indígena. Estudos de Antropologia Estética. São Paulo, EDUSP, Studio Nobel, FAPESP: 270.93

#### VIETTA, K.

1992 Mbya Guarani de verdade. Dissertação de Mestrado, UFRGS.

Recebido para publicação em 30 de setembro de 1996.