
R. Museu Arq. Etn., 43: 44-54, 2024.

44

Memória e Esquecimento na Narrativa Órfica

Rafael Pitt*

PITT, R. Memória e Esquecimento na Narrativa Órfica. R. Museu Arq. Etn. 43: 44-54, 2024.

Resumo: O presente artigo estuda o problema da representação de 
Memória e Esquecimento dentro da narrativa órfica. Assumindo o orfismo 
como uma expressão religiosa, tal como os mistérios eleusinos e o dionisismo, 
o artigo investiga a definição e a função que Memória e Esquecimento 
desempenham em sua escatologia. O objetivo do artigo é demonstrar que 
Memória e Esquecimento ocupam um lugar importante dentro da narrativa 
religiosa órfica, especialmente no que se refere ao destino do iniciado após 
sua morte e, também, apresentar as semelhanças com as quais Memória e 
Esquecimento aparecem em alguns filósofos e poetas gregos. O principal 
método utilizado foi a análise literária de fragmentos órficos, fragmentos 
pré-socráticos, diálogos platônicos e poesia grega. Os resultados alcançados 
mostram que Memória e Esquecimento desempenham papéis diferentes, 
mas igualmente importantes, dentro da narrativa órfica. Ambas sinalizam os 
dois destinos possíveis da alma do iniciado no Hades, a saber, ou a reencarnação 
ou a permanência no mundo dos mortos. Outro resultado alcançado apresenta 
a possibilidade de que Memória e Esquecimento tenham sido apropriados 
por filósofos e poetas gregos que, para seus próprios fins, as transpuseram do 
ambiente religioso e mistérico para a poesia e a filosofia nascente.

Palavras-Chave: Orfismo; Memória; Esquecimento; Escatologia; Filosofia.

* Doutor em Estudos Literários pela Faculdade de Ciências 
e Letras da Universidade Estadual Paulista (FCLAr-UNESP). 
Professor Adjunto de Filosofia da Universidade Federal 
do Amapá (UNIFAP). Colaborador da Cátedra UNESCO 
Archai: As origens plurais do pensamento ocidental. 
Contato: rafaelpitt@gmail.com

Lâminas douradas

Lâminas douradas é a nomenclatura 
genérica dada a um variado conjunto de 
material túmbico encontrado junto ao corpo 
de pessoas sepultadas aproximadamente entre 
os séculos IV AEC e III EC. De tamanho 
minúsculo e composição predominante 
áurea, dispostas geralmente sobre o peito, 
entre as mãos ou na boca do cadáver, 
cuidadosamente dobradas para se manterem 

sob controle e acesso exclusivo do portador, 
as lâminas douradas trazem escritas mensagens, 
códigos, alusões e senhas que contam uma 
narrativa órfica.

Ao longo do tempo e em sepultamentos 
de diferentes locais, foram aparecendo 
diversas lâminas de ouro de tamanhos 
variados e com breves textos gravados, 
quase todos em hexâmetros, tratando 
sobre a maneira que o defunto deve agir 
e as palavras que deve dizer no Além 
para alcançar uma beatitude eterna e 
um destino melhor que o das demais 
almas. Os portadores das lâminas era 
indubitavelmente iniciados, cremos 
que órficos, embora sobre este ponto 



Rafael Pitt

45

tenham suscitado muitas discussões 
(Bernabé & Jiménez, 2008: 495).

As lâminas douradas compõem um 
importante acervo literário sobre o qual pode-se 
reconstruir parte do imaginário dos antigos 
gregos que assumiram, total ou parcialmente, 
o orfismo para suas representações post-mortem. 
Nota-se que os locais de achado deste material, 
assim como seu conteúdo, não deixam 
dúvidas sobre o propósito maior a que se 
prestam, a saber, fornecer algum tipo de 
orientação ou ajuda para o iniciado em sua 
passagem da vida para a morte. Deste modo, 
entende-se que existem aqui dois lados da 
mesma moeda formando uma visão unitária, 
a saber, a existência de um saber esotérico em 
posse de algumas pessoas afeitas a tal tipo de 
conhecimento e, em contrapartida, como seu 
corolário, a convicção ou esperança de que 
tal saber, se seguido corretamente, poderia 
render um benefício importante e usufruível 
após a morte.

O que se propõe neste artigo é analisar o 
conteúdo de algumas lâminas douradas dando 
destaque aos papéis desempenhados por 
Memória e Esquecimento. O que se busca, 
a todo momento, é salientar o lugar e o sentido 
que Memória e Esquecimento desempenham 
dentro da narrativa religiosa do orfismo. 
Ao longo do processo são destacados aspectos 
fundamentais dessa tarefa como, por exemplo, 
a descrição do caminho que o iniciado 
percorre ao entrar no Hades, assim como se 
aventa a possibilidade de que a escatologia 
órfica, em sua forma mais teórica e poética, 
tenha sido ecoada por alguns filósofos gregos. 
Todas as traduções são minhas, exceto quando 
indicado o contrário.

Os caminhos dos mortos

A descrição que as lâminas de ouro fazem 
do Hades dialoga com o que é dito sobre 
ele desde Homero. As lâminas de Hipônio, 
Entella, Petélia, Fársalo e Creta (OF 474-487) 
apresentam a topografia do local subterrâneo, 
distante da luz do sol, marcado fortemente 

pelo contraste com o mundo da superfície. 
Predominantemente tenebroso (ὀρφνήεντος – 
OF 474.9), o Hades das lâminas douradas 
também é regido por Perséfone, a rainha 
subterrânea (ὑποχθονίων βασίλεια Περσεφόνη – 
OF 474.13) e seu parceiro, homônimo do local. 
No Hades, embora existam rios, pradarias, 
rochas, fontes, árvores e habitantes, predomina 
a sensação de desorientação a todo aquele que 
chega ali. Portanto, dispor de uma forma de 
orientação pelos caminhos subterrâneos é uma 
necessidade premente para o iniciado que não 
deseja se perder entre as sombras do além.

Ao chegar no mundo dos mortos, o iniciado 
experimenta a sensação de desorientação típica 
do lugar e se vê numa espécie de bifurcação 
dos caminhos. Há um caminho para a direita 
e outro para a esquerda e, ao longo de cada 
um deles, uma fonte de água. Os termos mais 
comuns encontrados são duas “fontes” (κρήνη – 
OF 474.2) ou “lagoas” (λίμνη – OF 474.4). 
A primeira é identificada por um cipreste 
branco, enquanto a segunda, que fica mais 
adiante ou à direita, é caracterizada por sua 
água fria. Aquela é a Fonte do Esquecimento 
(Λήθη); esta, a da Memória (Μνημόσυνη). 
Trata-se de um dos elementos mais reincidentes 
das lâminas douradas. Nas lâminas de Hipônio, 
Entella e Fársalo (OF 474.2, 475.4, 477.1) 
a fonte da direita é a fonte a ser evitada, 
enquanto a fonte da memória está “mais adiante”. 
Na lâmina de Petélia (OF 476.1 e 4) encontra-se 
a orientação para evitar a fonte situada à 
esquerda da mansão de Hades, enquanto deixa 
a entender que a fonte localizada ao outro lado 
deve ser visitada. 

Vê-se que as descrições variam, embora se 
mantenha a orientação de evitar uma das fontes 
e seguir pelo lado da outra, cuja localização se 
encontra, como regra geral, à direita. Cito a seguir 
um verso reconstruído a partir das lâminas 
de Hipônio (vv. 2-7), Petélia (vv. 1-5), Fársalo 
(vv. 1-5) e Entella (vv. 4-9): 

ἔστ᾿ ἐπὶ δεξιὰ κρήνα, 
πὰρ δ᾿αὐτὰν ἑστακυ<ῖ>α λευκὰ 
κυπάρισσος·
ἔνθα κατερχόμεναι ψυ<χ>αὶ νεκύων 
ψύχονται.



Memória e Esquecimento na Narrativa Órfica

R. Museu Arq. Etn., 43: 44-54, 2024.

46

ταύτας τᾶς κράνας μηδὲ σχεδὸν 
ἐνγύθεν ἔλθηις.
πρόσθεν δὲ εὑρήσεις τᾶς Μναμοσύνας 
ἀπὸ λίμνας 
ψυχρὸν ὕδωρ προρέον.

...há uma fonte à direita
e perto dela, ereto, um cipreste branco.
Ali, ao descer, as almas dos mortos 
ganham vida.
Não chegue nem perto dessa fonte!
Mais à frente você encontrará a 
água doce fluindo
do Lago Mnemósyne.

Interessante observar que a Fonte do 
Esquecimento, marcada pela presença da 
árvore branca, traz a alma do morto de volta 
à vida. Essa aparente contradição explicita 
um tópico importante da narrativa órfica: 
a verdadeira vida não é esta que se experimenta 
encarnado, mas aquela celestial, da qual a 
alma se origina. Por sua vez, a “água doce” 
do Lago da Memória concede ao iniciado a 
recordação de seu rito e de sua origem celeste, 
de modo a lhe permitir permanecer no Hades 
e escapar de uma nova encarnação. 

Destaco o jogo fônico que existe no 
terceiro verso. “Ali, ao descer, as almas (ψυχαί) 
dos mortos se refrescam (ψύχονται)”. A lógica 
órfica que está por trás desse jogo pressupõe 
a associação comumente feita entre calor e 
vida natural, assim como leva em conta a 
sensação de sede que as almas experimentam 
dentro do Hades. Para explicar o jogo cito Bernabé 
(2008: 871-2):

Tortorelli propõe neste contexto o 
verbo ψύχονται significando “recebem vida”, 
em vez de “se refrescam”, e relaciona a raiz 
ψυχ- com ψυχή, “alma”, também “vida”, 
e não com ψυχρός, “frio”. Acredito que 
se pode estender uma ponte entre essa 
interpretação e a tradicional se pensarmos 
que o autor do texto joga com um duplo 
sentido “etimológico”. O verbo significa 
“se refrescam”, o que é coerente com o fato 
de que as almas sedentas se aproximam da 

fonte inominada para beber porque estão 
com sede e calor. Todavia, como a fonte 
é da água do Esquecimento, as almas se 
esquecem do que sabem ao beber. 
Isso implica, segundo a crença órfica, que a 
alma do iniciado esqueceria o aprendizado 
da iniciação e já não saberia o que deve 
fazer para ser aceita no Hades, de modo 
que teria que enfrentar de novo o ciclo 
das gerações, sendo devolvida à vida em 
um corpo: se condenaria a reviver no 
mundo. O poeta anônimo aproveitou a 
semelhança entre ψυχρός, “frio”, e ψυχή, 
“alma”, para que a palavra ψύχονται, 
“se refrescam”, conote, ao mesmo tempo, 
a ideia de “receber vida”. Desse modo, 
as almas, quando “se refrescam”, também 
“recebem vida” (para os órficos, falsa vida, 
vida mortal).

Nota-se que há uma intenção simbólica 
por trás de cada um desses elementos, fator 
típico dos contextos religiosos. Assim como a 
temperatura da água pode ser lida como um 
signo de uma mensagem oculta, a cor branca 
do cipreste pode ser associada à cor da túnica 
dos iniciados, ou ao fato de que no Hades 
as coisas são, em geral, “contrárias” às suas 
formas naturais. Os dois versos finais da 
lâmina dourada de Hipônio mencionam o 
“caminho sagrado” (ἱερὰ ὁδός) pelo qual os 
mortos vão após beberem da água da Memória. 
Esse caminho dos mortos também pode ser 
entendido simbolicamente, isto é, tanto como 
uma trilha ou estrada pela qual as almas dos 
mortos transitam junto aos bacos, semelhante à 
descrição de Aristófanes em Rãs (2014, v. 158: 53), 
quanto uma maneira dos órficos se referirem à 
procissão de Pompe, dos ritos eleusinos, entre 
Atenas e Elêusis - essa tambem, uma caminhada 
de iniciados representando ciclos de vida e morte 
ou como uma associação da narrativa órfica 
com a famosa procissão dos ritos eleusinos.

Na lâmina de Hipônio (OF 474, vv. 7-9), 
após passar pelas duas fontes em sua trajetória 
pelo Hades Sombrio (Ἄϊδος ὀρφνήεντος), 
o iniciado se depara com guardiães (φύλακες). 
É a ocasião na qual o iniciado deve se lembrar 



Rafael Pitt

47

da senha que o autoriza a seguir caminho. 
Há variações nas lâminas, mas o essencial da 
resposta correta aos guardiães é: “sou filho da 
Terra e do Céu estrelado” (Γῆς παῖς εἰμι καὶ 
Οὐρανοῦ ἀστερόεντος – OF 476). Este famoso 
adágio religioso traz a afirmação do iniciado a 
respeito de sua origem celeste, ou seja, a convicção 
de que, apesar de já ter passado por uma vida 
terrena, sua origem primeira é junto aos deuses. 
Por isso agora, enquanto caminha pelo Hades, 
a alma do morto reivindica o retorno a sua 
pátria de origem.

Memória e Esquecimento

Segundo a narrativa órfica, o mito do Dioniso 
dilacerado é a estória de fundo subjacente a seu 
sistema de crenças. Embora a reconstrução 
desse mito seja obra dos estudiosos modernos, 
cujas divergências ainda marcam o cenário 
acadêmico (Pitt 2023: 20-65), as fontes antigas 
permitem a reunião dos relatos, mitemas e 
versões que contam o seguinte: Perséfone teve 
um filho com Zeus chamado Dioniso-Baco, ou, 
em algumas versões, Dioniso Zagreu (OF 276-283). 
Zagreu era ainda um menino quando, enganado 
por Titãs invejosos de sua condição de herdeiro, 
o atraíram com brincadeiras e, agarrando-o, 
o mataram. O pai dos deuses, em retaliação, 
fulminou os Titãs com seu raio. Da mistura 
das cinzas destes com o sangue do menino 
surgiu a humanidade.

Segundo este relato, a humanidade 
carrega ou representa a culpa pela perda sofrida 
por Perséfone. A mãe, alijada do convívio de 
sua prole original, se vê agora mãe de uma 
humanidade que, embora continue a vida de 
seu filho Zagreu, carrega também a raiz daqueles 
que derramaram o sangue dele. É daí que 
vem a necessidade de purificação defendida 
no orfismo, isto é, pela expiação dessa culpa 
ancestral, desse “pecado antecedente”, como 
nomeou Bianchi (1974: 191), representada no 
ato violento dos Titãs contra Dioniso Zagreu. 
Vendo a si mesmo como o herdeiro de uma 
culpa ancestral, o iniciado deve buscar a 
reparação da parte ofendida, isto é, agir para 

que Perséfone o perdoe. Na lâmina de Túrios 
(OF 490.4), tem-se a “expiação que corresponde 
a ações ímpias” (ποινὰν ... ἔργω<ν ἕνεκ> 
ο<ὔ>τι δικα<ί>ων); e no P.Gurob (OF 578), 
fala-se da “expiação (das impiedades) dos pais” 
(ποινὰς πατέρων). O ressarcimento do crime 
cometido pelos ancestrais equivale ao perdão 
materno e o consequente retorno ao seio original. 
Parece correto afirmar que, dentro da narrativa 
órfica, a escatologia está diretamente atrelada a 
uma forma de acolhimento maternal da terrível 
deusa ctónica para com seus filhos impuros.

De acordo com as lâminas, Perséfone é 
esposa de Hades e filha de Zeus e Deméter. 
Ela é chamada por vários nomes em OF 
492.1, 5, 8 e 9; respectivamente: “Kore, 
Filha de Cibele” (κυβελείαι κόρραι – Cibele, 
que, dentro da adesão órfica aos sincretismos 
divinos, é Rea - Deméter), “Nestis” (Νῆστι), 
“Menina” (Κόρη) e “Menina Subterrânea” 
(Κόρη Χθονία). É também chamada de rainha 
subterrânea (ὑποχθονίων βασίλεια Περσεφόνη – 
OF 474.13). Perséfone é mãe de Dioniso Zagreu e, 
por extensão do mito, também dos mortais. 
Em OF 492.6-7, o iniciado a invoca assim: 
“Mãe, escuta minha súplica” (ματερ, ἐμας 
ἐπ- άκουσον ΕΟ εὐχάς).

As lâminas mostram a deusa como uma 
divindade protetora dos iniciados (OF 493), 
e como tal, para ela são feitas as declarações de 
purificação da alma no Hades. Em OF 488-490.1, 
lê-se: “Venho pura de entre os puros, rainha dos 
seres subterrâneos” (Ἔρχομαι ἐκ κοθαρῷ<ν> 
κοθαρά, χθονί<ων> βασίλεια). Nesse sentido, 
Perséfone é a divindade que detém a autoridade 
para interferir e decidir a favor ou contra o 
destino da alma, isto é, salvando-a ou exilando-a 
para a encarnação seguinte. A decisão de 
Perséfone, seja qual for, leva em consideração o 
que o ocorreu com seu filho Dioniso Zagreu.

As folhas de Pelinna são outro conjunto 
de lâminas douradas que colaboram para a 
composição da narrativa órfica. Elas foram 
encontradas em um cemitério de Pelinna 
localizado a dez quilômetros de Trikka, 
atual Trikala (Tessália, Grécia). Pelas moedas 
encontradas na tumba, a datação das folhas 
são do séc. IV AEC. Assim como a lâmina 



Memória e Esquecimento na Narrativa Órfica

R. Museu Arq. Etn., 43: 44-54, 2024.

48

de Hipônio, a de Pelinna também estava 
posicionada no peito de um cadáver feminino 
dentro de um sarcófago de mármore. 
Seu formato é peculiar: um coração estilizado. 
A estatueta de uma bacante encontrada no lado 
de fora da tumba indica o caráter dionisíaco 
do complexo. Tal conjunto traz informações 
interessantes como o papel do vinho no 
orfismo; todavia, me limitarei à presença da 
palavra mystes em seus versos.

O mystes (OF 496 – μύστης) é o iniciado 
órfico capaz de cumprir com as exigências do 
mundo subterrâneo. Sua preparação prévia, 
isto é, sua iniciação, começou quando ainda 
respirava, seja pela prática do vegetarianismo 
seja por outros rituais purificatórios. 
Sua iniciação lhe informou do crime ancestral 
cuja pena ele próprio paga em vida; lhe deu as 
senhas e contrassenhas corretas a responder 
aos guardiães da fonte, quando interpelado; 
lhe indicou a localização da fonte da memória 
e do risco da fonte do esquecimento; e lhe 
capacitou a rogar a deusa ctónica pela reparação 
da natureza titânica. Dentro da narrativa órfica, 
o mystes dispõe das condições necessárias para 
ir além da simples humanidade e, como tal, 
vir a ser um “herói que recorda” (OF 475.2 = μ]
εμνημέ<ν>ος ἥρως).

O herói que recorda. Recordação, 
lembrança, memória – esta é a chave para o 
sucesso do iniciado. De acordo com as lâminas 
de ouro, Mnemosyne é a Musa diretamente 
envolvida na escatologia órfica, assim como 
Léthe é a sombra, ou contraparte sombria 
que apagará qualquer chance de salvação. 
Duas fontes, dois caminhos, duas possibilidades 
completamente antagônicas. Embora o iniciado 
possa ter conduzido sua vida encarnada 
seguindo estritamente todas as regras e 
preceitos purificatórios, nenhuma ação prévia 
à sua entrada no Hades o guiará até Perséfone 
caso ele não forneça a contrassenha correta, 
ou beba da água do esquecimento. Se o resgate 
malsucedido de Eurídice ensina alguma lição 
é que ninguém, nem mesmo Orfeu, pode 
desrespeitar as regras do Mundo dos Mortos. 
A Memória de que falam as lâminas ultrapassa 
a função psicológica de lembrança e alcança 
o patamar de Musa protetora do iniciado 

através dos caminhos subterrâneos rumo 
à imortalidade. Esse belo escopo mítico é 
ilustrado da seguinte maneira por Vernant:

Antes de penetrar na boca do inferno, 
o consultante, já submetido aos ritos 
purificatórios, era conduzido para perto das 
duas fontes chamadas Léthe e Mnemosyne. 
Ao beber na primeira, ele esquecia tudo 
da sua vida humana e, semelhante a um 
morto, entrava no domínio da Noite. 
Pela água da segunda, ele devia guardar 
a memória de tudo o que havia visto e 
ouvido no outro mundo. À sua volta, 
ele não se limitava mais ao conhecimento 
do momento presente; o contato com 
o além lhe havia trazido a revelação do 
passado e do futuro (1990: 144).

A breve passagem acima ilustra o quão 
significativo é Mnemosyne para o órfico. 
Do ponto de vista da escatologia, ela é a 
condição sine qua non para o iniciado dentro 
do Hades. Sem ela, resta apenas a fonte do 
Esquecimento como opção para a alma que, 
então, sucumbirá ao ciclo das reencarnações 
novamente como se fosse a primeira vez. Eis o 
pior dos castigos possíveis na narrativa órfica. 
Reencarnar sem memória é o equivalente à 
certeza de um novo ciclo de dor e sofrimento 
sem perspectiva de fim.

Ecos nos filósofos

O Hades está presente na literatura grega 
desde Homero e, é claro, não foi exclusividade 
dos órficos. Porém, percebe-se diferenças 
notáveis quando o Hades é retratado na 
poesia homérica, como foi a heróica descida 
no Livro XIV da Odisséia, de quando o 
Hades é retratado pelos órficos ou pelos 
filósofos. Enquanto os órficos reforçam 
os aspectos concernentes ao percurso do 
iniciado, destacando os perigos e os cuidados 
necessários para alcançar a imortalidade, 
os filósofos tendem a se apropriar mais 
do Hades como um ambiente privilegiado 
para o pensamento.



Rafael Pitt

49

Pitágoras foi um dos primeiros filósofos 
e um dos quais temos poucas fontes. 
Uma dessas fontes é Diógenes Laércio que, 
sabe-se, colecionou indiscriminadamente relatos 
biográficos com anedotas e nos legou uma 
obra que sempre deve ser lida com reservas. 
Ainda assim diz ele:

Heracleides do Pontos assinala 
que Pitágoras dizia de si mesmo que em 
outra encarnação fora Aitalides, e que se 
considerava filho de Hermes, e que Hermes 
lhe concedera a graça de escolher o que 
quisesse, à exceção da imortalidade. 
Ele pediu para poder, seja enquanto vivo, 
seja depois de morto, guardar a recordação 
de tudo o que acontecesse. Por isso 
conseguia recordar-se de tudo enquanto 
vivo, e depois de morto conservou a mesma 
memória. Subsequentemente voltou ao 
mundo no corpo de Êuforbos, e foi ferido 
por Menêlaos. Êuforbos, por seu turno, 
dizia que em outra encarnação tinha 
sido Aitalides, e que havia recebido de 
Hermes aquela concessão, e contava as 
peregrinações de sua alma, para quantas 
plantas e animais sua alma passara e todos 
os sofrimentos que suportara no Hades, 
e quais os padecimentos das outras almas 
(2008: 229-230).

Lida apressadamente a passagem não 
desperta grande confiança, pois misturam-se 
indiscriminadamente ficção e realidade. 
Todavia, ainda que o relato seja fantástico, nota-se 
a importância da memória para a sustentação da 
figura maravilhosa de Pitágoras. Impedido por 
Hermes de escolher a imortalidade, Pitágoras 
opta pela qualidade que lhe dará uma tripla 
capacidade: (1) reconstruir suas encarnações 
anteriores; (2) recordar (manter) seu saber 
encarnado ou no Hades; (3) lembrar (saber) 
tudo o que ocorreu/ocorrerá a si e aos demais 
no Hades.

A maravilha do relato, apesar de pouco 
crível, não deixa dúvidas sobre o que 
chamaríamos de um poder transmigratório. 
Definitivamente é este poder que Pitágoras 
afirma ter recebido de Hermes. Sua memória 

pessoal, uma vez blindada, não soçobra em 
esquecimento após a morte e se torna uma 
constante entre vidas passadas e futuras, 
como um nó firme entre várias linhas. 
Embora não haja menção ao orfismo ou ao caráter 
de deusa ou musa, é inegável que a memória 
pitagórica estava acima da mera humanidade.

Empédocles parece ter conhecido Pitágoras e 
fez referência a este poder transmigratório dele.

E vivia entre aqueles um homem 
de extremo saber,
que o maior tesouro adquiriu de 
entranhados pensamentos,
em toda espécie de obras sábia 
altamente capaz;
pois sempre que se retesava em todas 
as entranhas,
fácil ele de todos os seres se punha a 
ver cada um,
não apenas em dez, mas em 
vinte tempos de vida humana 
(Souza et al. 1996: 246).

Além de reconhecer o poder extraordinário 
da memória de Pitágoras, Empédocles dizia de 
si próprio uma afirmação parecida com a de 
seu predecessor:

Já com efeito eu outrora fui menino, 
menina, arbusto, passarinho e, 
do mar saltando, mudo peixe. 
(Souza et al. 1996: 242)

Novamente, a afirmação em primeira pessoa 
evoca uma capacidade de recordação estável, 
duradoura entre vários indivíduos, inclusive 
transmigrando entre espécies diferentes. 
Memória, mais uma vez, surge como uma 
faculdade que não respeita os limites da 
vida encarnada e demonstra características 
que pertencem, na cultura grega antiga, 
ao Reino do Submundo. Em outros dois 
versos, Empédocles faz outra referência a essa 
capacidade de memorização extramundana:

Demônios (daimones) que tiveram de 
partilha uma longa vida,
dez mil estações eles longe dos 
abençoados erram (Souza et al. 1996: 241).



Memória e Esquecimento na Narrativa Órfica

R. Museu Arq. Etn., 43: 44-54, 2024.

50

Nestes versos Empédocles menciona a 
longevidade (μακραίωνος βίοιο) dos daimones 
que perderam o direito de convívio com outros 
seres celestiais, ali chamados de abençoados. 
É mencionada também a duração desse 
afastamento (τρὶς μυρίας ὥρας). Há aqui 
algumas semelhanças com a escatologia órfica 
que merecem ser indicadas. No plano narrativo 
órfico, assim como a humanidade perdeu 
o contato com os deuses desde sua origem, 
pois surgiu como resultado de uma mistura 
impura, o daimon indicado por Empédocles foi 
exilado para longe do convívio dos abençoados. 
Cabe especificar um pouco os termos principais.

Para designar a longevidade dos daimones, 
Empédocles usa o termo (τρίς μυρίας), 
geralmente traduzido como “trinta mil” ou 
“três vezes dez mil”, podendo também significar 
“três vezes incontáveis”. Quem chama a atenção 
para esse fato é Guthrie (1993 : 261), que, 
além disso, não descarta outras leituras, como 
aquela em que haveria um efeito planejado 
pelo poeta de aumentar em três vezes o já 
longo período de dez mil anos que aparece, 
por exemplo, em Platão (2003 Phdr. 249a = OF 459). 
Igualmente, sugere Guthrie, a expressão 
empedocliana pode ser uma variação da 
definição de “grande ano”, tal como se encontra 
em Platão (2011 Ti. 39d). Essa variação teria 
como pressuposto comum o pitagorismo que 
marca o referido diálogo.

Heródoto (1920 2.123 = OF 423) fala de 
um período de três mil anos, e uma lâmina 
de Pelinna (L 7AB) chama o iniciado de 
“três vezes feliz” após ser liberado por Dioniso de 
se reencarnar novamente. No caso da lâmina 
de Pelinna, a expressão escolhida pelo autor 
(τρισόλβιε) é aparentemente tão relevante para 
a tradição órfica de fundo que justifica a quebra 
da métrica no verso. Para conhecer meandros 
dessa discussão, verifique Bernabé & Jiménez 
(2008b: 62).

Nota-se que o cerne da questão recai sobre 
a base numérica três contida na expressão do 
pré-socrático. Tal base numérica possui várias 
associações literárias e órficas, mas existe um 
especial apelo para a lâmina óssea de Olbia 
(OF 465). O argumento a favor dessa associação 
foi ilustrado por Vinogradov (1991: 80). 

Segundo ele, quando se lê na primeira linha 
da plaqueta de osso, as palavras que evocam 
a ideia do corpo soam como prisão da alma: 
Διόν(υσος) / [ψεῦδος] ἀλήθεια / σῶμα ψυχή = 
Dion(iso) / mentira verdade / corpo alma. 
Tal maneira de ler pode ser emendada com a 
linha de baixo, onde está a palavra verdade 
(ἀλήθεια), formando, então, o raciocínio 
simbólico sobre a base três: vida + morte + vida = 
verdade (βίος + θάνατος + βίος = ἀλήθεια).

A base numérica seria então uma forma 
comum de expressar a ideia de transmigração 
e estaria presente em outros autores. Assim, 
um verso de Píndaro é usualmente citado 
como exemplo de variação dessa mesma base. 
Cito Píndaro (1984: II, fr. 133 Maehl. = OF 443): 

E dos que Perséfone recebem expiação, 
por antigo delito, 
devolverá outra vez suas almas no 
nono ano
ao sol de acima; delas nascem os 
reis ilustres,
homens rápidos em força, e na arte 
e o saber
os maiores; e no tempo futuro 
são chamados
‘heróis sagrados’ pelos demais.

É visível a forma como o poeta, 
aparentemente fazendo menção a Empédocles, 
na verdade, retorna direto para a narrativa 
órfica. Perséfone aparece exatamente como 
nas lâminas douradas, isto é, como a deusa 
legítima para perdoar a alma que, diante dela 
(no Hades), vem pedir perdão por um antigo 
delito. A base três se repete, agora sob o 
auspício de três vezes três, sendo a alma 
devolvida a sua encarnação no nono ano 
sob formas elevadas de vida. Dessas almas 
abençoadas por Perséfone nascem os reis, 
os atletas, os artistas e os filósofos. A eles os 
demais seres humanos chamarão “heróis sagrados”. 
Embora Memória não esteja aqui mencionada 
explicitamente, sabemos que a benção de 
Perséfone possui pré-requisitos, sendo um deles 
beber da Fonte da Memória.

Esses ecos dos filósofos e poetas gregos 
são como uma colcha de retalhos cujas peças 



Rafael Pitt

51

estão espalhadas pela literatura conhecida. 
No caso em específico, temos a sorte do 
verso de Píndaro ter sido citado por Platão. 
Vejamos a passagem de Platão (2011 Men. 81a-c):

SOC. – Posso sim. Pois ouvi homens e 
também mulheres sábios em coisas divinas. 

MEN. – Homens e mulheres que dizem 
que palavras? 

SOC. – Palavras verdadeiras – a mim 
pelo menos parece – e belas. 

MEN. – Que palavras são essas? 
E quem são os que falam? 

SOC. – Os que me falam são todos 
aqueles entre os sacerdotes e sacerdotisas a 
quem foi importante poder dar conta das 
coisas a que se consagram. E também fala 
Píndaro e muitos outros, todos os que são 
divinos entre os poetas. E as coisas de que 
falam são estas aqui. Examina se te parece 
que falam a verdade. Dizem eles pois que a 
alma do homem é imortal, e que ora chega 
ao fim e eis aí o que se chama morrer, 
e ora nasce de novo, mas que ela não é 
jamais aniquilada. É preciso pois, por causa 
disso, viver da maneira mais pia possível. 
Pois aqueles de quem 

Perséfone a expiação por uma antiga falta 
tiver recebido, ao sol lá em cima, 
no nono ano, as almas desses ela de 
novo envia, 
e dessas almas, reis ilustres 
e homens impetuosos pela força ou imensos 
pela sabedoria se elevam. E pelo resto dos 
tempos, como 
heróis impolutos 
são invocados pelos homens. 
Sendo então a alma imortal e tendo 

nascido muitas vezes, e tendo visto tanto as 
coisas que estão aqui quanto as que estão 
no Hades, enfim todas as coisas, não há o 
que não tenha aprendido.

O trecho de Platão, por sua vez, 
faz referência direta a Píndaro e indireta a 

“muitos outros poetas de inspiração divina”, 
os quais Casadio (1991: 130) acredita serem 
praticantes do orfismo. Existe a hipótese 
de que Empédocles possa ser um desses 
“muitos poetas”. Nesse caso, a contraprova se 
dá com dois fragmentos do agrigentino que, 
quando postos juntos, destacam a semelhança 
de Empédocles com Píndaro e Platão. 

E por fim adivinhos, versados em canto, 
médicos e príncipes entre os

homens sobre a terra se volvem, donde 
renascem como deuses em honra supremos.

Dos outros imortais no mesmo lar, 
na mesma mesa sendo, de humanas dores 
isentos, indestrutíveis (Souza et al. 1996: 245)

Iluminados por Platão, os versos de Píndaro 
e de Empédocles refletem uma teoria filosófica 
da transmigração da alma que pressupõe, 
evidentemente, o poder de Memória por 
várias vidas. No fragmento de Píndaro 
está mencionada explicitamente a função 
de Perséfone perdoar a alma pelo crime 
cometido no passado. Por sua vez, nos versos 
de Empédocles, existe a imagem da mesa dos 
bem-aventurados a desfrutarem da alegria 
da vida eterna junto aos deuses, imagem 
que também aparece em Platão na República 
(1987 363c) e no Fédon (2000 69c-d). Cada um 
desses elementos órficos encontra-se espalhado 
por várias lâminas áureas (OF 470-679).

Conclusão

Vimos que o aspecto de Mnemosyne 
como guia protetora está representado nas 
lâminas órficas na forma do lago, ou fonte, 
cuja água, quando bebida pelo iniciado, 
preserva o conhecimento iniciático dele. 
Eis a singularidade da Mnemosyne órfica 
diante das Musas da poesia épica. Enquanto a 
imortalidade dos heróis épicos era garantida 
pela retenção de seus nomes na memória dos 
sobreviventes, a figura órfica não preserva 
a lembrança de outrem, mas dele mesmo, 



Memória e Esquecimento na Narrativa Órfica

R. Museu Arq. Etn., 43: 44-54, 2024.

52

do iniciado. A Memória órfica é a Musa 
que garante a salvação do “eu” e, por isso, 
sua atuação está mais atrelada à escatologia 
do que à cosmologia.

Outro aspecto de Mnemosyne diz respeito 
à característica oriunda do pitagorismo que a 
leva para a teoria filosófica da transmigração. 
Os filósofos e poetas falam da Memória 
como a capacidade de reconstruir o fio 
espiritual através do qual uma alma específica, 
seja dele ou de outrem, passou encarnado 
várias vezes, morreu em cada uma dessas 
vidas e, sem perder a lembrança, chegou até 
o presente. A reconstrução desse fio anímico 
pela anamnese é uma das lições antigas mais 
prováveis de ser atribuída ao Pitágoras histórico, 
segundo Porfírio (VP, 19: 46).

Embora não pareça sensato afirmar 
categoricamente que tal ou qual filósofo ou 
poeta tenha sido órfico, igualmente parece 
descabido ignorar as semelhanças entre 
eles e o orfismo, por mais que, no detalhe, 
o pensamento de cada um tende a ir para um 
lado diferente. É o que se nota, por exemplo, 
no Mito de Er de Platão na República (1987 10. 
614b: 485). Embora ali a personagem esteja 
numa posição privilegiada de “observador 
neutro”, num estado anímico de falsa morte, 
os caminhos dos mortos que Er vislumbra 
são claramente semelhantes, em aspecto e 
lógica de triagem entre as almas, aos que 
encontramos nas lâminas. 

No que se refere exclusivamente ao orfismo, 
a importância de Mnemosyne, assim como de sua 
sombra negativa, Léthe, é bem clara.

No reino do mito, as coincidências 
de Mnemósine com Orfeu são claras. 
Mnemósine é parente de Orfeu, ela é sua 
avó, já que sua filha, a Musa Calíope, é mãe 
de Orfeu. Assim como ele, Mnemósine 
vem de Piería e está relacionada à poesia 
e à música, pois é mãe das Musas. 
Ora, para além dessa relação mítica, 
afinal superficial, há uma relação mais 
profunda no nível da religião que diz 
respeito a um sistema de crenças. O texto 
das folhas é “o trabalho de Mnemósine”, 
uma deusa que é a personificação da 
Memória e que garante que o iniciado 
se lembre das instruções que lhe foram 
reveladas em vida, tornando-se assim a 
protetora das almas e a guia de sua jornada 
(Bernabé & Jiménez 2008b:15).

A narrativa na qual Memória age como uma 
“parenta zelosa” está espalhada pelas lâminas de 
ouro órficas. A Musa cuida para que o iniciado, 
que segue pela via de imitatio Orphei, caminhe com 
segurança por sua jornada iniciática. Sabemos 
que tal jornada depende muito da conservação do 
saber pessoal do iniciado. Daí que soe tão simples, 
quase ingênuo, o significado de aletheia (ἀλήθεια – 
verdade) como “não esquecimento”. 

Abstract: This article studies the problem of the representation of 
Memory and Forgetfulness within the Orphic narrative. Taking Orphism as a 
religious expression, like the Eleusinian mysteries and Dionysism, the article 
investigates the definition and function that Memory and Forgetfulness play 
in its eschatology. The aim of the article is to demonstrate that Memory and 
Forgetfulness occupy an important place within the Orphic religious narrative, 
especially with regard to the fate of the initiate after his death. The article also 
aims to present the similarities with which Memory and Forgetfulness appear in 
some Greek philosophers and poets. The main method used was literary analysis 
of Orphic fragments, pre-Socratic fragments, Platonic dialogues and Greek 
poetry. The results show that Memory and Forgetfulness play different but 
equally important roles within the Orphic narrative. Both signal the two possible 

PITT, R. Memory and Forgetfulness in the Orphic Narrative. R. Museu Arq. Etn. 43: 44-54, 2024.



Rafael Pitt

53

fates of the initiate’s soul in Hades, namely either reincarnation or remaining 
in the world of the dead. Another result is that Memory and Forgetfulness may 
have been appropriated by Greek philosophers and poets who, for their own 
purposes, transposed them from the religious and mystical environment to 
poetry and nascent philosophy.

Keywords: Orphism; Memory; Forgetfulness; Eschatology; Philosophy. 

Referências Bibliográficas

Aristófanes 2014. Rãs. Imprensa da Universidade de 
Coimbra; Annablume, Coimbra.

Bernabé, A. 2004-2005. Poetae Epici Graeci: 
Testimonia et Fragmenta: Pars II, Fasc. 1: 
Orphicorum et Orphicis similium testimonia et 
fragmenta. De Gruyter, Berlim.

Bernabé, A. 2005. Poetae Epici Graeci: Testimonia et 
Fragmenta: Pars II, Fasc. 2: Orphicorum et Orphicis 
similium testimonia et fragmenta. De Gruyter, Berlim.

Bernabé, A. 2007. Poetae Epici Graeci: Testimonia et 
Fragmenta. Pars II, Fasc. 3. De Gruyter, Berlin.

Bernabé, A. 2008. Etimologías, juegos fónicos 
y gráficos en los textos órficos. In: Bernabé, 
A.; Casadesús, F. (Orgs.). Orfeo y la Tradición 
Órfica: un reencuentro. Akal, Madrid, 1, 867-898.

Bernabé, A.; Jiménez San Cristóbal, A.I. 2008. 
Las Laminillas Órficas de Oro. In: Bernabé, A.; 
Casadesús, F. (Orgs.). Orfeo y la Tradición Órfica: 
un reencuentro. Akal, Madrid, 1, 495-536.

Bernabé, A.; Jiménez San Cristóbal, A.I. 2008b. 
Instructions for the Netherworld: the orphic 
gold tablets. Brill, Leiden; Boston.

Bianchi, U. 1974. L’Orphisme a existé. In: Mélanges 
d’histoire des religions offers à H.-C. Puech, 
Paris, 129-137,

Casadio, G. 1991. La metempsicosi tra Orfeo e Pitagora. 
In: Orphisme et Orphée, en l’honneur de Jean 
Rudhardt. Libraire Droz, Genève, 119-155.

Guthrie, W.K.C. 1993. Historia de la Filosofía Griega: 
la tradición presocrática desde Parménides a 
Demócrito. 2, Gredos, Madrid.

Herodotus 1920. The Persian Wars: Books 1-2. 
Harvard University Press, Cambridge.

Laércio, D. 2008. Vidas e Doutrinas dos Filósofos Ilustres. 
Editora Universidade de Brasília, Brasília.

Souza, J.C. et al (Orgs.) 1973. Os Pré-socráticos: 
fragmentos, doxografia e comentários. 
Editor Victor Civita, São Paulo.

Píndaro 1984. Odas y Fragmentos. Editorial Gredos, Madrid.

Pitt, R.C. 2023. No caminho dos mistérios: Elementos 
órficos na poesia de Empédocles. Annablume, 
São Paulo, capítulo 1, 20-65.

Platão 1987. A República. Fundação Calouste 
Gulbenkian, Lisboa.

Platão 2000. Fédon. Editora Universidade de Brasília, 
Brasília; Imprensa Oficial do Estado, São Paulo.

Platão 2001. Mênon. Ed. PUC-Rio; Loyola, Rio de Janeiro.

Platão 2011. Timeu – Crítias. Centro de Estudos Clássicos 
e Humanísticos da Universidade de Coimbra, Coimbra.

Porfírio. 2021. Vida de Pitágoras. Nova Acrópole, 
Belo Horizonte.

Scully, S. 2003 Plato’s Phaedrus. Hackett Publishing 
Company, Newburyport.



Memória e Esquecimento na Narrativa Órfica

R. Museu Arq. Etn., 43: 44-54, 2024.

54

Vernant, J.-P. 1990. Mito e Pensamento entre os 
Gregos: estudos de psicologia histórica. Paz e Terra, 
Rio de Janeiro.

Vinogradov, J.G. (1991). Zur sachlichen und 
geschichtlichen Deutung der Orphiker-Plättchen 
von Olbia. Recherches et Rencontres 3:77-86.


	_Hlk181616647
	_Hlk179809867
	_GoBack

