
Fr
ee

pi
k

Do surgimento do cinema negro 
à construção da Mostra 

Internacional do Cinema Negro 
Celso Luiz Prudente



Fr
ee

pi
k

abstract

This study distinguishes two approaches to 
addressing racial issues in cinema. The first 
corresponds to a filmography in which the 
presence of people of African descent occurs 
without control over their own image, as 
seen in chanchada films. The second is the 
ethnic-cinematography of Black people, 
characterized by an awareness of the 
education of ethnic-racial relations and 
control over the representation of their 
identity. Positioned as subjects, this cinema 
constitutes the concept of black cinema. The 
article presents reflective accounts of efforts 
in the creation and development of this 
cinema, addressing its emergence within the 
disruptive discourse of returning to origins 
and its connection with tricontinental 
cinema, in dialogue with The lion has 
seven heads and the identification of Black 
youth with Glauber Rocha. 

Keywords: Black cinema; glauberian; 
afro-descendant; pedagogical dimension 
of black cinema.

         

resumo

O presente estudo distingue duas 
vertentes no tratamento da questão 
racial no cinema. A primeira corresponde 
a uma filmografia em que a presença do 
afrodescendente se dá sem o controle 
sobre sua própria imagem, como ocorre 
na chanchada. A segunda é a étnico- 
-cinematografia do negro, marcada pela 
consciência da educação das relações 
étnico-raciais e pelo domínio sobre 
a representação de sua identidade. 
Inscrito na posição de sujeito, esse 
cinema constitui o conceito de cinema 
negro. O artigo apresenta relatos 
reflexivos sobre os esforços na criação 
e no desenvolvimento desse cinema, 
abordando seu surgimento no discurso 
disruptivo de retorno às origens e sua 
conexão com o cinema tricontinental, 
em diálogo com O leão de sete cabeças e 
a identificação da juventude negra com 
Glauber Rocha. 

Palavras- chave :  cinema negro; 
glauberiano; afrodescendente; dimensão 
pedagógica do cinema negro.



Revista USP • São Paulo • n. 145 • p. 71-82 • abril/maio/junho 2025 73

R
elatos ref lexivos da 
minha trajetória teste-
munham esforços con-
tributivos para a criação 
e o desenvolvimento do 
cinema negro brasileiro. 
Distingo duas vertentes: 
o negro no cinema e a 
étnico-cinematografia 
do negro. 1) O negro 
no cinema corresponde 
a uma cinematografia 
em que sua representa-

ção ocorre sem o domínio sobre sua própria 
imagem, figurando como objeto, como ocorreu 
na chanchada, apesar de atuações marcantes, 
como as de Grande Otelo e Ruth de Sousa. 
Assim como na literatura, ele foi colocado 
“[na] condição [...] de bestial” (Moura, 1988, 
p. 26). 2) A étnico-cinematografia afrodescen-
dente, por sua vez, difere diametralmente da 
anterior, pois o cinema negro surge a partir 
da formação da consciência sobre a educação 

das relações étnico-raciais. Nesse contexto, 
o afrodescendente rompe com a condição de 
objeto e conquista o domínio de sua imagem. 
O negro ocupa a posição de sujeito, desa-
fiando a hegemonia imagética do heteropa-
triarcado branco europeu. Aponto as relações 
étnico-cinematográficas da africanidade como 
o espaço no qual se insere a emergência do 
cinema negro.

Percebo que, na educação das relações 
étnico-cinematográficas, o afrodescendente 
e outras minorias encontram, na perspectiva 
da luta, a superação pedagógica da discrimi-
nação, promovendo a humanização das rela-
ções de representação. Esse processo desafia 
a hegemonia imagética autoritária da euro-
-heteronormatividade, que reduz e margina-

CELSO LUIZ PRUDENTE é professor 
associado da Universidade Federal de 
Mato Grosso (UFMT), cineasta, antropólogo 
e pesquisador do Lab_Arte da FE-USP.



dossiê cinema e educação

Revista USP • São Paulo • n. 145 • p. 71-82 • abril/maio/junho 202574

liza aqueles que considera diferentes. Insisto, 
em minhas reflexões, que “nas relações de 
poder, a força dominante usa a ideologia com 
o propósito de impor sua feição como refe-
rência para o mundo” (Prudente, 2006, p. 
49). Marx e Engels ensinam que “a burguesia 
faz da sociedade sua imagem e semelhança” 
(Marx; Engels, 1998, p. 33). Vejo no cinema 
negro um conceito que sugere uma amplitude 
axiológica, na qual o negro brasileiro é com-
preendido dentro de uma dimensão africana, 
resgatando o sentido de pertencimento a uma 
nacionalidade ancestral.

No senso comum, há maior propensão a 
distorções nas configurações das relações 
com a realidade. Por exemplo, o estereótipo 
do branco chamado de “alemão” ainda car-
rega, mesmo que precariamente, os imaginá-
rios associados à Alemanha e ao continente 
europeu. Da mesma forma, o asiático, redu-
zido ao estereótipo do japonês, mantém a 
força dos imaginários do Japão e da Ásia. No 
entanto, a marginalização do negro lhe furta 
até mesmo essa possibilidade de um imagi-
nário, ainda que precário. O autoritarismo da 
hegemonia simbólica do ideal eurocaucasiano 
tentou privar o negro até da referência de 
um país ou continente de origem – algo que, 
para outros grupos, pesa nas demandas iden-
titárias de imigrantes na sociedade brasileira 
multirracial. Relato aqui a imposição violenta 
da eurocolonização, que buscou fragmentar 
a origem negra para esvaziar o sentimento 
de ancestralidade, desfigurando-o por meio 
da negação de sua imagem. Essa estratégia 
maléfica foi conduzida sob a perspectiva 
do salvacionismo judaico-cristão, tornando 
recorrente, no Brasil racista, a negação do 
próprio preconceito. Como afirma Kabengele 
Munanga, “o racismo é um crime perfeito” 
(Ribeiro, 2019, filme).

Na minha percepção, a negação do afro-
descendente e de sua cultura ocorre por meio 
da apropriação de seus valores constitutivos da 
alma, ao mesmo tempo em que se lhe nega o 
acesso às expressões que lhe são essenciais. 
A proibição de sua presença em casas de 
diversão refinadas – onde a música, a dança 
e a culinária afro-brasileira se destacam – 
parece-me uma forma de antropofagia cauca-
siana. O objetivo, no entanto, não é apenas a 
exclusão, mas impedir que a afrodescendência 
estabeleça uma relação com sua ancestrali-
dade, detentora da energia primordial. No 
relato reflexivo que apresento, afirmo que o 
conceito de cinema negro surge da consci-
ência da axiologia africana, como afirmação 
de origem e manifestação de um sentimento 
de nacionalidade ancestral. Esse movimento 
se insere na dinâmica política da juventude 
negra, sendo impulsionado pelo surgimento 
do Movimento Negro Unificado (MNU), que 
desempenhou um papel fundamental ao des-
mascarar a institucionalização do racismo.

O Cinema Novo de Glauber Rocha ele-
geu o negro e sua cultura como referencial 
estético. A vinculação marxista da sintaxe 
dessa tendência se estruturou na fotografia 
em preto e branco, representando binaria-
mente o conflito social: o negro e sua cul-
tura simbolizavam o proletariado e o des-
dobramento da pobreza, enquanto o branco 
representava a burguesia e a relação de poder 
(Gerber, 1977). Na sociedade brasileira, raça 
e classe se entrelaçam (Ianni, 1972), de modo 
que tanto o privilégio social quanto a margi-
nalização racial possuem cor, conjugando-se 
no jogo dicotômico entre preto e branco. 
Esse processo reflete a imposição histórica 
da dominação caucasiana e da subordina-
ção negra, dinâmica também reproduzida no 
audiovisual. Assim, os jovens afrodescen-



Revista USP • São Paulo • n. 145 • p. 71-82 • abril/maio/junho 2025 75

dentes, inconformados com a marginalização 
simbólica presente na chanchada, encontra-
ram identificação na obra de Glauber Rocha. 
O pertencimento da juventude negra a essa 
estética atingiu seu ápice com o discurso de 
retorno às origens, momento em que Glauber 
percebeu, na volta à terra africana, a possi-
bilidade de combater o colonialismo desde 
sua raiz, sob uma perspectiva revolucionária. 
Esse radicalismo culminou na realização do 
filme O leão de sete cabeças (1970).

Dialogando com a crítica marxista, O 

leão de sete cabeças foi referenciado pelo 
teatro político de Brecht e pelo cinema de 
Eisenstein e Godard, buscando produzir 
uma reflexão crítica que contribuísse para 
a compreensão social e a superação revolu-
cionária (Cardoso, 2007, p. 43). No filme, o 
povo africano discute suas questões em uma 
disposição teatral de arena, sugerindo uma 
ancestral naturalidade telúrica. Esse aspecto 
chama a atenção para a crítica que aponta a 
epistemologia do pensamento helênico como 
tendo origem na cosmovisão africana primeva. 
Abdias do Nascimento (1961) já havia sugerido 
que o teatro egípcio-bantu antecede o teatro 
grego. O leão de sete cabeças rompeu com 
a estética de O dragão da maldade contra 

o santo guerreiro (1969), obra que rendeu a 
Glauber Rocha o prêmio de Melhor Diretor 
no Festival de Cannes, consolidando-o como 
o mais influente intelectual latino-americano 
de sua geração. Essa nova direção trouxe 
singularidade à sua própria filmografia, 
conferindo-lhe uma espécie de atemporali-
dade histórica e sugerindo uma alegoria de 
ritualidade. No filme, Glauber coloca Zumbi 
dos Palmares, líder antiescravista do período 
colonial, ao lado de Che Guevara, revolu-
cionário do século XX, unindo-os na luta 
contra o colonialismo no Congo Brazzaville. 

A meu ver, esse filme contribuiu para a 
percepção, por parte da juventude negra, de 
que a última incursão internacionalista do 
socialismo, protagonizada por Che Guevara, 
ocorreu no continente africano. 

Essa percepção contribuiu para a supe-
ração da crise de identificação com heróis 
revolucionários vivida pela juventude negra 
de esquerda, que, ao lutar contra a dita-
dura militar, buscava uma figura de ins-
piração marxista mais alinhada com sua 
estética afroirreverente. Esse processo levou 
à apropriação da imagem miscigênica do 
guevarismo como referência para a emer-
gente estética afromarxista. Esse fenômeno 
ocorreu em um contexto de resistência ao 
autoritarismo militar, que tinha no mito da 
democracia racial um dos pilares de sustenta-
ção internacional de sua política diplomática. 
Como observa Paulo César Ramos, naquele 
período “o país vivia uma ditadura militar 
decadente, e havia uma ebulição de movi-
mentos sociais que pressionavam por demo-
cracia. Sob o signo do termo ‘discriminação 
racial’ surge o Movimento Unificado Contra 
a Discriminação Racial” (UCDR) (Ramos, 
2024, p. 197). Essa organização reuniu-se 
para promover uma manifestação pública 
contra o racismo institucional, resultando na 
fundação do Movimento Negro Unificado 
(MNU). O objetivo era denunciar o racismo, 
a violência praticada por agentes públicos e 
a marginalização do jovem negro no sistema 
educacional, na universidade pública e no 
mercado de trabalho.

O militarismo usava a solércia de que, 
no Brasil, não havia conflito racial e que 
os negros estavam plenamente integrados 
à sociedade. No entanto, ao lado das for-
ças que combatiam o governo autoritário, 
a juventude negra resistia com resiliência, 



dossiê cinema e educação

Revista USP • São Paulo • n. 145 • p. 71-82 • abril/maio/junho 202576

trazendo à tona questões raciais que eram, 
à época, consideradas complexas e contro-
versas. Setores menos atentos da esquerda 
e do campo democrático viam com descon-
fiança a luta contra o racismo, temendo que 
ela pudesse fragmentar a unidade da luta de 
classes. No entanto, com o apoio de inte-
lectuais negros reconhecidos na oposição, 
esses jovens contrariaram certas correntes 
aliadas e organizaram um ato público contra 
o racismo, como segue: 

“Um grupo de jovens negros formou o MNU 
– Movimento Negro Unificado, que foi um 
movimento juvenil de inspiração marxista, 
fundado pelos ativistas: Milton Barbosa, 
Rafael Pinto, Hamilton Cardoso, Neusa 
Maria Pereira, Wilson Prudente e Celso 
Prudente. Foram fundamentais as presenças 
solidárias que se mostraram constantes de 
importantes intelectuais, tais como: o esteta 
Abdias do Nascimento, o sociólogo Clóvis 
Moura, a antropóloga Lélia González e o 
poeta Eduardo de Oliveira. Estes intelectuais 
negros gozavam de prestigiosos reconheci-
mentos, junto a setores democráticos e pro-
gressistas, da sociedade organizada na luta 
democrática contra o autoritarismo militar” 
(Prudente, 2020, p. 160).

Somaram-se ao grupo Leni Oliveira e 
Neninho de Obaluaê, que, preso no Caran-
diru por questões raciais, mobilizou outros 
detentos em apoio à manifestação Netos de 
Zumbi. Eles reivindicavam anistia ampla 
e irrestrita, argumentando que os presos 
comuns também eram políticos, pois se 
insurgiram contra a propriedade privada 
(Obaluaê, 1999). A manifestação do MNU 
ocorreu em 7 de julho de 1978 e teve ampla 
repercussão na imprensa internacional. Essa 

ação “fragmentou o mito da democracia 
racial, revelando [...] marginalização [e] 
[...] perseguição policial” (Prudente, 2020, 
p. 161). O ato foi um dos mais significativos 
protestos contra o governo militar e, além de 
seu impacto político, teve um forte caráter 
pedagógico, contribuindo para os esforços de 
superação da institucionalização do racismo. 
Como analisa José Adão de Oliveira, um dos 
mais antigos militantes do MNU: 

“Muitos brasileiros já aprenderam com o 
Movimento Negro Unificado – MNU a lição 
do protesto negro nas ruas e têm em sua 
trajetória uma forte referência. Mesmo não 
tendo  sido capaz de eliminar o preconceito, 
a discriminação e o racismo, o MNU ao seu 
tempo assumiu com coragem aquela tarefa 
e inspirou a geração de julho de 1978 a 
desconstruir o mito da democracia racial, 
a farsa, e escrever na Constituição Federal 
brasileira que o racismo é crime, a fortale-
cer a participação das mulheres nos encon-
tros nacionais e internacionais, a celebrar 
Zumbi e Dandara como heróis nacionais, 
e exigir compromisso do Estado brasileiro 
em promover igualdade racial em educação 
e saúde, garantir as terras dos quilombos 
e, sobretudo, a vida da juventude negra” 
(Oliveira, 2023, p. 9). 

O ato trouxe prestígio junto aos setores 
oposicionistas, permitindo que membros 
dessa incipiente liderança negra fossem con-
vidados a colaborar na imprensa alternativa, 
pautando a questão racial nos editoriais de 
jornais revolucionários, então conhecidos 
como  imprensa nanica. Outros militantes 
optaram pelo cinema, seguindo Glauber 
Rocha e sua concepção do projeto triconti-
nental. Seu objetivo era formular uma teoria 



Revista USP • São Paulo • n. 145 • p. 71-82 • abril/maio/junho 2025 77

libertária para o Terceiro Mundo por meio da 
arte cinematográfica revolucionária e enga-
jada. Nesse contexto, Glauber dirigiu uma 
nova versão do filme político tricontinental 
na África (Viana, 2017, p. 325). O discurso 
de retorno às origens e a luta revolucionária 
contra o colonialismo no continente africano 
atingiram seu ápice ao reforçar a identidade 
e a irreverência da juventude negra.

Inspirados na originalidade disruptiva do 
filme O leão de sete cabeças, dois jovens 
negros, Ari Cândido e Celso Prudente, 
partiram para a África com o propósito 
de construir uma revisão crítica ampla e 
holística da africanidade, tendo a câmera 
como ferramenta de expressão. O primeiro, 
saindo de Paris, foi à Etiópia, onde realizou 
o curta-metragem Por que Eritreia? (1978), 
que documentava a guerra civil nesse país 
do norte africano. O segundo dirigiu-se a 
Angola, onde produziu o curta Axé: alma 

de um povo (1987), filme que retrata a luta 
revolucionária do Movimento Popular de 
Libertação de Angola (MPLA).

Destaco a importância do cineasta Zózimo 
Bulbul, que, naquele momento, não esteve 
no continente africano, pois se encontrava 
em Paris. Lá, realizou o curta-metragem 
Alma no olho (1974), que expressa, por 
meio da corporalidade negra, a luta contra 
o colonialismo. No filme, o ato de retirar o 
terno simboliza o rompimento com o poder 
eurocaucasiano, revelando a naturalidade do 
corpo nu em uma dança dramática. Na cul-
tura bantu, dança e música possuem o mesmo 
significado, formando um elemento indis-
solúvel, o que torna a corporalidade negra 
um aspecto essencial da unidade cultural 
africana, fortemente ligada à religiosidade. 
A dança destacada em Alma no olho tam-
bém está presente em O leão de sete cabe-

ças, Por que Eritreia? e Axé: alma de um 

povo. Na insurgência contra o pensamento 
escravizador e o comportamento do corpo 
subjugado, Nietzsche ensina: “O corpo é uma 
grande razão, multiplicidade com um único 
sentido, uma guerra e uma paz, um rebanho 
e um pastor. Instrumento de teu corpo é, 
também, a tua pequena razão, meu irmão, 
à qual chamas ‘espírito’, pequeno instru-
mento e brinquedo da tua grande razão” 
(Nietzsche, 1977, p. 51). Foram, portanto, 
essas três iniciativas cinematográficas que, 
dentro da atmosfera de O leão de sete cabe-

ças, consolidaram, em minha compreensão, 
a tendência do cinema negro.

Entendo que o capítulo mais nocivo da 
tentativa de desumanização do negro se deu 
no violento roubo de sua voz, implicando 
também a negação de sua imagem. A supres-
são do diferente se estabelece no silencia-
mento de sua narrativa, formando um ter-
reno eurocêntrico fértil para o florescimento 
da chamada “história única”, que reduz a 
diversidade a uma perspectiva hegemônica 
e excludente. Como observa Chimamanda 
Adichie: “[Na] história única não havia pos-
sibilidade de africanos serem parecidos com 
ela [colega americana] de nenhuma maneira; 
não havia possibilidade de qualquer senti-
mento mais complexo que pena; não havia 
possibilidade de uma conexão entre dois 
seres humanos iguais” (Adichie, 2019, p. 
9). Essa reflexão se alinha ao processo no 
qual o indivíduo negado de voz é também 
privado de imagem, sendo furtado de sua 
própria narrativa. No entanto, nas incursões 
ao continente africano, os jovens realizadores 
ocuparam os papéis de roteiristas e direto-
res, assumindo, assim, a posição de cons-
trutores de narrativas, elemento fundamental 
da linguagem cinematográfica. Como ensina 



dossiê cinema e educação

Revista USP • São Paulo • n. 145 • p. 71-82 • abril/maio/junho 202578

Jean-Claude Bernardet: “[...] o cinema apto 
a contar histórias; outras opções teriam sido 
possíveis, de forma que o cinema desen-
volvesse uma linguagem científica ou ensa-
ística, mas foi a linguagem da ficção que 
predominou. Os passos fundamentais para 
elaboração dessa linguagem foram a criação 
de estruturas narrativas e a relação com o 
espaço” (Bernardet, 1985, p. 33).

O afrodescendente resgatou, como autor, 
sua condição de sujeito, consolidando uma 
imagem de afirmação positiva do negro e 
de sua cultura. Em meu relato reflexivo, 
foi nesse contexto disruptivo da realização 
glauberiana que emergiu o cinema negro bra-
sileiro. A direção de O leão de sete cabeças 
marcou o nascimento desse cinema, confe-
rindo-lhe uma identidade própria. A partir 
dessa compreensão, este artigo discutirá 
alguns aspectos socioculturais da emergência 
do cinema negro no cenário cinematográfico.

Em 2005, o ministro da Cultura, Gilberto 
Gil, juntamente com o presidente da Fun-
dação Cultural Palmares, Ubiratan Araújo, 
lançou a Revista Palmares. Nesse periódico, 
fui convidado a publicar o primeiro ensaio 
acadêmico sobre essa temática, intitulado 
“Cinema negro: aspectos de uma arte para 
afirmação ontológica do negro brasileiro” 
(2005). No ensaio, relatei a ação da juven-
tude negra inspirada pelo lampejo glaube-
riano, caracterizando o surgimento do cinema 
negro brasileiro como um movimento fun-
damentado na luta objetiva pelo respeito à 
diversidade, entendido como um meio para 
reconstruir a subjetividade e a ontologia que 
reafirmam a dignidade da imagem negra. 
Na construção dessa imagem de afirmação 
positiva, os jovens cineastas encontraram 
no sentido libertário da luta um elemento 
estrutural dessa tendência cinematográfica, 

em que a plenitude do ser se torna a causa 
subjetiva da objetividade criativa. No con-
texto do respeito à diversidade, a luta é um 
direito do artista negro, constituindo uma 
expressão dos direitos humanos fundamen-
tais. Dalmo Dallari destaca essa dimensão 
ao afirmar que “a arte negra é uma arte de 
causa” (Dallari, 2000, p. 9). Encaro essa 
afirmação sob a perspectiva da luta pela 
restauração da subjetividade, seja de um 
indivíduo ou de um grupo, com o intuito 
de garantir, nas relações objetivas, o respeito 
aos valores do ser, elementos essenciais para 
a dignidade humana na ontologia da arte do 
cinema negro. Marx, ao refletir sobre a arte, 
associa sua ontologia às relações materiais:

“A música mais bela não tem sentido para 
o ouvido não musical, pois não é para ele 
um objeto, porque o meu objeto não pode 
ser a manifestação de uma das forças do 
meu ser. [...] os sentidos do homem social 
são diferentes dos do homem que não vive 
em sociedade. Só pelo desenvolvimento 
objetivo da riqueza do ser humano é que 
a riqueza dos sentidos subjetivos, que um 
ouvido musical, um olho sensível à beleza 
das formas, que numa palavra, os sentidos 
capazes de prazeres humanos se transformam 
em sentidos que se manifestam como forças 
do ser humano, e são, quer desenvolvidos, 
quer produzidos” (Marx, 1986, pp. 24-5). 

Refletindo sobre a importância da for-
mação como “desenvolvimento objetivo da 
riqueza humana” (p. 24), percebemos, no 
processo de respeito à ontologia do outro, 
que, no pensamento marxista, o sentido da 
arte não reside no objeto artístico em si, 
mas na sensibilidade da pessoa que o apre-
ende, implicando, assim, o processo educa-



Revista USP • São Paulo • n. 145 • p. 71-82 • abril/maio/junho 2025 79

cional. Essa perspectiva permite sugerir que 
a marginalização se manifesta na negação 
do outro. Diante disso, afirmo a dimen-
são pedagógica do cinema negro como um 
componente estrutural, fundamental para a 
contemporaneidade inclusiva, conferindo-lhe 
um caráter civilizatório.

O pesquisador Noel Carvalho fez referên-
cia ao meu trabalho ao tratar da demarcação 
do surgimento do cinema negro, destacando 
a axiologia africana como elemento estru-
turante. No verbete sobre cinema negro, 
publicado no Dicionário das relações étnico-

-raciais do negro, ele relata: “Para Celso 
Luiz Prudente, o Cinema Negro se originou 
do Cinema Novo [...]. Seus marcos iniciais 
são a obra de Glauber Rocha, em particu-
lar, O leão de sete cabeças (1970). A partir 
dele, uma geração de realizadores negros, 
na qual se inclui Prudente, Ari Cândido, 
Zózimo Bulbul, entre outros – produziu um 
cinema negro cujo programa foi a afirmação 
da negritude, da africanidade e o combate 
aos estereótipos” (Carvalho, 2023, p. 61). 

Chamo a atenção para a retomada do 
cinema brasileiro e a emergência do cinema 
negro, destacando a questão racial do afro-
descendente e o problema do privilégio da 
representação branca na institucionalização 
monocultural da filmografia no Brasil. 

Em 1997, o 8º Festival Internacional 
de Curtas-Metragens de São Paulo trouxe 
o cinema negro como foco. Isso possibili-
tou a participação de jovens realizadores 
afrodescendentes, tornando-os mais conhe-
cidos entre os cinéfilos. Como destacou a 
Folha de S. Paulo, “[...] o cinema negro é 
uma das principais atrações do 8º Festival 
Internacional de Curtas-Metragens de São 
Paulo, que acontece [...] em quatro salas da 
cidade (Cinesesc, Museu da Imagem e do 

Som, Espaço Unibanco e Centro Cultural 
São Paulo)” (“Festival...”, 1997).

Na cerimônia de abertura, percebeu-se 
claramente o desconhecimento, por parte 
dos cinéfilos, sobre o cinema negro e seus 
realizadores, evidenciando uma seletividade 
sociorracial que ainda marcava o campo 
cinematográfico. Muitos pareciam surpre-
sos com a existência de cineastas afrodes-
cendentes, o que indicava um anacronismo 
excludente. A interseção entre o curta-
-metragem e a africanidade se tornou um 
dos principais pontos de debate do festival, 
promovendo um olhar mais amplo sobre a 
contemporaneidade inclusiva e reafirmando 
a luta ontológica que é essencial ao cinema 
negro. Esse aspecto foi um dos pontos altos 
do evento, conforme anunciado pela Folha 

de S. Paulo: “As relações entre o curta e 
a cultura negra pautam o mais importante 
ciclo. ‘Foco: Cinema Negro’ reúne produções 
africanas, brasileiras e europeias” (“Festi-
val...”, 1997).

No entanto, essa visibilidade também 
expôs certas contradições, como a dificul-
dade de reconhecimento da emergência do 
cinema negro em um espaço predominan-
temente frequentado por um público de 
classe média, refletindo a exclusividade e 
o elitismo que ainda permeavam o meio 
cinematográfico.

No artigo “Waldir Onofre, ator e diretor 
negro do cinema brasileiro”, Catani e Bezerra 
relatam: “Waldir, em um depoimento no final 
dos anos 1990, diz que ‘o mercado de traba-
lho para o ator negro, aqui no Brasil, é pra-
ticamente nenhum’” (Catani; Bezerra, 2023, 
p. 8). O cinema, enquanto forma de reflexão 
cultural, ainda é um fenômeno recente no 
contexto do privilégio sociorracial branco, 
consolidado na intelectualidade paulistana 



dossiê cinema e educação

Revista USP • São Paulo • n. 145 • p. 71-82 • abril/maio/junho 202580

a partir de 1935. Esse processo se deu em 
um círculo seleto da comunidade uspiana da 
época, impulsionado pela criação da Revista 

Clima, que desempenhou um papel pioneiro 
na discussão cinematográfica, tendo Paulo 
Emílio como figura central nesse movimento 
(Catani, 1984).

Em 1981, a Biblioteca Municipal Mário 
de Andrade foi palco de um debate sobre a 
presença do negro no audiovisual, um evento 
que, à época, conseguiu reunir algo raro: a 
participação de artistas renomados. Entre os 
presentes estavam: “Milton Gonçalves, Toni 
Tornado, Zózimo Bulbul, Léa Garcia, Beatriz 
do Nascimento (historiadora e roteirista), 
Dulce Tupy (jornalista), Jorge Coutinho (pre-
sidente do Sindicato dos Artistas do Rio 
de Janeiro) e Antônio Pitanga” (Prudente, 
2022, p. 25). O evento integrou a Semana 
de Cultura Afro-Brasileira, organizada pela 
Assessoria Especial da Vice-Presidência da 
Câmara Municipal de São Paulo, sob a coor-
denação de Wilson e Celso Prudente.

No ano de 1999, Jeferson D. e Daniel 
Santiago organizaram o 1º Encontro de Rea-
lizadores e Técnicos Negros de São Paulo, 
realizado no MIS/SP. Embora fosse um evento 
voltado especificamente para profissionais 
do cinema, o fórum reuniu importantes inte-
lectuais e artistas negros. Os pesquisadores 
Noel de Carvalho e Petrônio Domingues 
destacaram a presença de militantes como 
“[...] o poeta Arnaldo Conceição e o fotó-
grafo Luiz Paulo, passando pelos realiza-
dores neófitos (como Rogério de Moura e 
Lilian Solá Santiago), até os mais expe-
rientes (como Agenor Alves, Valter José, 
Celso Prudente e Ari Cândido)” (Carvalho; 
Domingues, 2018, p. 4). Nesse encontro, 
Jeferson D. articulou o manifesto Dogma 

feijoada, sugerindo diretrizes fundamentais 

para o cinema negro, com ênfase na africa-
nidade e no protagonismo afrodescendente.

O relato reflexivo deste artigo rememora 
que, em 2006, ocorreu a “[...] II Conferên-
cia de Intelectuais da África e da Diáspora 
[Ciad], organizada pelo Governo Brasileiro, 
por meio do Ministério das Relações Exte-
riores, em Salvador” (Araújo, 2006, p. 9). 
Embora pouco comentado, o evento se confi-
gurou como um importante encontro cultural 
dedicado à discussão da questão negra, reu-
nindo, no Brasil, o maior número de chefes 
de Estado e laureados com o Prêmio Nobel 
já registrado em um evento dessa natureza. O 
certame internacional contou ainda com uma 
mostra de cinema, exibindo filmes voltados 
para a causa da africanidade, além de uma 
mesa de debate que teve a participação dos 
cineastas Joel Zito Araújo, como relator, e 
Celso Prudente, como coordenador. Ambos 
foram indicados pelo ministro Gilberto Gil, 
em consonância com Ubiratan Araújo, pre-
sidente da Fundação Cultural Palmares.

Concluo este relato reflexivo observando 
que, em 2003, a criação da Mostra Inter-
nacional do Cinema Negro (Micine), com 
origem na Faculdade de Educação da USP 
e contando com a presença do Ministro da 
Cultura, Gilberto Gil, foi resultado do acú-
mulo das experiências aqui relatadas. Como 
destaca o pesquisador Rogério de Almeida, 
“[...] foi Gil quem sugeriu a Celso que tor-
nasse a mostra daquele ano um evento anual, 
nascendo então a Mostra Internacional do 
Cinema Negro” (Almeida, 2021, p. 9). A 
Micine tornou-se um fórum de debate dentro 
da tendência de educação das relações cine-
matográficas, promovendo a discussão sobre 
a questão e os desafios enfrentados pelo 
negro no contexto audiovisual, com ênfase 
no cinema. Compreende-se o cinema negro 



Revista USP • São Paulo • n. 145 • p. 71-82 • abril/maio/junho 2025 81

como uma intersecção de linguagens, que 
evidencia a multiplicidade e reflete a ampli-
tude holística do respeito à diversidade. Sob 
a perspectiva da interdisciplinaridade, há 20 
anos a Micine reúne intelectuais, artistas e 

ativistas de diversas áreas do conhecimento. 
Para sua curadoria, o cinema negro é enten-
dido como uma filmografia das maiorias 
minorizadas – onde o negro está inserido 
– e das minorias como um todo.

           REFERÊNCIAS 

ADICHIE, C. N. O perigo da história única. Trad. Julia Romeu. São Paulo, Companhia 
	 das Letras, 2019.
ALMA no olho. Direção e roteiro de Zózimo Bulbul. Rio de Janeiro, 1974, 11 min., 
	 curta-metragem.
ALMEIDA, R. de. “Apresentação”, in R. de Almeida; C. L. Prudente. Cinema negro: 

educação, arte, antropologia. São Paulo, FE-USP, 2021. Disponível em: www.
livrosabertos.abcd.usp.br/portaldelivrosUSP/catalog/book/713. Acesso em: 

	 18/fev./2025.
ARAÚJO, U. “Editorial”. Revista Palmares, v. 2. Brasília, Fundação Cultural Palmares – 

Ministério da Cultura, 2006. 
AXÉ, alma de um povo. Direção de Celso Luiz Prudente. Angola/Brasil, 1987, 15 min., 
	 35 mm.  
BERNARDET, J.-C. O que é cinema. 2ª ed. São Paulo, Brasiliense, 1985.
CARDOSO, M. Cinema tricontinental de Glauber Rocha: política, estética e revolução 
	 (1965-1974). Tese de doutorado. São Paulo, FFLCH-USP, 2007. 
CARVALHO, N. “Cinema Negro”, in F. Rios; M. A. Santos; A. Ratts (orgs.). Dicionário 
	 das relações étnico-raciais contemporâneas. São Paulo, Editora Perspectiva, 2023. 
CARVALHO, N.; DOMINGUES, P. “Dogma feijoada: a invenção do cinema negro brasileiro”. 

Revista Brasileira de Ciências Sociais, v. 33, n. 96. 2018. Disponível em: https://www.
scielo.br/j/rbcsoc/a/F8PqhJ4SqNGnhnjdJhKYpVK/abstract/?lang=pt. Acesso em: 

	 9/fev./2025.
CATANI, A. M. “Vinicius de Moraes crítico de cinema”. Perspectivas – Revista de Ciências 

Sociais, 1984. Disponível em: https://periodicos.fclar.unesp.br/perspectivas/article/
view/1829. Acesso em: 9/fev./2025.   

CATANI, A. M.; BEZERRA, N. R. “Waldir Onofre, ator e diretor negro do cinema brasileiro”. 
Práticas Educativas, Memórias e Oralidades – Revista Pemo, v. 5. [S.l.], 2023, p. e10890. 
Disponível em: https://revistas.uece.br/index.php/revpemo/article/view/10890. 

	 Acesso em: 18/fev./2025.



dossiê cinema e educação

Revista USP • São Paulo • n. 145 • p. 71-82 • abril/maio/junho 202582

DALLARI, D. de A. “Apresentação”, in C. Prudente. Mãos negras: antropologia da arte 
negra. São Paulo, Editora Panorama, 2000.

“FESTIVAL de curtas apresenta CD-ROM e celebra cinema negro”. Folha de S. Paulo 
(Ilustrada), 16/jul./1997.

GERBER, R. Glauber Rocha e a experiência inacabada do cinema novo. Coleção Cinema, 
	 v. 1. Rio de Janeiro, Paz e Terra, 1977.
IANNI, O. Raças e classes sociais no Brasil. Rio de Janeiro, Civilização Brasileira, 1972.
LEÃO de sete cabeças. Direção de Glauber Rocha. Paris, Polifilm/Claude Antoine Filmes, 

1971, 63 min.
MARX, K. “Manuscritos econômicos filosóficos”, t. III, in Sobre literatura e a arte. K. Marx; 
	 F. Engels. 3ª ed. São Paulo, Global, 1986. 
MARX, K.; ENGELS, F. A ideologia alemã. Trad. Cláudio de Castro e Costa. São Paulo, 

Martins Pena,1998.
MOURA, C. Sociologia do negro. São Paulo, Ática, 1988.
NASCIMENTO, A. do. Dramas para negros e prólogo para brancos. Rio de Janeiro, Edição 

do Teatro Experimental do Negro, 1961.
NIETZSCHE, F. W. Assim falou Zaratustra. Trad. Mario Silva. Rio de Janeiro, Integral, 1977.
OBALUAÊ, N. de. Beco sem saída – Eu vivi no Carandiru. Rio de Janeiro, Record, Rosas dos 

Tempos, 1999.
O DRAGÃO da maldade contra o santo guerreiro. Direção de Glauber Rocha. Produção de 

Mapa Filmes. Rio de Janeiro, 1969, 100 min.
OLIVEIRA, J. A. “Três dedos de prosa”, in E. Braus; G. Santos; J. A. Oliveira (orgs.). 

Movimento Negro Unificado: a resistência nas ruas. São Paulo, Edições Sesc/Fundação 
Perseu Abramo/Partido dos Trabalhadores, 2023.

POR QUE a Eritreia? Direção e produção de Ari Cândido. São Paulo, 1978.
PRUDENTE, C. L. “A fragmentação do mito da democracia racial e a dimensão 

pedagógica do cinema negro”. RILP – Revista Internacional em Língua Portuguesa, n. 38. 
Lisboa, 2020, pp. 158-69. 

PRUDENTE, C. L. “Cinema negro: aspectos de uma arte para afirmação ontológica 
	 do negro brasileiro”. Revista Palmares. Brasília, Fundação Cultural Palmares, 2005, 
	 pp. 68-72. 
PRUDENTE, C. L. “Cinema negro: pontos reflexivos para compreensão da importância 

da II Conferência de Intelectuais da África e da Diáspora”. Revista Palmares. Brasília, 
Fundação Cultural Palmares, 2006. 

PRUDENTE, C. L. Uma trajetória de luta racial, no espaço cultural e acadêmico, minha vida. 
Memorial de concurso para livre-docente. São Paulo, FE-USP, 2022.

RACISMO – O crime perfeito. Direção de Pola Ribeiro. Roteiro de Tati Rabelo. Produção de 
TVE Bahia e coprodução de Fundo de Quintal e Agência Única. Disponível em: https://
www.youtube.com/watch?v=fuCJeI0IQdg. Acesso em: 

	 12/fev./2025.
RAMOS, P. C. Gramática negra contra a violência de Estado: da discriminação racial ao 

genocídio negro (1978-2018). São Paulo, Elefante, 2014.
VIANA, I. “Política, colonização e revolução em O leão de sete cabeças”. Civitas – Revista 

de Ciências Sociais, v. 17, n. 2, mai.-ago./2017, pp. 324-44. Disponível em: https://www.
scielo.br/j/civitas/a/MzRLVtCRrGrF6YhvrpZ6xTB/?lang=pt. Acesso em: 9/fev./2025.


