
Fr
ee

pi
k

As crianças Guarani no cinema 
indígena: no corpo-câmera, 

a mobilidade Guarani
Ingrid Oyarzábal Schmitz

Fabiana de Amorim Marcello



Fr
ee

pi
k

abstract

The objective of this article is to analyze, 
in a set of five films – linked to the so-
called “Indigenous cinema” –, how 
Guarani children present themselves and 
the world in images, in their singularity, 
and in the inseparable relationship they 
establish with the communities and 
cultures to which they belong. Beyond 
discussing the very concept of Indigenous 
cinema as a distinct language and type of 
imagery, this article provides an analytical 
perspective on these five films, focusing 
on a central category: how the image of 
children in these works is intertwined with 
the production of a camera-body – an 
aspect inseparable from a dimension of 
mobility that characterizes the Guarani 
as an Indigenous people. 

Keywords: Indigenous cinema; childhood; 
Guarani; image.

         

resumo

O objetivo deste artigo é analisar, em um 
conjunto de cinco filmes – vinculados 
ao chamado “cinema indígena” –, 
como as crianças Guarani evidenciam 
a si e ao mundo em imagem, em sua 
singularidade e na relação inseparável 
que estabelecem com as comunidades 
e culturas das quais fazem parte. Para 
além de discutirmos o próprio conceito 
de cinema indígena, na qualidade 
de uma linguagem e de um tipo de 
imagem particulares, trazemos no 
texto aspectos analíticos sobre os cinco 
filmes, atentando para uma categoria, 
que elegemos como central: aquela 
que mostra como a imagem da criança 
nesses materiais está envolvida com a 
produção de um corpo-câmera – e isso 
de modo inseparável de uma dimensão 
de mobilidade que marca os Guarani 
como povo indígena. 

Palavras-chave: cinema indígena; 
criança; Guarani; imagem.



Revista USP • São Paulo • n. 145 • p. 83-104 • abril/maio/junho 2025 85

Ainda há muito a 
ser feito”: esta é 
a afirmação cate-
górica com a qual 
C l a r i c e  C o h n 
(2021, p. 34) mani-
festa sua opinião 
sobre o trabalho 

ainda a ser feito sobre as crianças e infân-
cias indígenas no âmbito acadêmico. Menos 
do que um lamento, ou mero atestado de 
uma defasagem intransponível, Cohn pro-
duz, por meio dela, uma espécie de con-
vite, de chamamento ou, quiçá, um apelo 
inconteste ao que podemos produzir com, 
sobre e para as infâncias. 

Reconhecemos que as pesquisas que 
envolvem crianças, que dizem delas e de 
seus modos de viver, apontam para algo 
muito além delas mesmas, como sujeitos 
que são; dizem também das culturas, de 
seus povos, das ontologias nas quais estão 
inscritas – a tal ponto que, acreditamos, 

sem elas, o entendimento sobre essas cultu-
ras (povos, ontologias) resta obstaculizado. 
Ou, como resume a autora: “As crianças 
xikrin têm muito a ensinar sobre o que 
é ser Xikrin, as crianças xakriabá, sobre 
o que é ser Xakriabá, as crianças galibi-
-marwono, o mesmo, e assim por diante” 
(Cohn, 2021, p. 33). Apostamos, aqui, que 
as crianças Guarani têm muito a ensinar 
sobre o que é ser Guarani.

Assim, o objetivo deste artigo é analisar, 
em um conjunto de cinco filmes – vincula-
dos ao chamado “cinema indígena” –, como 
as crianças Guarani evidenciam a si e ao 
mundo em imagem, em sua singularidade e 

INGRID OYARZÁBAL SCHMITZ é professora 
da Prefeitura Municipal de Porto Alegre. 

FABIANA DE AMORIM MARCELLO é professora
do Programa de Pós-Graduação em Educação da 
Universidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS).

“



dossiê cinema e educação

Revista USP • São Paulo • n. 145 • p. 83-104 • abril/maio/junho 202586

na relação inseparável que estabelecem com 
as comunidades e culturas das quais fazem 
parte. Como parte dos critérios de escolha 
desses materiais, indicamos que os filmes 
escolhidos, todos eles, apresentam a criança 
em evidência: seja como protagonistas das 
narrativas, seja como suas diretoras. São eles: 
Cordilheira de Amora II (2015); Kyringue 

Rory’i, o sorriso das crianças (2018); Mbya 

Mirim – Palermo e Neneco (2013); Mondeo 

(2015); e Para’í (2018).
Para tanto, este artigo está organizado da 

seguinte forma: na primeira seção, buscamos 
discutir sobre o próprio conceito de cinema 
indígena, na qualidade de uma linguagem e 
de um tipo de imagem particulares. Mostra-
mos como analisar essas produções envolve 
compreender dimensões sobre os comple-
xos processos de produção dos filmes e, 
ainda, sobre um modo de o cinema indígena 
constituir-se no Brasil, marcado pela apro-
priação, por parte dos indígenas, de tecno-
logias audiovisuais desde o final dos anos 
80. Em seguida, apresentamos a metodologia 
da pesquisa e, com isso, nossas escolhas e 
os percursos que nos levaram à composição 
do corpus de análise deste texto. Por fim, 
trazemos aspectos analíticos sobre os cinco 
filmes, atentando para uma categoria que 
elegemos como central: aquela que mostra 
como a imagem da criança nesses mate-
riais está envolvida com a produção de um 
corpo-câmera – e isso de modo inseparável 
de uma dimensão de mobilidade que marca 
os Guarani como povo indígena. Assim, 
mostramos como entender o conceito de 
criança e o de imagem, que se efetivam 
como dimensões indecomponíveis – não 
como mero reflexo, mas como dinâmicas 
visuais criadoras que, a cada vez, se atu-
alizam, reescrevendo a história.

SOBRE OS MODOS DE VER E FAZER-SE 
VER NO/DO CINEMA INDÍGENA

Inicialmente, cabe dizer que, ao discutir-
mos sobre o cinema indígena, nosso obje-
tivo não é pensá-lo como mera categoria de 
classificação fílmica, mas, sim, e de modo 
especial, buscamos pensá-lo a partir de seus 
modos de produção, na qualidade de marcas 
que o erigem de modo singular. Em outras 
palavras, o processo é tomado aqui como tão 
significativo e potente quanto o próprio pro-
duto final (Carelli; Echevarría; Zirión, 2016) 
– e é ele, inclusive, que nos instrumentaliza 
para a análise dos filmes. Nessa condição, 
entendemos que há quatro dimensões que 
se evidenciam como centrais e inseparáveis 
no processo de criação desse tipo particular 
de cinema. Ainda que com variações, tais 
dimensões se mostram como recorrentes no 
debate do campo e dão contornos ao que 
se entende por “cinema indígena”. São elas: 
1) o pressuposto de tratar-se de produções 
coletivas (Cachoeira; Bonin, 2019; Costa; 
Galindo, 2018; Felipe, 2019; Ferreira, 2018; 
Soares; Sales, 2021); 2) a crítica à “História 
oficial” (Barros, 2018; Delgado, 2018) – ou, 
em outros termos, a construção de contra-
narrativas (Felipe, 2019; Soares; Sales, 2021) 
ou de narrativas contra-hegemônicas (Fer-
reira, 2018); 3) o caráter pedagógico do 
cinema indígena (Cachoeira; Bonin, 2019; 
Delgado; Jesus, 2018; Jesus; Moreira, 2018); 
e, por fim, 4) o fato de tratar-se de meta-
filmes (Felipe, 2019).

Nosso intuito, nesta seção, é justamente 
discutir cada uma dessas dimensões de 
maneira a caracterizar não os limites defi-
nitivos e peremptórios do que entende-
mos ser “cinema indígena”, mas alguns 



Revista USP • São Paulo • n. 145 • p. 83-104 • abril/maio/junho 2025 87

dos marcos decisivos que constituem esse 
tipo de produção. Menos do que assumir 
cada dimensão de forma insular, cabe dizer 
que o que caracteriza esse tipo de cinema 
é, justamente, o fato de que tais dimen-
sões se produzem de forma articulada e, 
como dito, inseparável.

Assim, em relação ao fato de o cinema 
indígena ser eminentemente uma “produção 
coletiva” – ainda que, de algum modo, isso 
possa ser válido para qualquer filme –, no 
caso dele estamos diante de uma particulari-
dade: “Embora a tendência do mercado seja 
a divulgação do(a) diretor(a) cinematográ-
fico como indivíduo autor(a), os filmes [do 
cinema indígena] são fruto de processos téc-
nicos e intelectuais coletivos” (Ferreira, 2018, 
p. 198). Alguns fatores específicos constituem 
essa noção de coletividade: uma troca ativa 
com a comunidade ao longo do processo de 
criação/produção; o fato de as narrativas não 
serem predominantemente sobre indivíduos, 
mas abrangerem um coletivo; e o fato de os 
filmes não serem resultado da ação de uma 
só etnia, mas da composição de parcerias 
interculturais. Mais propriamente, a parti-
cipação da comunidade é entendida como 
fundamental para essas produções fílmicas. 
Em grande medida, ela se dá de modo ativo, 
por meio da atuação voluntária dos membros 
da comunidade e em relação às funções que 
cada sujeito empreende no filme (direção, 
atuação, filmagem, sonorização, iluminação 
etc. [Felipe, 2019]) – e, nesse caso, outra 
particularidade: trata-se de funções que não 
são necessariamente exercidas por uma só 
pessoa, nem mesmo são limitadas por idade, 
formação ou identidade de gênero.

Outro aspecto quanto à concepção de 
uma construção coletiva se dá na medida 
em que, muito frequentemente, as monta-

gens dos filmes são produzidas e projetadas 
para a comunidade, que, nesse momento, 
também opina sobre os caminhos daquela 
produção e a necessidade ou não de mudan-
ças (Felipe, 2019). Nesse ponto, todos podem 
participar, independente de terem sido ou 
não parte ativa do processo inicial, no ras-
tro da construção de um tipo de espectato-
rialidade crítico-coletiva. Não por acaso, o 
trajeto distinto dessas produções se entrelaça 
com a concepção de sujeito dessas comuni-
dades – especialmente porque esses filmes 
evidenciam a importância do grupo a que 
pertencem, por meio da história que pro-
duzem na qualidade de narrativa fílmica. 
Assim, percebe-se que há, em relação ao 
cinema convencional, um deslocamento na 
perspectiva do sujeito, no caso, de um sujeito 
individual para um sujeito coletivo, enten-
dido, portanto, muito mais como um ponto 

de convergência de intensidades transindivi-

duais (Migliorin, 2012), em que a forma, o 
conteúdo e a ética que lhes são constitutivos 
comparecem de modo indissociável.

Ainda sob o aspecto de uma produção que 
se faz coletiva como dimensão que marca 
o cinema indígena, destacamos outro ele-
mento: a pluralidade étnica presente nessas 
produções. Ou seja, a concepção de cinema 
indígena não exclui ou limita os integrantes 
dessas produções a uma só etnia indígena, 
da mesma forma que não impossibilita a 
participação do não indígena – ao contrá-
rio: “Um filme é sempre uma negociação 
entre os índios consigo mesmos e com não 
índios” (Brasil, 2013, p. 249). Sobre isso, 
Cachoeira e Bonin (2019, p. 21) reconhe-
cem que a produção final não é expressão 
de um pensamento unicamente indígena – 
não há, pois, uma “verdade” indígena uní-
voca: “O cinema indígena se constitui no 



dossiê cinema e educação

Revista USP • São Paulo • n. 145 • p. 83-104 • abril/maio/junho 202588

atravessamento de técnicas, de sentidos, de 
representações e de maneiras de entender a 
produção audiovisual que definem o olhar 
das equipes do projeto que assessoram os 
indígenas, aquele dos realizadores de dife-
rentes etnias”, e, acrescentamos, até mesmo 
uma forma de fazer cinema indígena que, 
no Brasil, tem uma história. Trata-se, assim, 
de um tipo de produção intercultural, no 
limite de, para muitos, ser entendido fun-
damentalmente como um “híbrido”, capaz 
de acionar uma rede de relações que, sem 
ele, não existiriam (Brasil, 2013, p. 249).

Assumindo agora a segunda dimensão 
que, entendemos, marca o “cinema indígena”, 
abordamos uma discussão que possui dis-
tintos desdobramentos no campo (inclusive 
em termos de nomenclaturas), ainda que, a 
nosso ver, se mostrem em profunda conso-
nância: o fato de serem filmes que apelam 
a uma crítica à “História oficial” (Barros, 
2018; Delgado, 2018), ou à construção de 
contranarrativas (Felipe, 2019; Soares; Sales, 
2021) ou de narrativas contra-hegemônicas 
(Ferreira, 2018). Por mais que tais conceitos 
sejam distintos – até porque podem derivar 
de abordagens e metodologias de pesquisa 
diversas –, eles dinamizam uma ideia deci-
siva nas produções do cinema indígena: a 
ruptura com as narrativas historiográficas 
hegemônicas fundadas em perspectivas 
coloniais. Nos termos de nossa discussão, 
referimo-nos a narrativas que operam em 
permanente tensionamento à colonialidade 
do saber (Quijano, 2005), do poder e do 
ser, especialmente na perspectiva de uma 
origem epistêmica única e universal (euro-
peia). Mais precisamente, as narrativas do 
cinema indígena impõem uma ruptura com 
aquelas, lineares hegemônicas, da “História 
oficial”. Assim, falar sobre como se dá, no 

cinema indígena, a produção de narrativas 
(chamemos de contra-hegemônicas, de con-
tranarrativas) implica, por exemplo, enten-
der como nele se organiza a construção de 
suas histórias, suas práticas cotidianas, suas 
memórias – as mesmas dizimadas pelas inva-
sões de território, pelo etnocídio etc.

Felipe (2019), ao reconhecer esse per-
curso, analisa as narrativas do cinema indí-
gena sob uma interpretação decolonial, clas-
sificando-as como contranarrativas fílmicas. 
De acordo com o autor, as contranarrati-
vas seriam caracterizadas por dois vieses: 
como atos de “desobediência institucional”; 
e como respostas às narrativas coloniais que 
atravessam até hoje a figura imaginária do 
sujeito indígena. Apropriar-se do cinema oci-
dental, tecer narrativas decoloniais a partir 
das perspectivas das comunidades indígenas 
são formas de ver as narrativas de ruptura 
como modos de “tornar-se um sujeito” (e 
não mais objeto das maquinarias visuais): 
sujeito do olhar, da imagem e de si.

Como efeito dessa dimensão, uma ter-
ceira emerge de modo especial: o caráter 
pedagógico dessas produções (Cachoeira; 
Bonin, 2019; Delgado; Jesus, 2018; Jesus; 
Moreira, 2018): “O caráter pedagógico do 
cinema [indígena] é reiterado, pois ele educa 
quando produz e faz circular imagens, men-
sagens, representações, quando faz circular 
certos saberes, certas formas corporais, cer-
tos padrões de conduta”. Não apenas isso: 
“O cinema ensina quando nos apresenta o 
outro, quando restringe ou amplifica nossas 
possibilidades de pensar como são e como 
vivem as outras culturas e povos com os 
quais não temos proximidade ou convivên-
cia” (Cachoeira; Bonin, 2019, p. 22).

Assim, se o cinema, por muito tempo, 
já serviu de expediente para a dissemina-



Revista USP • São Paulo • n. 145 • p. 83-104 • abril/maio/junho 2025 89

ção de imagens de dominação, exploração e 
subjugação, de estigmatização, fetichização 
e propagação de certas imagens de “índio” 
– o bom selvagem, o pacificado, o inte-
grado, o genérico, aquele mítico, originário, 
do descobrimento, indicial (Felipe, 2019) –, 
a dimensão pedagógica do cinema indígena, 
em contrapartida, opera “atos decoloniais 
de desobediência fílmica e histórica”, que, 
em ruptura com narrativas oficiais e estere-
otipadas, desvelam o colonialismo (Felipe, 
2019, p. 241), produzindo outras imagens e 
outras formas de pensar sobre esses povos.

Com efeito, a dimensão pedagógica que 
marca essa produção tem relação com a 
possibilidade de, por meio dela, se aces-
sar realidades distintas pela via de uma 
retomada de narrativas que contradizem o 
contexto histórico-social construído a partir 
da narrativa hegemônica do Ocidente. Além 
de esses filmes desconstruírem a “História 
oficial”, como referido, eles se propõem a 
apresentar versões de outros ângulos histó-
ricos que, por sua vez, emergem, inclusive, 
de práticas estritamente pedagógicas das pró-
prias comunidades. Por exemplo, no curta-
-metragem Osiba Kangamuke – Vamos lá, 

criançada! (2016), a produção é resultado 
da proposição de professores da escola da 
aldeia Aiha Kalapalo, do Parque Indígena 
do Xingu (MT), que almejam construir um 
material didático voltado à preservação da 
memória coletiva, junto a elementos que as 
crianças elegem como importantes de serem 
lembrados (como certos rituais e a luta ikin-

dene1). Estritamente ou não, o fato de esse 
cinema apresentar uma dimensão pedagógica 

que se revela por meio da apresentação de 
perspectivas distintas de história, de mundos, 
de sujeitos – tal como vimos defendendo 
neste texto –, indica não necessariamente 
um compromisso assente, mas uma base 
constitutiva deste gênero, cinema indígena.

Como quarta e última dimensão da cons-
tituição particular desse cinema, destaca-
mos a ideia de ele operar com (e como) 
metafilmes, ou seja, o fato de o método de 
produção dos filmes ser, ele mesmo, parte 
constitutiva do filme. Felipe (2019), ao trazer 
o termo metafilme, enfatiza que o prefixo 
“meta” se refere a produções audiovisuais 
que reproduzem, no próprio filme, reflexões 
sobre o processo de criação daquele material. 
Nessa condição, metafilme pode ser tomado 
até mesmo como um tipo de método. Não 
por acaso, a ideia de pensar o filme como 
processo erige grande parte das narrativas 
fílmicas produzidas no contexto das oficinas 
de audiovisual Vídeo nas Aldeias (VNA) – 
experiência pioneira e que marca a produção 
audiovisual indígena de maneira indelével, 
desde seu surgimento, em 19862.

Daí resulta uma concepção de cinema 
e, diríamos mais, de imagem que merece 
ser ressaltada: não se trata de um cinema 
(nem de uma imagem) que espelha o mundo, 
mas que o produz na medida em que se 
torna matéria do/de pensamento no próprio 
contexto da produção audiovisual. Nessa 
condição, a partir de Felipe (2019, p. 246), 
pode-se dizer que o cinema indígena (e o 

1 	 Luta praticada pelo povo Kalapalo, na qual vence 
quem derrubar o oponente ou tocar sua coxa.

2 	 Projeto criado em 1986, como parte de um programa 
de intervenção ligado ao Centro de Trabalho Indige-
nista (CTI), o Vídeo nas Aldeias (VNA) tem como base 
duas ações centrais: a produção audiovisual e a for-
mação de cineastas indígenas. Para mais informações 
sobre o VNA, ver Carelli, Echevarría e Zirión (2016).



dossiê cinema e educação

Revista USP • São Paulo • n. 145 • p. 83-104 • abril/maio/junho 202590

conceito de imagem que o erige) constitui-se 
no próprio ato de pensar sobre a imagem 
em imagem, “fazendo-se e, processualmente, 
desfazendo-se, enredando(se), a partir dos 
locais, dos personagens, das circunstâncias 
e situações de colonialidade como se fossem 
um só corpo fílmico”. É disto, pois, que trata 
a dimensão desse tipo de cinema: o ato de 
produzir os filmes já é, ele mesmo, fílmico.

Discutir tais aspectos sobre o cinema indí-
gena não é algo menor em nossas discussões: 
é parte do processo de entender como os 
filmes merecem ser analisados, ou seja, de 
acordo com uma linguagem singular a partir 
da qual são construídos. Que outras formas 
de ver e fazer-se visível tais imagens dinami-
zam; que questões o atravessam de maneira a 
tornar possível a criação de outras narrativas 
de si e de mundo, no limite, operando como 
palimpsestos imagéticos contemporâneos? É, 
pois, a partir de questões como essas que 
passamos agora à análise desses materiais, 
assumindo um vetor central, objeto de dis-
cussão deste texto: as crianças Guarani.

SOBRE ESCOLHAS E PROCEDIMENTOS 
METODOLÓGICOS 

Analisar materiais do cinema indígena, 
assumindo os objetivos propostos, exigiu a 
organização de um complexo conjunto de 
escolhas e procedimentos. A primeira das 
escolhas diz respeito à etnia – e isso porque 
há que se considerar que “cinema indígena”, 
ainda que tenha elementos em comum, como 
visto acima, não se constitui como um todo 
homogêneo e indiscriminado. A análise des-
ses filmes demanda o conhecimento sobre 
epistemologias e cosmologias que susten-
tam as contranarrativas ou narrativas contra-

-hegemônicas que ali se erigem: elas não 
são aleatórias; elas se fundam em saberes, 
práticas, rituais que variam, em natureza 
e perspectiva, de acordo com os povos em 
jogo. Assim, e assumindo que as concepções 
de criança e de infância são muito variáveis 
entre os povos indígenas, para este traba-
lho analítico, tomamos a etnia Guarani. A 
escolha pelos Guarani se deu devido, priori-
tariamente, à presença de um volume maior 
de produções que tomam a criança como o 
sujeito central das (contra)narrativas e como 
sujeito partícipe dos modos de produção do 
audiovisual, bem como a uma maior facili-
dade de acesso aos filmes desse povo.

Uma segunda estratégia se refere à 
escolha das fontes nas quais buscaríamos 
os filmes: como repositórios, fizemos uma 
busca aprofundada nas mostras e festivais 
de cinema reconhecidamente mais rele-
vantes considerando a temática do cinema 
indígena (incluindo aqueles em sua relação 
com a infância), quais sejam: “Mostra Tela 
Indígena” (edições de 2017, 2018 e 2019), 
que exibiu, nesse período, cerca de 50 fil-
mes; “Cine Kurumin” (edição de 2021, que 
disponibilizou de modo remoto 60 produ-
ções audiovisuais); “Amotara: Olhares das 
Mulheres Indígenas” (edição de 2021, que 
possibilitou o acesso remoto a 40 filmes); 
“Mostra de Cinema Infantil de Florianópolis” 
(edições de 2010 a 2021, resultando em um 
acervo de cerca de 1.000 filmes).

Em seguida, após uma primeira e intensa 
etapa de mapeamento, e a partir de listagem 
dos filmes e dos catálogos (disponibilizados 
on-line e que incluem trailers e sinopses), 
fizemos uma seleção preliminar das produ-
ções. Para tanto, nossos critérios de sele-
ção foram: a) filmes nos quais as crianças 
indígenas tivessem centralidade; b) filmes 



Revista USP • São Paulo • n. 145 • p. 83-104 • abril/maio/junho 2025 91

que pudessem ser assistidos pelo público 
infantil (classificação indicativa [ClassInd.]). 
Em nossas buscas, como era previsto, muitos 
filmes acabavam por ser apresentados em 
mais de um festival, o que reduzia o resul-
tado final das produções significativas para 
a análise. Conforme os critérios menciona-
dos, esta etapa do levantamento possibilitou 
a seleção de 25 filmes.

O processo de seleção envolveu ainda uma 
última etapa, em que buscamos materiais de 
uma mesma etnia e, ainda, que tinham a iden-
tificação da participação ativa das crianças 
Guarani na produção/criação dos materiais. 
Ou seja, a escolha final baseou-se em filmes 
que tinham as crianças como sujeitos da ima-
gem, mas também como suas autoras3. Com 
isso, temos assim constituído o corpus de aná-
lise: Cordilheira de Amora II (2015); Kyringue 
Rory’i, o sorriso das crianças (2018); Mbya 

Mirim – Palermo e Neneco (2013); Mondeo 
(2015); Para’í (2018).

Nesse conjunto, acabamos por reunir pro-
duções de características distintas, tanto em 
termos de linguagem, como de abordagens 
temáticas: filmes indígenas que se aproxi-
mam de documentários antropológicos, como 
aqueles mais próximos de uma linguagem 
reconhecida como “ficcional”4; filmes de 

Recorte do mapa político brasileiro (Google, 2022) com frames dos cinco filmes a serem discutidos. 
Fonte: Google Maps (2022)

3 	 Mesmo que as crianças que participam da criação/
produção dos filmes não sejam as mesmas daquelas 
que deles participam na narrativa, em si, como suas 
protagonistas.

4 	 Entendemos que o que determina o caráter de ficcio-
nalidade de uma produção fílmica não é seu gênero, 
mas, isto sim, os “regimes de veracidade” criados pelas 
imagens. Em trabalhos anteriores, já discutimos sobre 
esse tema, entendendo justamente que há dinâmicas 
mais complexas que se travam na relação que esta-
belecemos com as imagens e que ultrapassam a mera 
conclusão de que a “verdade” ou a “realidade” estaria 
(ou não) centrada nesta ou naquela imagem.

IMAGEM 1



dossiê cinema e educação

Revista USP • São Paulo • n. 145 • p. 83-104 • abril/maio/junho 202592

longa-metragem e curta-metragem; filmes 
em que as crianças são praticamente as úni-
cas personagens (e, portanto, em que há uma 
imersão em seu universo), como aqueles em 
que elas são filmadas no interior de suas 
comunidades, em permanente relação. Assim, 
se temos os curtas Cordilheira de Amora II 

(2015), Mbya Mirim – Palermo e Neneco 
(2013), Kyringue Rory’i (2018) e Mondeo 

(2015) como obras que, basicamente, operam 
a partir do testemunho de duas crianças, 
temos também o longa Para’í (2018), um 
filme que constrói uma narrativa baseada em 
desafios contemporâneos enfrentados pelos 
indígenas (demarcação de terras, avanço 
das igrejas em seus territórios, ausência do 
Estado etc.) sob o ponto de vista de uma 
criança. E é, pois, considerando esse con-
junto de imagens que dinamizamos certos 
aspectos analíticos, apresentados a seguir.

AS CRIANÇAS GUARANI NO CINEMA 
INDÍGENA: NO CORPO-CÂMERA,          
A MOBILIDADE GUARANI 

Ao afirmarmos que nossa análise con-
verge para o cinema Guarani, há que se pre-
cisar que estamos falando não de um povo, 
mas, considerando nosso corpus, de duas par-
cialidades: os Mbyá-Guarani (Mbya Mirim, 
Kyringue Rory’i, o sorriso das crianças e 

Para’í) e os Kaiowá (Cordilheira de Amora 

II e Mondeo). Nessa condição, analisar aspec-
tos dos filmes mencionados exige mostrar 
como se fazem inseparáveis a imagem da 
criança que emerge dessas produções e os 
sentidos dados a esse sujeito no interior de 
determinada episteme. Para tanto, elegemos 
uma categoria de análise central: a criança 
como corpo-câmera – que evidencia modos 

de ser e viver das crianças Guarani, em uma 
dimensão relativa à mobilidade (criança em 
movimento) (Alvares, 2012; Cohn, 2002; 
Lecznieski, 2012; Menezes; Bergamaschi, 
2015; Oliveira, 2012; Seizer da Silva, 2016; 
Tassinari, 2007; Zoia; Peripolli, 2010), e 
em como, nesses filmes, isso é elevado à 
categoria da imagem.

Em que consiste essa noção de mobilidade 
a que nos referimos no caso dos Guarani e, 
por extensão, na matéria-cinema objeto de 
análise neste texto? A mobilidade Guarani se 
dá por múltiplos aspectos e se mostra como 
um marca constitutiva do povo. No caso dos 
Guarani, e na discussão que estabelecemos, 
destacamos, de início, um aspecto: a circu-
lação das crianças dentro das comunidades. 

Oliveira (2012, p. 96) afirma que, entre 
as crianças Guarani, não há uma divisão 
definitiva entre maiores e menores, mas per-
cebe-se que entre elas ocorre uma distinção 
– prova disso é que as “crianças menores 
são livres de ocupações”. 

“[Já a] partir dos 6 ou 7 anos, as crianças 
passam a ter um cotidiano composto por ocu-
pações predefinidas. Ao acordar, preparam 
seu próprio café da manhã e partem para 
a escola. Ao longo do dia, não deixam de 
brincar, mas assumem algumas atribuições 
na vida da aldeia. Cuidam de seus irmãos 
menores, iniciam atividades de artesanato, 
ajudam no preparo de alimentos em casa e 
auxiliam os adolescentes em algumas tarefas, 
como a coleta de lenha na mata, assumindo 
tarefas mais leves como carregar gravetos. 
Algumas crianças maiores fazem parte do 
coral. Participam ativamente das rezas na 
Opÿ, cantando, dançando, tocando instru-
mentos e até mesmo auxiliando o Karaí nas 
atividades de cura” (Oliveira, 2012, p. 97).



Revista USP • São Paulo • n. 145 • p. 83-104 • abril/maio/junho 2025 93

Tal forma de ser criança tem, como efeito, 
a instauração de um tipo distinto de sociabili-
dade, em que elas assumem, em suas comuni-
dades, um lugar de destaque. Cohn (2002, p. 
222) sublinha que essa sociabilidade é garan-
tida por meio de um tipo de trânsito, de um 
tipo de circulação das crianças. Exemplo disso 
é que ela (a criança) atua “como mediadora 
entre casas, por ser mensageira e efetivar a 
reciprocidade ao levar comida de uma casa 
para outra, por pagar visitas formais, mas 
especialmente por criar laços especiais entre 
os dois pares de avós, consogros”.

Desde o filme Bicicletas de Nhanderú 

(2011)5, resultado do trabalho do Coletivo 
Guarani6, a circulação das crianças é ele-
mento de destaque – especialmente quanto à 
articulação dessa mobilidade com um modo 
específico de enunciação, em que a palavra da 
criança se faz imagem, operando na constru-
ção do que estamos chamando de um corpo-

-câmera: “Há cenas em que os meninos e 
meninas falam diretamente para a câmera, e 
outras em que escapam, convocam o cineasta 
a acompanhá-las, quando circulam entre espa-
ços, pelo entorno da casa, atravessam cercas 
que delimitam a aldeia” (Cachoeira; Bonin, 
2019, p. 58). No filme, as crianças Guarani, 
ao circularem pelo entorno da casa, podem 
estar acompanhadas da parte nuclear das suas 
famílias (mãe, pai, irmãos, por exemplo), de 

outras famílias ou até mesmo estar sozinhas – 
sem que isso implique noções de negligência 
ou desresponsabilização, mas de um modo 
de ser em movimento.

Em Mbya Mirim (2013), filme que é resul-
tado de oficinas de cinema realizadas pelo já 
mencionado Vídeo Nas Aldeias (VNA), na 
Aldeia Koenju, em São Miguel das Missões 
(RS), junto aos Mbyá-Guarani7, registra-se con-
tinuamente as vivências de Neneco e Palermo 
dentro da sua comunidade e, ainda, os momen-
tos em que eles cruzam fronteiras territoriais: 
os meninos circulam em diversos ambientes, 
nas casas, na escola, nas noites de festividade e 
jogos, nos espaços de plantio, avançam para a 
fazenda vizinha. Palermo é o irmão mais velho 
(8-9 anos de idade), e é ele quem direciona o 
curta-metragem, acompanhado pelo irmão mais 
novo, Neneco (6-7 anos de idade). 

Em Mbya Mirim (2013), Palermo e 
Neneco apresentam um recorte específico 
da realidade indígena infantil em regiões 
de conflito, em que podemos perceber, lite-
ralmente, as fronteiras que limitam o modo 
de vida Mbyá-Guarani. Com a captura de 
imagem sendo feita invariavelmente à altura 
das crianças, em seus movimentos, o corpo-
-câmera, aqui dos irmãos, aponta quais são 
seus lugares e também seus não lugares – no 
caso, aqueles, proibidos, que impõem riscos 
de vida e morte, em que não são bem-vindos 
pelo “homem branco”, como nas constantes 

7 	 O filme tem como realizadores Ariel Ortega e Patrícia 
Ferreira – ainda que a produção faça parte de uma 
série de filmes do Coletivo Guarani. A narrativa é par-
te da coleção Um Dia na Aldeia, iniciativa do projeto 
Vídeo Nas Aldeias (VNA) de reunir diferentes curtas-
-metragens que contassem o cotidiano das crianças 
em suas comunidades. Algumas dessas narrativas 
tornaram-se livros, em uma parceria com a editora 
Cosac Naify, coleção hoje descontinuada.

5 	 O filme não compõe nosso corpus de análise, já que 
não foi localizado em nenhum dos repositórios que 
mencionamos, mas o trazemos aqui para mostrar a 
recorrência, em nada acidental, do tema da mobilida-
de (especialmente das crianças).

6 	 Fundado em 2007 por realizadores que fizeram parte 
do VNA, o Coletivo Mbyá-Guarani de Cinema é um 
coletivo de produção de vídeo e artes visuais, focado 
na cultura Guarani. Realizadores como Patrícia Ferreira 
Pará Yxapy, Ariel Kuaray Ortega e Aldo Kuaray Ferreira 
fazem parte do coletivo.



dossiê cinema e educação

Revista USP • São Paulo • n. 145 • p. 83-104 • abril/maio/junho 202594

IMAGENS 2, 3 E 4 

Frames que mostram o cruzamento 
de fronteiras e a presença das cercas.
Fonte: Mbya Mirim (2013)

cenas em que as cercas se fazem obstácu-
los a ser permanentemente cruzados, mesmo 
que isso implique, como conta Palermo, ser 
recebido a tiros (imagens 2, 3 e 4). 

Em contrapartida, entre os espaços de 
livre circulação de Palermo e Neneco e aque-
les a eles “proibidos”, há também lugares 
que se efetivam como espaços de contato 
– no caso, entre o que há dentro e o que 
há fora dos limites da comunidade. Esses 
espaços mostram a relevância do papel 
das crianças na comunidade, assumindo a 
importante função de serem “mediadoras”, 
pois normalmente são elas que melhor se 
comunicam e falam com mais domínio o 
português – tornando, por exemplo, o diá-
logo com os não indígenas viável (Tassi-
nari, 2007). No curta, isso pode ser visto 
no momento em que Palermo e Neneco vão 
comprar sabão para lavar roupa: ali, intera-
gem com a mulher que lhes vende sabão; 
ali, também o momento em que o Palermo 
ensina a Neneco uma linguagem outra, que 
exige performar outras práticas de comuni-
cação e diálogo (imagens 5 e 6).

Em Mondeo (2015), temos um regis-
tro que se assemelha à proposta de Mbya 

Mirim (2013): a câmera acompanha dois 
meninos Kaiowá, o mais novo (6-7 anos) e 
o mais velho (8-9 anos), que caminham em 
meio a uma mata. Diferente de Mbya, que 
narra o cotidiano dos meninos em muitos 
dias e em diferentes atividades, em Mondeo 
temos não mais do que, aparentemente, 
algumas poucas ações: a construção de 
uma estrutura com bambus (uma armadilha 
para a captura de animais pequenos), a 
aprendizagem do uso do arco e flecha, a 
habilidade (no limite, incômoda, aos nos-
sos olhos) no uso de um facão para cortar 
galhos e folhas, a conversa cúmplice entre 

eles. No entanto, em menos de dez minutos, 
o que se revela, de fato, é a complexidade 
dos saberes da criança indígena no coti-
diano mínimo, aqui propiciada pela fami-
liaridade com que percebemos o trânsito 



Revista USP • São Paulo • n. 145 • p. 83-104 • abril/maio/junho 2025 95

das crianças na mata: “A liberdade que é 
dada às crianças indígenas parece atrelada 
a um reconhecimento de suas habilidades 
de aprendizagem” (Tassinari, 2007, p. 15). 
Andarilhar é um modo de estar no mundo, 
de estar com o outro, nas dinâmicas de 
aprendizagem que se transmitem de criança 
para criança, no vasto espaço da mata. 

Não é coincidência que, nos filmes, essa 
circulação das crianças e, com efeito, suas 
formas de mobilidade se deem em torno de 
um permanente caminhar: caminhar cons-
titui-se como um ethos Guarani: 

“Nós caminhamos para nos encontrarmos 
e falarmos com nossos parentes. Às vezes 
caminhamos por causa do falecimento de 
nossos parentes. Mesmo em lugares dis-
tantes, se estamos dispostos. [...] Quando 
nós precisamos deles, nós vamos. Quando 
eles precisam de nós, eles vêm. E essa é 
a vida dos Guarani. Se não estamos tran-
quilos em um lugar, nos mudamos para 
outro. Nos mudamos para outra aldeia ou 
saímos em busca de um lugar para cons-
truir uma nova aldeia. Desde os tempos 
antigos, esse é o nosso modo de ser. Nós 
caminhamos” (Chamorro, 2018).

Como em outros filmes dos Mbyá-Guarani, 
há uma ressonância entre um modo de fazer 
cinema e um modo de ser criança: a câmera 
se faz um “dispositivo nômade”, atrelada tanto 
à “experiência de perambulação desse povo 
tantas vezes expulso das suas terras” (Brasil, 
2013, p. 261), como à marca de circulação das 
crianças, como aqui mostramos.

Mas há também outros modos de esse 
corpo-câmera se evidenciar: Mondeo, por 
exemplo, é o único filme do nosso corpus 
que não possui legendas e/ou dublagem, 
convocando o espectador a vasculhar seu 
repertório simbólico, tentando consolidar, 
de algum modo, o quebra-cabeça de inter-
rogações provocado pelo desconhecimento 
quanto ao idioma Guarani, língua falada 
pelos meninos no filme. Se em outros fil-
mes nos encontramos como dependentes 
das palavras ditas (dos diálogos em portu-
guês ou legendas) – e não exclusivamente 
daquilo que emerge nas e das cenas, na 
qualidade de imagem fílmica –, Mondeo 
nos convoca a ouvir além das palavras, 
remetendo à seleção discursiva que Menezes 
e Bergamaschi (2015) apontam em relação 
aos Guarani, especialmente quanto a uma 
estratégia de “preservação”, que escolhe e 

Palermo instrui Neneco sobre como falar e o que falar com a senhora que lhes vende sabão.
Fonte: Mbya Mirim (2013)

IMAGENS 5 E 6



dossiê cinema e educação

Revista USP • São Paulo • n. 145 • p. 83-104 • abril/maio/junho 202596

seleciona palavras que serão ditas, reser-
vando outras (de maior significado) e, com 
isso, evitando que possam ser mal inter-
pretados, principalmente por não indígenas. 
Os Guarani provavelmente não partilham 
de toda sua cultura frente às imagens: há 
ali a escolha do que será dito, do que será 
mostrado, por mais que, num primeiro olhar, 
tenhamos a impressão de tratar-se de uma 
imagem “crua”. Em outras palavras, trata-
-se de operar com a câmera não como um 
olho que tudo vê, mas de um corpo-câmera 
que fala e que, nessa condição, se mostra 
autoral na medida em que edita, seleciona 
e produz a imagem que vemos.

Kyringue Rory’i, o sorriso das crian-

ças (2018), filme descrito como da segunda 
fase do cinema indígena (Jesus, 2019), tem 
como realizadora Pará Reté, uma criança 
indígena. O filme nasce em um contexto de 
apropriação indígena da produção de suas 

imagens: Pará tem apenas 11 anos quando 
filma, desenha e narra imagens do seu coti-
diano na aldeia da tia (Xe Xy’y Reko Apy), 
com quem está passando um período de 
tempo, nas circulações rotineiras (práticas 
de mobilidade) entre os Guarani, no Rio 
Grande do Sul. A narrativa se faz de modo 
hábil, afinal, Pará cresceu observando seus 
parentes produzirem filmes e consumindo 
do cinema indígena (Wittmann et al., 2021).

Se até aqui falamos da mobilidade que as 
crianças tinham em frente à câmera, temos, 
em Kyringue Rory’i, um outro viés: aquele 
da dimensão assumida pela criança no ante-
campo. A mudança do ponto de vista de quem 
filma permite a captura de uma outra dimen-
são temporal, por meio da produção de tempo 
fílmico que não é o cronológico, mas sim o 
de descobertas, de experiências, de novidades 
e, justamente por isso, também, e mais uma 
vez, o das repetições criadoras: o tempo lento 

IMAGEM 7

Frame de Mondeo (2015), com os dois meninos Guarani-Kaiowá da Aldeia Pirakuá em Bela Vista, 
Mato Grosso do Sul. Fonte: Mondeo (2015)



Revista USP • São Paulo • n. 145 • p. 83-104 • abril/maio/junho 2025 97

da mão idosa que dedilha na mesa, o tempo 
lento do preparo da comida no fogo ao pé 
do chão, da brincadeira na terra; um tempo 
que se revela, muito mais, como duração, na 
intensidade do vivido em sua imediatez. Esse 
elemento não é de menor importância: ele diz 
de uma linguagem do cinema indígena, no 
caso, da “observação atenciosa dos gestos das 
pessoas”, como já indicava Jean-Claude Bernar-
det, em 2006 (p. 20), em contraste, por exem-
plo, à atenção à câmera, posicionada diante 
do falante, que ainda marca nossa forma de 
produzir documentários.

Além disso, o (meta)filme Kyringue Rory’i 
se mescla à sua própria feitura (Brasil, 2013), 
de maneira a tornar-se, a um só tempo, regis-
tro, testemunho, produção e manifesto fílmico. 
Pará Reté não apenas produz imagens de uma 

infância indígena: ela mesma acena para sua 
implicação naquelas imagens, e não apenas 
como diretora: ao final do filme, produz inter-
venções gráficas que indicam tratar-se da aldeia 
de sua tia; lança mão de intertítulos narrativos 
(escritos à mão, sendo um em Guarani e outro 
em língua portuguesa) para apresentar ideias 
sobre as crianças Guarani – algo que funciona, 
no limite, como um manifesto (imagens 8 e 9): 
“Crianças Mbyá-Guarani quando se levantam, 
se diverte com tudo. Não enxerga o lado ruim. 
Não tem espaço suficiente para brincarem mas 
elas estão lá sempre sorrindo”.

Pensar sobre essa noção de mobilidade 
(do campo para o antecampo) implica colocar 
em relevo outra característica deste corpo-
-câmera da criança: a “da modulação do 
espaço fílmico como espaço histórico, da 

Frames de Kyringue 
Rory’i (2018), 
indicando as 
interferências 
gráficas de Pará Reté. 
Fonte: Kyringue Rory’i, 
o sorriso das crianças

IMAGENS 8 E 9



dossiê cinema e educação

Revista USP • São Paulo • n. 145 • p. 83-104 • abril/maio/junho 202598

passagem dos indivíduos da condição de 
objeto a sujeitos da câmera e, sobretudo, 
do pensar cinematográfico sobre o mundo, 
a partir da perspectiva reversa fílmica origi-
nária” (Felipe, 2023, p. 3). O olho que filma 
(ao que se exige, para isso, certo “distancia-
mento”) também faz parte daquele mundo 
que agora, para nós, se torna imagem, em 
um constante intercâmbio entre o “dentro” 
e o “fora”, entre o “interior” e o “exterior”.

Se Pará Reté indica que o que filma é 
a comunidade da tia – ou seja, que, para 
fazer o filme, ela precisou ir de uma comu-
nidade para outra –, isso se relaciona ao 
trânsito característico dos Guarani (Pisso-
lato, 2006; Santos, 2015), como mencio-
nado. Pará estaria, assim, em um desses  
momentos de trânsito entre casas e entre 
comunidades: entre-lugares. Na circula-
ção de Pará Reté, percebemos em grande 
parte das cenas, em off, um som residual: 
uma rodovia de grande circulação. Não há 
como determinar se o som é (ou não) parte 
intencional na composição, contudo, ainda 
assim, trata-se do registro de um elemento 
extracampo que atua na imagem. O som 
dos carros ao fundo, em alta velocidade, a 
todo tempo, contrasta com aquele dos pás-
saros, das vozes das crianças que brincam, 
do barulho do vento e das árvores. Ele nos 
remete, principalmente, ao “aperto colonial” 
que se manifesta pela impossibilidade de 
se manter o modo de vida extrativista, em 
função da redução drástica de territórios 
desde a invasão colonial e da concessão de 
terras, quase sempre, impróprias para uma 
agricultura de subsistência (se observarmos 
os pomares apresentados no curta, eles são 
recentes, provável tentativa de recupera-
ção do solo). A marca atual da circulação 
Guarani, em que já não é mais possível a 

circulação livre entre terras, adapta-se a 
uma mobilidade entre territórios indígenas.

A mobilidade “externa” das crianças 
Guarani, a mesma que denuncia o “aperto 
colonial” que marca as produções fílmicas, 
é um elemento que também compõe as des-
cobertas de outra criança, Pará (Monique 
Ramos Ara Poty Mattos), em Para’í (2018). 
Neste outro filme, que apresenta caracte-
rísticas da ordem do ficcional (ainda que 
traga elementos constitutivos da realidade 
indígena no Brasil hoje), a terra indígena 
onde a menina mora, violentamente premida 
pela vida urbana, força muitos a dela par-
tirem em busca de outros territórios, como 
é o caso do próprio avô da menina. Para 
ter acesso básico à educação, por exemplo, 
Pará precisa deixar diariamente a comuni-
dade em direção à escola não indígena (o 
que indica a necessidade de sair dela para 
suprir certas demandas sociais). 

A “terra sem males” procurada pelo avô 
de Pará, onde ele poderá enfim plantar, é 
encontrada. Sabendo disso, Pará vai à pro-
cura do avô, arriscando-se a atravessar a 
cidade com outra amiga da aldeia. As duas 
meninas chegam a outra comunidade de ôni-
bus, seguido de uma longa caminhada. Numa 
história tramada por metáforas, a travessia 
feita por Pará desnuda também um espaço 
visual agonístico: um constante ir e vir entre 
dois mundos, o indígena e o não indígena, 
num trânsito que, mais uma vez, diz de um 
entre-lugares. Numa das sequências iniciais 
do filme, Pará circula dentro e fora dos limi-
tes da sua comunidade. O enquadramento da 
imagem centraliza a rua, mas é o movimento 
de Pará que faz a câmera se deslocar e acom-
panhar o andar da menina, tendo as casas 
da aldeia ao fundo (imagens 10, 11 e 12). 
O movimento sutil da imagem nos mostra 



Revista USP • São Paulo • n. 145 • p. 83-104 • abril/maio/junho 2025 99

IMAGENS 10, 11 E 12

Pará andarilhando no entre aldeia e cidade. Fonte: Para’ í (2018)



dossiê cinema e educação

Revista USP • São Paulo • n. 145 • p. 83-104 • abril/maio/junho 2025100

o protagonismo de Pará como corpo-câmera 
que se insinua justamente na emergência 
deste entre: no entre a aldeia e cidade; no 
entre que se manifesta na habilidade de usar 
o celular, o computador e em suas tentativas 
de plantar o milho crioulo; no entre-línguas, 
que a faz questionar o pai sobre o porquê 
de ele nunca ter ensinado a ela o Guarani; 
no entre a aprendizagem da leitura em voz 
alta na escola não indígena com a profes-
sora e aquela, com a mãe, sobre o tempo 
que demora para uma semente crescer; no 
entre a misteriosa diferença entre “cura” e 
“milagre”, exposta pela divergência da mãe 
(que frequenta a casa de reza da aldeia) com 
o pai (indígena convertido, que frequenta 
uma igreja evangélica).

Personagem principal em Cordilheira de 
Amora II (2015), Cariane organiza, igual-

mente, distintas formas de se situar nesse 
espaço indiscernível de um entre. Se o uni-
verso lúdico apresentado em Mondeo e em 
Mbya Mirim remete àquele de aprendizados 
que se dão, basicamente, como resultado de 
um trânsito na mata (e em tudo o que isso 
envolve), Cordilheira apresenta um universo 
de brincadeiras mais híbrido, que se erige 
como resultado visível do contato com o não 
indígena, não apenas pelos objetos que com-
parecem, como também pelo universo que ali 
se instaura. Na “casa própria” que Cariane 
constrói, atrás da casa da família, tijolos sol-
tos fazem as vezes de paredes e escadas de 
um imóvel de “dois andares” (mesmo que ali 
não tenha mais do que dois degraus), a emba-
lagem usada e vazia de sabão Ypê é usada 
como uma televisão, o CD antigo serve de 
índice para um computador, o fragmento de 

Em sentido horário, nos dois primeiros frames superiores, Cariane e Clebisson ligam a televisão na 
sala. Nos frames inferiores, Clebisson trabalha no computador e Cariane toma um café na cozinha. 
Fonte: Cordilheira de Amora II (2015)

IMAGENS 13, 14, 15 E 16



Revista USP • São Paulo • n. 145 • p. 83-104 • abril/maio/junho 2025 101

madeira gasto aparece como porta-retrato, em 
que, de um lado e de outro, duas fotografias 
fazem-se presentes, a porta de um guarda-
-roupa é uma cama, os encartes de produtos 
da Avon são livros infantis (que permitem a 
ela e ao primo Clebisson, com quem brinca, 
ler histórias como Chapeuzinho vermelho e 
Os três porquinhos), o galinheiro vazio é um 
ônibus. Ao que a mãe chama insistentemente 
de “lixo”, Cariane responde: “É brinquedo!”. 
Ao lado do ônibus, uma loja. A mãe insiste: 
“Lixo”. Cariane dobra a aposta: “Um shopping: 
lojas, cabeleireiro, comida, doces, champagne”.

Cariane faz as perguntas e ela mesma as 
responde ao narrar no filme o universo ima-
ginativo que cria: quando se mudou para ali 
onde estão, ela e a família não tinham água, 
não tinham luz, televisão, nada. O lugar onde 
moravam “agora tem dono, outro” – deixando 
entender que se trata de uma terra da qual 
provavelmente foram expulsos. Sem dúvida, 
há elementos concretos sobre os quais aquele 
mundo se erige: seja a ausência de um Estado 
que lhes garanta condições mínimas de vida, 
seja elementos da cultura não indígena com 
os quais ela certamente tem contato. Na pes-
quisa de Santos (2015), que se deu com crian-
ças indígenas Kaiowá da mesma região em 
que o curta foi produzido, observa-se algo 
semelhante nos desenhos por elas produzi-
dos: a recorrência das imagens de casas de 
dois andares, mesmo não sendo um tipo de 
construção comum entre os indígenas dali. 
Questionadas pela pesquisadora, as crianças 
respondiam que isso se devia tanto à televisão, 
como à circulação das crianças na região, 
que lhes permitia ver tais construções não 
indígenas próximas a seu território.

Mondeo (2015) e Cordilheira (2015) 
são produções de um mesmo ano, com o 
“mesmo” povo, em um mesmo Estado, mas 

nos apresentam versões distintas sobre as 
crianças e sobre seus desafios (e sobre suas 
visões frente a esses desafios). Com o filme, 
percebemos, também nessa dimensão, uma 
ausência de homogeneidade quanto a proble-
máticas tão complexas. Em outras palavras, 
mesmo com a proximidade geográfica, o 
“aperto colonial” em que cada um vive é 
único. Ou, ainda, o modo com que cada 
comunidade responde – inclusive em ima-
gem – a esse “aperto” é distinto.

 Contudo, indicar que Cariane organiza 
aquela casa como escape, fuga ou em razão 
de uma falta é reduzir todo um sistema de 
fabulação que a menina cria. Cariane imagina 
a “casa própria”, as portas que precisam ser 
trancadas, imagina o shopping, imagina os 
amigos, os mesmos que posam para as fotos 
do porta-retrato, também imaginado. Imagina 
o filme do qual Cordilheira de Amora II nada 
mais é do que a continuidade – ou seja, Cor-

dilheira de Amora é II porque o primeiro é 
parte (imaginada) do próprio curta a que assis-
timos: mise en abyme no contexto da ima-
gem. Cariane repete, em forma de monólogo, 
a pergunta que recorrentemente lhe é feita: 
“Por que você fala tanto sozinha?”. “Porque 
eu imagino, meu amigo!” Imaginação e reali-
dade ou visível e invisível não ocupam lugares 
distintos (no filme), nem opostos (para ela): 
deslizam em um entre que aqui torna espaço 
indígena e não indígena um só.

Deslocamento, trânsito, deslizamento: no 
contexto da análise dos cinco filmes, a mobi-
lidade de que falamos – trazida por meio do 
que vimos chamando de um corpo-câmera e 
que guarda relações constitutivas com a cul-
tura Guarani –, assume distintos nomes, res-
pondendo a diferentes práticas. Tal categoria 
não se faz matéria para uma romantização da 
criança, mas, antes, indica modos inclusive 



dossiê cinema e educação

Revista USP • São Paulo • n. 145 • p. 83-104 • abril/maio/junho 2025102

tensionantes de ser criança indígena; indica 
urgências, violências, desafios enfrentados 
hoje e historicamente; indica a apresentação 
de universos complexos, ora a nós familiares, 
ora totalmente desconhecidos. Além disso, 
menos do que meros temas a serem levanta-
dos, meras sequências fílmicas, a argumenta-
ção em torno desse corpo-câmera, desse modo 
de ser criança em imagem, não é resultado de 
um esforço interpretativo. O que se tem é a 
composição casuística de uma imagem que é, 
em si, sentido; de uma linguagem que é, em 
si, modos de ser e que, nessa condição, diz 
de modos de ser criança: em seu cotidiano 
mínimo, em seus gestos (os mais singelos, os 
mais intensos), em suas aprendizagens, em 
sua linguagem, tudo ao mesmo tempo; em 
uma palavra: ser em movimento.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Buscamos, neste artigo, estabelecer um 
debate sobre a imagem da criança na medida 
em que dinamizada em cinco filmes vinculados 

ao chamado “cinema indígena”. Proceder a 
esta análise implicou percorrer duas discus-
sões centrais: uma sobre o próprio cinema 
indígena, naquilo que o marca como lingua-
gem e como prática: prática coletiva, mas 
também prática política de apresentar-se e 
fazer-se visível, prática pedagógica, prática 
de resistência. A outra discussão, de ordem 
analítica, se voltou não para a tentativa de 
perscrutar uma pretensa totalidade das ima-
gens, mas extrair, de cada um dos filmes, 
recortes cinematográficos implicados em mos-
trar o funcionamento de narrativas contra-
-hegemônicas, avessas à “História oficial” (que 
insiste em construir a imagem do indígena 
– e da criança indígena – como incivilizada, 
exótica). Ao colocar em jogo a ideia de uma 
(contra)narrativa construída na forma de um 
corpo-câmera, entendemos, tal como Brasil 
(2013, p. 249), a partir de Eduardo Viveiros 
de Castro, que esses filmes funcionam não 
apenas como um modo de “imaginar uma 
experiência” (no caso, da criança Guarani), 
mas especialmente como uma maneira sensível 
de “experimentar uma imaginação”.



Revista USP • São Paulo • n. 145 • p. 83-104 • abril/maio/junho 2025 103

           REFERÊNCIAS 

ALVARES, M. M. “Criança e transformação: os processos de construção de conhecimento”, 
in A. Tassinari; B. S. Grando; M. A. dos S. Albuquerque (orgs.). Educação indígena: 
reflexões sobre noções nativas de infância, aprendizagem e escolarização. Florianópolis, 
UFSC, 2012, pp. 77-91. 

BARROS, M. F. “Tava: cenas da caminhada e da conversação no cinema Mbyá-Guarani”, 
	 in P. Delgado; N. de Jesus (orgs.). Povos indígenas no Brasil: perspectiva no fortalecimento 

de lutas e combate ao preconceito por meio do audiovisual. Curitiba, Brazil Publishing, 2018.
BERNARDET, J.-C. “Vídeo nas aldeias, o documentário e a alteridade”, in Mostra Vídeo 
	 nas Aldeias: um olhar indígena. Olinda, Vídeo nas Aldeias, 2006.
BRASIL, A. “Mise-en-abyme da cultura: a exposição do ‘antecampo’ em Pi’õnhitsi e Mokoi 

Tekoá Petei Jeguatá”. Significação, v. 40, n. 40, 2013, pp. 245-65.
CACHOEIRA, L. A.; BONIN, I. “Pedagogias culturais em realizações de cineastas Mbyá-

Guarani”. Interritórios – Revista de Educação, v. 5, n. 9. Caruaru, Universidade Federal 
	 de Pernambuco, 2019.
CARELLI, V.; ECHEVARRÍA, N.; ZIRIÓN, A. “Diálogos sobre o cinema indígena”. 
	 Los Cuadernos de Cinema 23 – Conversas, n. 7. México, 2016.
CHAMORRO, E. “A cultura da caminhada Mbyá-Guarani em foto, vídeo e outros 

documentos”. Revista IC. São Paulo, Itaú Cultural, 2018.
COHN, C. “A criança, o aprendizado e a socialização na antropologia”, in A. Lopes 
	 da Silva; Â. Nunes; A. V. Macedo (orgs.). Crianças indígenas: ensaios antropológicos. 
	 São Paulo, Global, 2002.
COHN, C. “O que as crianças indígenas têm a nos ensinar? O encontro da etnologia 

indígena e da antropologia da criança”. Horizontes Antropológicos, ano 27, n. 60. 
	 Porto Alegre, mai.-ago./2021, pp. 31-59.
CORDILHEIRA de Amora II. Direção de Jamille Fortunato, produção de Alexandre Basso e 

Lia Mattos, elenco com Cariane Martines e Clebisson Domingues. Mato Grosso 
	 do Sul, Espaço Imaginário e Tenda dos Milagres, 2015, 12 min. Disponível em: 
	 http://portacurtas.org.br/filme/?name=cordilheira_de_amora_ii.
COSTA, G. M. da; GALINDO, D. “Produção audiovisual no contexto dos povos indígenas: 

transbordamentos estéticos e políticos”, in P. S. Delgado; N. T. de Jesus (orgs.). Povos 
indígenas no Brasil: perspectiva no fortalecimento de lutas e combate ao preconceito 

	 por meio do audiovisual. Curitiba, Brazil Publishing, 2018.
DELGADO, P. S. “Consolidação do movimento indígena contemporâneo e produção 

audiovisual como uma nova forma de resistência”, in P. S. Delgado; N. T. de Jesus 
(orgs.). Povos indígenas no Brasil: perspectiva no fortalecimento de lutas e combate 

	 ao preconceito por meio do audiovisual. Curitiba, Brazil Publishing, 2018.
FELIPE, M. A. “Contranarrativas fílmicas Guarani-Mbyá: atos decoloniais de desobediência 

institucional no cinema indígena”. MATRIZes, v. 13, n. 1. São Paulo, jan.-abr./2029, pp. 231-54.
FERREIRA, R. S. (Arajeju). “Cinema de luta dos povos originários no Brasil e processos 

colaborativos interculturais: autorias indígenas e narrativas audiovisuais contra-
hegemônicas”, in P. S. Delgado; N. T. de Jesus (orgs.). Povos indígenas no Brasil: 
perspectiva no fortalecimento de lutas e combate ao preconceito por meio do audiovisual. 
Curitiba, Brazil Publishing, 2018.



dossiê cinema e educação

Revista USP • São Paulo • n. 145 • p. 83-104 • abril/maio/junho 2025104

JESUS, N. T.; MOREIRA, B. D. “Comunicação e cultura: dimensão pedagógica das 
narrativas indígenas em audiovisual”, in P. S. Delgado; N. T. de Jesus (orgs.). Povos 
indígenas no Brasil: perspectiva no fortalecimento de lutas e combate ao preconceito 

	 por meio do audiovisual. Curitiba, Brazil Publishing, 2018, pp. 81-98.
KYRINGUE Rory’i, o sorriso das crianças. Imagens, desenhos e crédito a Pará Reté, 

colaboração de Carmem Guardiola, Daniel Eizirik e Tuane Eggers. Rio Grande do Sul, 
2018, 4min.47s. Disponível em: https://vimeo.com/369691287. 

LECZNIESKI, L. “Seres hipersociais: a centralidade das crianças na mitologia, nos rituais e 
na vida social dos povos sul-ameríndios”, in A. Tassinari; B. Grando; M. A. Albuquerque 
(orgs.). Educação indígena: reflexões sobre noções nativas de infância, aprendizagem e 
escolarização. Florianópolis, UFSC, 2012, pp. 25-51. 

MBYA Mirim – Palermo e Neneco. Direção de Ariel Duarte Ortega e Patricia Ferreira. Rio 
Grande do Sul, Vídeo nas Aldeias, 2013, 22 min. Disponível em: https://www.youtube.
com/watch?v=6SA0L7_Qwj4. 

MENEZES, A. L.; BERGAMASCHI, M. A. Educação ameríndia: a dança e a escola Guarani. 
Santa Cruz do Sul, Edunisc, 2015.

MIGLIORIN, C. “O que é um coletivo – Teia: 10 anos”. Revista do IMS. São Paulo, Instituto 
Moreira Salles, dez./2012, pp. 2-15.

MONDEO. Produção de Mosarambihára. Mato Grosso do Sul, Ascuri, 2015, 9 min.45s. 
Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=KRUFcZsS1p8& feature=youtu.be.

OLIVEIRA, M. S. de. “Nhanhembo’é: infância, educação e religião entre os Guarani de 
M’Biguaçu, SC”, in A. Tassinari; B. S. Grando; M. A. Albuquerque (orgs.). Educação 
indígena: reflexões sobre noções nativas de infância, aprendizagem e escolarização. 
Florianópolis, UFSC, 2012, pp. 93-115.

PARA’Í. Direção de Vinicius Toro. História original: Alcides Tupá Jexaka Mirim, Felipe 
Karai Mirim Silva, Márcia Jera Venício, Sonia Barbosa Ara Mirim, Richard Wera Mirim, 
Vinicius Toro. São Paulo, Programa Aldeias, TI Jaraguá, 2018, 1h22min. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=12YOpLCjzr0. 

QUIJANO, A. “Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina”, in 
A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais – Perspectivas latino- 
-americanas. Buenos Aires, Clacso, 2005. 

SANTOS, J. R. Crianças Kaiowá no espaço urbano da Vila Cristina, Amambai, MS: novos 
cenários de socialização. Mestrado em Antropologia. Programa de Pós-Graduação em 
Antropologia da Universidade Federal da Grande Dourados. Mato Grosso do Sul, 2015.

SEIZER DA SILVA, A. C. Kalivôno Hikó Terenôe: sendo criança indígena Terena do/no século 
XXI – Vivendo e aprendendo nas tramas das tradições, traduções e negociações. Tese de 
doutorado. Campo Grande, Universidade Católica Dom Bosco, 2016.

SOARES, I.; SALES, J. A. “Formação audiovisual e identidade indígena na produção de 
cinema e vídeo com os povos Potiguara e Anacé”. Revista Digital do LAV, v. 14, n. 1. 
Santa Maria, UFSM, jan.-abr./2021, pp. 103-20.

TASSINARI, A. “Concepções indígenas de infância no Brasil”. Tellus, ano 7, n. 13. Campo 
Grande, out./2007, pp. 11-25.

WITTMANN, M. A. S. et al. A tela: cinema e realizadores indígenas no Rio Grande do Sul. 
Edição on-line própria da “Mostra Tela Indígena”, 2021.

ZOIA, A.; PERIPOLLI, O. J. “Infância indígena e outras infâncias”. Espaço Ameríndio, v. 4, 
	 n. 2. Porto Alegre, jul.-dez./2010, pp. 9-24.


