
Fr
ee

pi
k

História e cinema LGBTQ+: 
entre memórias e esquecimentos

Ana Cláudia Melo



Fr
ee

pi
k

abstract

This article presents a reflection on 
the history of LGBTQ+ (lesbian, gay, 
bisexual, transgender, and/or queer, etc.) 
representation, through facts and events, 
in films and beyond. For this purpose, 
the connection between cinema and 
history will first be examined, as it has 
been constituted since the beginnings of 
cinematography. Subsequently, drawing 
upon Jacques Rancière’s notions of 
cinema as multiplicity, an alternative 
educational approach to the relationship 
between cinema and history will be 
put forward, one that more inclusively 
addresses the LGBTQ+ issue.

Keywords: cinema; history; education; 
LGBTQ+.

         

resumo

Este artigo apresenta uma reflexão sobre 
a história da representação LGBTQ+ 
(lésbico, gay, bissexual, transgênero 
e/ou queer etc.), através de fatos e 
acontecimentos, nos filmes e para além 
deles. Para tanto, será feita primeiramente 
uma abordagem sobre como se constitui 
a conexão entre cinema e história, desde 
os primórdios da cinematografia. Em 
seguida, a partir do pensamento de 
Jacques Rancière acerca do cinema 
como multiplicidade, será proposta outra 
perspectiva educativa sobre a relação 
entre cinema e história, mais inclusiva à 
questão LGBTQ+.

Palavras-chave: cinema; história; 
educação; LGBTQ+.



Revista USP • São Paulo • n. 145 • p. 105-118 • abril/maio/junho 2025 107

A 
relação entre cinema 
e história, no contexto 
da representação ou 
das lutas do movimento 
LGBTQ+ (lésbico, gay, 
bissexual, transgênero e/
ou queer etc.) em produ-
ções cinematográficas, 
mobiliza outra forma de 
constituir o pensamento 
que tensiona essa cone-
xão desde o advento das 
primeiras máquinas de 

filmar e de projetar. Essa abordagem é 
distinta porque, ao tratarmos dessa cone-
xão, identificamos alguns momentos-chave 
que vinculam cinema e história, mas que 
não tratam sobre a questão LGBTQ+. Para 
demonstrar isso, inicialmente abordare-

mos pelo menos quatro momentos, que 
se destacam na relação entre o cinema e 
a história. Em seguida, evidenciaremos 
outra perspectiva educativa, que pressupõe 
o cinema como multiplicidade, portanto 
inclusiva à temática LGBTQ+.

A princípio está o reconhecimento do 
cinema no seu potencial educativo, obser-
vado logo nos primeiros anos de existência 
do cinema. Em 1898, o pioneiro da cine-
matografia, Boleslaw Matuszewski, lan-
çou o seu texto-manifesto intitulado Une 

nouvelle source de l’histoire. Creation 

d’un dépot de cinematographie histori-

que. Nesta publicação, Matuszewsk afirma 
a sua crença na autenticidade, exatidão 

CINEMA E HISTÓRIA:                                         
UMA BREVE INTRODUÇÃO

ANA CLÁUDIA MELO é pesquisadora 
e professora adjunta do curso de Bacharelado 
em Cinema e Audiovisual e do Programa 
de Pós-Graduação em Artes da Universidade 
Federal do Pará (UFPA). 



dossiê cinema e educação

Revista USP • São Paulo • n. 145 • p. 105-118 • abril/maio/junho 2025108

e precisão da imagem filmada. Também 
defende a criação de um arquivo nacional, 
um repositório, a exemplo dos museus e 
bibliotecas, para preservar filmes como 
evidências históricas. Nesse sentido, argu-
menta que será apenas uma questão de 
tempo para a fotografia animada deixar 
de ser um hobby e se tornar um método 
agradável de estudar o passado e um 
método de ensino eficaz. 

O segundo momento se dá quando 
tão logo cineastas percebem que acon-
tecimentos históricos, especialmente as 
guerras, poderiam resultar em gran-
des filmes. Um marco nesse sentido é 
o curta-metragem francês L’assassinat 

du Duc de Guise ou La mort du Duc 

de Guise (O assassinato do Duque de 

Guise, França, 1908), que levou para o 
cinema um dos trágicos desfechos das 
guerras que opuseram católicos e protes-
tantes, durante o governo de Henrique 
III. Exibido pela primeira vez no dia 17 
de novembro de 1908, na Salle Charras 
de Paris, o filme de cerca de 18 minutos 
provocou grande impacto no público ao 
retratar o momento em que Henrique I de 
Guise, chefe da Liga Católica, foi morto 
a mando do rei, no dia 23 de dezembro 
de 1588. Filme que, aliás, pode ser con-
siderado um momento de transformação 
na própria história do cinema.

Na perspectiva da história do cinema, 
a importância de O assassinato do Duque 

de Guise representa o “começo do fim 
do cinema teatral” (Cousins, 2013, p. 
38) ao mostrar pela primeira vez os 
atores de costas para as câmeras. Tam-
bém inovou por ter cinco cenas e nove 
tomadas, quando a maioria das produ-
ções tinha até então apenas uma ou duas 

cenas (Travers, 2002). Além do que, foi 
o primeiro filme da história do cinema a 
contar com uma composição original, de 
autoria do pianista Camille Saint-Saëns. 
O assassinato do Duque de Guise pode 
ser considerado ainda a própria guinada 
do cinema em direção à história – já que, 
até então, as produções cinematográficas 
eram dominadas pelos enredos cômicos, 
circenses ou burlescos. 

Depois da estreia de O assassinato 

do Duque de Guise, diversas dramatiza-
ções de fatos históricos se sucederam no 
mundo. Na Itália, o filme Cabíria (Cabi-

ria, Itália, 1914), de Giovanni Pastrone, 
trouxe eventos que marcaram as chama-
das Guerras Púnicas, entre os romanos e 
os cartagineses. Nos Estados Unidos, o 
filme Nascimento de uma nação (Birth 

of a nation, EUA, 1915), de David W. 
Griffith, dramatizou aspectos da Guerra 
da Secessão. Griffith fez também Intole-

rância (Intolerance – A sun-play of the 

ages, EUA, 1916), que se passa em quatro 
períodos históricos diferentes. No Brasil, 
conforme Bernardet e Ramos (2013), imi-
grantes italianos, em 1917, promoveram 
o encontro entre o cinema e a história, 
ao lançarem títulos como O Grito do Ipi-

ranga, Heróis brasileiros na Guerra do 

Paraguai e Tiradentes. 
Nos anos 1920, as temáticas de guerra 

continuaram sendo exploradas em diver-
sos filmes ficcionais. Destacamos quatro 
por serem emblemáticos, os dois primei-
ros para a história do cinema e o ter-
ceiro e quarto para uma representação 
inicial LGBTQ+ no cinema: os filmes 
Napoleão (Napoléon, França, 1927), de 
Abel Gance, e O encouraçado Potemkin 
(Battleship Potemkin, URSS, 1929), de 



Revista USP • São Paulo • n. 145 • p. 105-118 • abril/maio/junho 2025 109

Serguei Eisenstein, marcaram a história 
do cinema por apresentarem inovações 
técnicas tanto no processo de filmagem 
quanto no de montagem. O terceiro, Asas 
(Wings, EUA, 1927), que recebeu o Oscar 
de Melhor Filme na primeira edição da 
premiação organizada pela Academia de 
Artes e Ciências Cinematográficas, no dia 
16 de maio de 1929, e o quarto, Marro-

cos (Morocco, EUA, 1930), dirigido por 
Josef von Sternberg, que se passa durante 
a Guerra do Rife ou Marroquina. 

Considerados na atualidade pela Library 
of Congress1 como filmes “culturalmente, 
historicamente ou esteticamente signifi-
cativos”, Intolerância, Asas e Marrocos 
são muitas vezes aclamados na história 
LGBTQ+ por terem mostrado, no cinema 
mainstream hollywoodiano, alguns dos pri-
meiros beijos entre pessoas do mesmo sexo. 
O beijo de Intolerância foi protagonizado 
pelos atores Alfred Paget (príncipe Belsha-
zzar) e Elmo Lincoln (poderoso homem de 
valor). Em Asas, dirigido por William A. 
Wellman, vemos um singelo beijo quase 
de canto de lábios de Jack Powell (Charles 
Rogers) no amigo David Arlen (Richard 
Arlen), antes de sua morte. Marrocos 
entrou para a história do cinema LGBTQ+ 
com a clássica cena em que Mademoiselle 
Amy Jolly (Marlene Dietrich), de cartola e 
smoking, tira uma flor do cabelo, a oferece 
a uma mulher na plateia e em seguida a 
beija nos lábios. 

O terceiro momento se dá nos anos 
1950, quando o cinema começa a ser 

reconhecido pelo campo da história, no 
âmbito da Escola dos Annales, movimento 
francês do século XX que propôs uma 
nova concepção de história. Essa ocasião é 
marcada pelo texto escrito pelo historiador 
das mentalidades Robert Mandrou (1958), 
intitulado Histoire et cinéma, publicado na 
revista Annales, sobre o livro O cinema ou 

o homem imaginário, de Edgar Morin. No 
início do seu artigo, afirma que, há mais 
de meio século, o cinema era “parte da 
história”, mas sociólogos e historiadores 
lentamente se interessavam por essa arte. 
Conforme Mandrou (1958), historiadores 
e sociólogos só começaram a demonstrar 
interesse pelo cinema depois da Segunda 
Guerra Mundial, quando houve uma “pro-
liferação de histórias do cinema e de estu-
dos aprofundados baseados em análises da 
linguagem cinematográfica, da frequência 
ao cinema, da indústria cinematográfica 
e do comércio cinematográfico, todos 
eles sublinhando, de forma contundente, 
o lugar que o cinema ocupou em nossa 
civilização” (Mandrou, 1958, p. 140). 

Por fim, 15 anos depois da publica-
ção de Robert Mandrou (1958), acontece 
o quarto momento, no qual a relação entre 
cinema e história é novamente tratada nas 
páginas da revista Annales. Desta vez, 
no artigo intitulado Le film, une contre-

-analyse de la société?, de autoria do his-
toriador Marc Ferro (1973). Nesse artigo, 
Ferro defendeu, entre outros aspectos, que 
a câmera poderia revelar mais do que cada 
pessoa gostaria. Por isso, propôs que as 
análises a partir das imagens cinemato-
gráficas fossem além da própria imagem. 
Na atualidade, Marc Ferro é considerado 
o pioneiro no campo dos estudos entre 
cinema e história, destacando-se, inclusive, 

1	 Disponível em: https://www.loc.gov/programs/natio-
nal-film-preservation-board/film-registry/complete-
-national-film-registry-listing/.



dossiê cinema e educação

Revista USP • São Paulo • n. 145 • p. 105-118 • abril/maio/junho 2025110

por ter comandado, entre 1989 e 2001, na 
televisão europeia, nos canais La Sept e 
Art, o célebre programa semanal Histoire 

parallèle, que tinha como foco os acer-
vos de filmes produzidos sobre a Segunda 
Guerra Mundial. Ferro também se dedicou 
aos arquivos de filmes da Primeira Guerra 
Mundial e da Revolução Russa.

Quando Marc Ferro morreu, em abril 
de 2021, Antoine de Baecque (2021) res-
saltou que foi a experiência do histo-
riador em arquivos de filmes de guerra 
que o levou a escrever o artigo na Anna-

les, em 1973, hoje considerado um texto 
fundador da disciplina Cinema e Histó-
ria na França. Estudiosa das obras de 
Marc Ferro, Schvarzman (2013) detalha 
que, analisando os arquivos da Primeira 
Guerra, em 1964, Ferro percebeu que 
as imagens continham informações dis-
tintas das que se conheciam através de 
documentos escritos. 

Portanto, com exceção de alguns raros 
filmes que promoveram uma suposta 
representação LGBTQ+, o encontro entre 
o cinema e história se deu mais focado 
nos acontecimentos históricos das guerras. 
Nesse sentido, pensar na perspectiva do 
enlace entre cinema e história, no con-
texto da representação ou das lutas do 
movimento LGBTQ+, nos leva ao encon-
tro das ideias do filósofo da história 
Jacques Rancière, por representar outra 
perspectiva de reflexão, que pressupõe o 
cinema como multiplicidade de coisas e 
que recusa um pensamento teórico único 
(Rancière, 2012, p. 13). Nesse sentido, 
o cinema pode ser tanto o lugar físico, 
como um aparelho ideológico produtor 
de imagens, uma arte, ou aquilo que se 
sedimenta e se acumula em cada pessoa 

que vai ao cinema, ou ainda aquilo que 
a memória vai reorganizando.

O CINEMA E A HISTÓRIA LGBTQ+

Ao tratar sobre a historicidade do 
cinema, Rancière (2017) identifica duas 
maneiras clássicas de se atar cinema e 
história. De um lado, está a que considera 
a história como objeto do cinema e, de 
outro, a que vê o cinema como objeto da 
história. Entretanto, ele argumenta que as 
questões mais interessantes podem sur-
gir quando nos desvinculamos da relação 
objeto/sujeito e “tentamos tomar em con-
junto os dois termos, ver como as noções 
de cinema e de história são interdepen-
dentes e compõem juntas uma história” 
(Rancière, 2017, p. 247). 

O filósofo defende ainda que se con-
sidere, nesse processo, a necessidade de 
uma historicidade que vincule cinema 
e história, seja para se pensar sobre o 
cinema enquanto objeto da história, seja 
para refletir sobre a “representação” da 
história feita pelo cineasta. Essa histo-
ricidade, conforme Rancière, “é, em si 
mesma, uma combinação de várias ‘his-
tórias’”, que, por sua vez, nos remete 
à compreensão dos vários sentidos que 
o termo “história” possui. No caso da 
relação entre história e cinema, o filó-
sofo explica que a história se dá em três 
sentidos: “O tipo de trama em que um 
filme consiste, a função de memoriali-
zação que ele cumpre e a maneira como 
atesta uma participação em um destino 
comum” (Rancière, 2017, p. 249).

Com base nas ideias de Rancière, 
propomos aqui refletir acerca das várias 



Revista USP • São Paulo • n. 145 • p. 105-118 • abril/maio/junho 2025 111

histórias que compõem a representação 
das comunidades lésbica, gay, bissexual, 
transgênero e/ou queer na interseção entre 
cinema e história. Para tanto, precisa-
mos considerar que o cinema e a história 
LGBTQ+ se encontram não apenas quando 
um se torna o objeto do outro, mas remon-
tam a um momento anterior que se pro-
longa em meio às lutas contra a homofobia 
e pelo direito à existência. Poderíamos 
considerar que esse momento começa por 
volta de 1870, quando, conforme Foucault 
(1979), a homossexualidade se tornou alvo 
de controles e intervenções e se iniciaram 
as internações dos homossexuais. Neste 
contexto, o artigo do médico alemão K. 
F. O. Westphal, “Archives de neurologie”, 
de agosto de 1870, foi considerado um dos 
marcos dessa caracterização da homos-
sexualidade. O médico usou a expres-
são “sensações sexuais contrárias” para 
afirmar que o homossexual se opõe ao 
“sentimento correto homem/mulher de 
procriação” e é “dotado de uma anoma-
lia congênita” (Foucault, 1988). Assim, 
como uma “espécie”, “objeto de análise 
médica”, aos homossexuais se processou 
uma série de intervenções e de controles. 
Não sem um discurso de reação, porque, 
como o próprio Foucault nos lembra, esse 
projeto de controle também fez com que 
a homossexualidade falasse por si mesma 
e reivindicasse “sua legitimidade ou sua 
‘naturalidade’ e muitas vezes dentro do 
vocabulário e com as categorias pelas 
quais era desqualificada do ponto de vista 
médico” (Foucault, 1988, p. 112). 

É um projeto de controle que se dá 
em meio ao despontar da literatura da 
homossexualidade (Foucault, 1979) e coin-
cide com o nascimento do cinema, no 

final do século XIX. Portanto, no caso 
do cinema, a história de perseguição a 
gays e lésbicas também estará presente 
nas tramas dos filmes e para além des-
sas tramas, muitas vezes ligando perso-
nagens reais, histórias e fatos por mais 
de 100 anos. Nesse sentido, o cinema, 
seja como arte, seja como técnica, liga-
-se a uma dimensão política. Mais do 
que registrar ou representar, o cinema 
é parte essencial da própria história do 
movimento LGBTQ+ e de uma série de 
lutas contra a homofobia que ainda se 
encontra em curso. 

Inicialmente, a perseguição sofrida pelo 
escritor Oscar Wilde nos ajuda a come-
çar a ilustrar isso. Em 1895, no mesmo 
ano em que aconteceu a primeira pro-
jeção pública e paga do cinematógrafo 
dos irmãos Auguste e Louis Lumière, 
em Paris, Oscar Wilde, em Londres, foi 
condenado a dois anos de prisão por se 
relacionar com outros homens. O termo 
queer, que nos anos 1980 seria ressignifi-
cado pelo próprio cinema e pelos estudos 
acadêmicos, tem sua origem, por vezes, 
associada às ofensas proferidas por John 
Sholto Douglas, 9º Marquês de Queens-
berry, a Oscar Wilde. A palavra queer 
foi empregada na carta lida pelo Marquês 
de Queensberry durante o julgamento de 
Wilde, “na qual ele se refere a Wilde e 
a outros homens homossexuais da época 
como ‘Snob Queers’” (Clarke, 2021). Em 
razão disso, explica Clarke, acredita-se 
que o termo queer como ofensa tenha se 
originado por volta dessa época, reforçado 
ainda mais pela publicidade e notoriedade 
em torno de Wilde e do julgamento cri-
minal. Mais tarde, o termo ganhou novos 
sentidos, alguns considerados injuriosos, 



dossiê cinema e educação

Revista USP • São Paulo • n. 145 • p. 105-118 • abril/maio/junho 2025112

como “marica” e “bicha”, até que, nos 
anos 1960 e 1970, passou a ser entoado 
em tom afirmativo durante as marchas 
gays: “We’re here because we’re queer” 
(Estamos aqui porque somos queer).

O caso de Wilde, à luz da história do 
cinema, se atualiza durante o Festival de 
Cinema Gay e Lésbico de Amsterdã, em 
1991, quando um dos principais diretores 
da geração do New Queer Cinema, Derek 
Jarman, aproveitou a oportunidade para 
pedir a descriminalização póstuma de 
Oscar Wilde, um perdão oficial a tempo 
do centenário de sua condenação, em 
1995. Jarman também propôs levantar 
uma estátua de Wilde nas ruas de Lon-
dres (Rich, 2015, p. 22). Contudo, o per-
dão póstumo a Wilde só veio em 2017, 
depois que o governo britânico ampliou 
os efeitos da Lei de Turing, de 2013, e 
anulou mais de 50 mil condenações de 
cidadãos perseguidos por suas orientações 
sexuais (Gomes, 2017). 

A história de Alan Turing, matemá-
tico inglês, foi retratada no filme O jogo 

da imitação (The imitation game, EUA, 
2014), dirigido por Morten Tyldum. Atu-
almente considerado o pai da computação 
moderna, Turing foi condenado à castração 
química por ter mantido relações sexuais 
com um homem. A prática da homossexu-
alidade na Inglaterra e no País de Gales 
foi considerada crime até 1967. 

A reação à prisão de Wilde e de diver-
sos homossexuais, no final do século XIX, 
se dá por meio da arte, em especial no 
cinema. Amante de Oscar Wilde, Clyde 
Fitch, também dramaturgo, em 1899, aju-
dou a atriz e diretora Olga Nethersole, 
mulher lésbica, a produzir para o teatro 
a versão de Sapho, romance escrito por 

Alphonse Daudet, publicado pela primeira 
vez em 1884. Essa produção resultou no 
primeiro grande julgamento por “inde-
cência” do século XX. A encenação de 
Sapho por Olga Nethersole, no teatro, 
foi seguida depois por mais de 20 adap-
tações para o cinema entre 1900 e 1931 
(Loveday, 2023, p. 35). Para Loveday, 
assim como a Sapho de Nethersole pode 
ser considerada uma reprodução queer da 
história de Daudet, os Saphos cinemato-
gráficos produzidos na esteira do caso 
Sapho também poderiam ser reproduções 
queer. A questão, entretanto, seria saber 
como ou o quanto queer foram esses pri-
meiros filmes, já que: “Assim como os 
críticos homofóbicos e os artistas queer 
deixaram claros os significados queer 
por meio de citações e alusões intertex-
tuais, os Saphos cinematográficos não 
têm um ponto de vista ‘queer’ unifi-
cado; ao invés disso, eles constituem um 
diálogo intertextual altamente erotizado 
sobre o ponto de vista que enfraquece a 
presumida heterossexualidade do cinema 
primitivo” (Loveday, 2023, p. 37).

No entanto, devido à perda ou falta de 
preservação de grande parte da memória 
inicial do cinema, é difícil determinar 
exatamente quantos ou quais filmes já 
representaram ou contaram histórias de 
personagens LGBTQ+. Portanto, essa é 
uma história ainda por ser aprofundada 
ou escrita. 

No livro de curiosidades e primei-
ros fatos sobre o cinema de Robertson 
(1994), a produção alemã Anders als 

die Andern § 175 (Diferente dos outros, 
Alemanha, 1919) é apresentada como o 
filme mais antigo, ainda preservado, a 
tratar abertamente sobre uma relação 



Revista USP • São Paulo • n. 145 • p. 105-118 • abril/maio/junho 2025 113

entre dois homens. A publicação tam-
bém dá à Alemanha o crédito por ter 
realizado o primeiro filme sobre o “amor 
lésbico”, Madchen in uniform (Senhoritas 

de uniforme, Alemanha, 1931), dirigido 
por uma mulher, Leontine Sagan, e sem 
atores homens no elenco. Na atualidade, 
Madchen in uniform e Anders als die 

Andern § 175 são aclamados como os 
filmes que abriram as portas para o pri-
meiro cinema queer. E a Alemanha (e 
Berlim, em particular) é apresentada como 
a “meca LGBT, gerando um clima cultu-
ral propício aos primeiros passos de um 
cinema queer emergente” (Cleary, 2021).

Anders als die Andern § 175 é dirigido 
por Richard Oswald, que também assina 
o roteiro em coautoria com o sexólogo 
Magnus Hirschfeld. A produção, de cerca 
de 50 minutos, conta a história do violi-
nista Paul Körner (Conrad Veidt), que tira 
a própria vida após receber chantagens 
para não ter revelado o seu relaciona-
mento com o estudante de música Kurt 
Sivers (Fritz Schulz). Para além disso, o 
filme é indissociável da história de per-
seguições, do apagamento e da memória 
LGBTQ+ no cinema. 

Depois de décadas desaparecido, uma 
cópia de Anders als die Andern § 175 
foi encontrada no Arquivo Nacional do 
Filme de Moscou. Essa cópia foi usada 
pelo Museu de Cinema e Televisão de 
Munique para reconstituir o filme. As 
cenas perdidas, possivelmente devido à 
censura da época, foram substituídas por 
letreiros e fotos. Em 2004, uma versão 
foi lançada em DVD. 

Na versão em DVD, o filme começa 
com um longo texto explicativo. Nesse 
prólogo, afirma-se que milhares de homos-

sexuais na Alemanha receberam pena de 
mais de cinco anos de prisão devido ao 
§ 175 do Código Penal, promulgado em 
1871 com a criação do Moderno Estado 
alemão. O letreiro prossegue expli-
cando que esta lei foi endurecida na era 
nazista e depois liberou-se nas duas Ale-
manhas, mas não foi abolida até 1994. 
Entretanto, a lei foi desafiada, em 1897, 
pelo movimento alemão de emancipação 
homossexual, o primeiro do gênero no 
mundo. Conforme esse texto explicativo, 
Magnus Hirschfeld, ator e corroteirista do 
filme, sustentava que “todos os homos-
sexuais constituíam um ‘terceiro sexo’ 
biológico, uma minoria social sujeita 
injustamente à discriminação”. O texto 
ressalta que Hirschfeld arguia que o 
parágrafo 175 em nada ajudava, mas sim 
fomentava a extorsão. Segundo o prólogo, 
durante a Primeira Guerra, o diretor do 
filme, Richard Oswald, começou a apoiar 
Hirschfeld e outros sexólogos para pro-
duzir uma série de filmes “explicativos” 
voltados à educação sexual. Depois da 
Primeira Guerra Mundial, prossegue o 
letreiro, a censura foi temporariamente 
suspensa em todos os meios de comunica-
ção na Alemanha, o que abriu uma janela 
para os cineastas tratarem de questões 
relacionadas à sexualidade. Então, em 
1919, Oswald e Hirschfeld realizaram 
juntos o filme Anders als die Andern § 

175, o primeiro a abordar abertamente a 
homossexualidade. Depois desse filme, 
os estúdios alemães fizeram cerca de 
150 longas-metragens de temas sexuais, 
muitos deles “explicativos e ruins”, mas 
com êxito comercial. O prólogo termina 
afirmando que o excesso de filmes provo-
cou vários “protestos” que fizeram voltar 



dossiê cinema e educação

Revista USP • São Paulo • n. 145 • p. 105-118 • abril/maio/junho 2025114

a censura. No centro das controvérsias 
estava, principalmente, o filme Anders 

als die Andern § 175, que teve sua exi-
bição proibida a partir de 1920.

Entre outubro de 2019 e março de 2020, 
o Museu Schwules (da Homossexualidade) 
de Berlim, em parceria com os Museus de 
Cinema e Televisão de Berlim e de Muni-
que, promoveu uma exposição para come-
morar os 100 anos do filme Anders als 

die Andern § 175, que também ficou em 
cartaz por dois meses. Fotografias, pôsteres 
e documentos revelaram que, ao ser lan-
çado, o Anders als die Andern § 175 foi um 
sucesso absoluto de bilheteria em cidades 
como Berlim, Munique, Viena, Estocolmo 
e Amsterdã. Entretanto, acabou esquecido 
por décadas devido à volta da censura na 
Alemanha em 25 de abril de 1920.

Após as primeiras produções alemãs, 
o livro de Robertson (1994) menciona 
outros filmes LGBTQ+ realizados tanto 
em Hollywood quanto em diversos países 
entre os anos 1930 e 1960. Um exemplo é 
o filme Qiu haitang (Japão-China, 1943), 
produzido durante a ocupação japonesa 
de Xangai, que narra a história de Wu 
Yuqin, um ator da Ópera de Pequim espe-
cializado em papéis femininos. No Reino 
Unido, o filme Serious charge (Acusa-

ção grave, Grã-Bretanha, 1959), dirigido 
por Terence Young, é destacado como 
uma das primeiras produções LGBTQ+, 
principalmente pela discussão que pro-
move sobre a homofobia. No filme, um 
vigário interpretado por Anthony Quayle 
é falsamente acusado de molestar um 
delinquente local e enfrenta inúmeras 
agressões de cunho homofóbico.

No contexto de Hollywood, delimitar 
o início do cinema LGBTQ+ tem sido 

bastante desafiador, devido à implemen-
tação do Motion Picture Production Code, 
conhecido como Código Hays, em home-
nagem ao político republicano Will Har-
rison Hays, presidente da Motion Picture 
Producers and Distributors of America, 
entre 1922 e 1945. A criação do Código 
Hays se deu em meio a escândalos envol-
vendo produtores, estrelas e astros da 
indústria cinematográfica hollywoodiana. 
A elaboração do código também atendeu 
a reivindicações de grupos conservadores, 
incluindo religiosos, políticos e jornalis-
tas, autointitulados defensores da moral 
e que se declaravam preocupados com os 
efeitos do cinema na sociedade. Briggs 
e Burke (2004) citam, por exemplo, um 
desses grupos, que em 1919 fazia parte 
de um periódico hoje extinto, “chamado 
significativamente de Educação”, e que se 
declarava preocupado que crianças e ado-
lescentes imitassem as “ações que viam 
na tela” (Briggs; Burke, 2004, p. 245). 

O Código Hays foi elaborado ao longo 
de toda a década de 1920, período em 
que os Estados Unidos enfrentavam os 
efeitos da Grande Depressão. Oficial-
mente, o código entrou em vigor em 31 
de março de 1930. No entanto, o período 
de março de 1930 até julho de 1934 é 
considerado pré-código. O Código Hays 
ficou em vigor até 1968, quando foi 
substituído pelo sistema de classificação 
etária, adotado até os dias atuais. A 
censura à homossexualidade foi uma das 
principais bandeiras do Código Hays, o 
que teve um impacto global, pois fil-
mes de outros países precisavam cumprir 
essas normas para serem exibidos no 
mercado dos Estados Unidos. O código 
também colocou os “filmes LGBTQ+ no 



Revista USP • São Paulo • n. 145 • p. 105-118 • abril/maio/junho 2025 115

armário” e “vilipendiou” personagens 
gays e lésbicas (Kelly, 2013).

Muito daquilo que sabemos sobre as 
memórias gays e lésbicas no cinema mun-
dial e hollywoodiano do período anterior 
e após o Código Hays começou a ser deli-
neado pelo cinéfilo e ativista dos direitos 
gays Vito Russo. No final dos anos 1960, 
após o levante de Stonewall, Russo iniciou 
a sua militância em defesa dos direitos 
dos gays. Para isso, fez do cinema um dos 
seus grandes aliados. Na Gay Activists 
Alliance (GAA), criada em 1969, em Nova 
York, Russo desenvolveu o projeto Movie 
Nights, um evento considerado precursor 
“de suas turnês mundiais que deram ao 
público gay seu primeiro fórum coletivo 
para a análise de imagens gays no cinema 
mainstream” (Schiavi, 2011). 

As pesquisas e palestras de Vito Russo 
sobre o cinema LGBTQ+ culminaram 
no livro The celluloid closet homose-

xuality in the movies, lançado em 1981. 
No livro, Russo afirma que as primei-
ras representações de gays e lésbicas no 
cinema, embora pudessem ser estereoti-
padas, eram surpreendentemente abertas. 
No entanto, isso começou a mudar, nos 
Estados Unidos, após o Código Hays, que 
“demonizou cruelmente” personagens gays 
e lésbicas, dando origem à chamada codi-

ficação queer, que compreende uma série 
de estereótipos negativos e exagerados 
na representação das pessoas LGBTQ+. 

O livro de Russo foi adaptado para 
o documentário que no Brasil recebeu o 
título de O outro lado de Hollywood (The 

celluloid closet, EUA, 100 min.), diri-
gido por Rob Epstein e Jeffrey Friedman. 
Para demonstrar como se deu a repre-
sentação codificada de pessoas LGBTQ+ 

no cinema, o documentário The celluloid 

closet cita mais de 110 filmes entre 1894 
e o início dos anos 1990. O documentá-
rio foi lançado no Festival de Veneza em 
1995. Então, fazia cinco anos que Vito 
Russo havia morrido devido a complica-
ções relacionadas à aids. 

The celluloid closet termina apresen-
tando uma sequência de imagens de filmes 
LGBTQ+ dos primeiros anos da década de 
1990, intercalando depoimentos, comentá-
rios e diálogos entre personagens. A atriz 
Lily Tomlin, que narra o documentário, 
afirma: “O longo silêncio finalmente está 
quebrado, novas vozes emergiram, claras e 
sem culpas. Contam histórias nunca conta-
das, sobre pessoas que sempre existiram”. 
A cineasta Jan Oxenberg completa, em 
outro momento: “Houve uma era incrível 
de censura que não diria a imagens posi-
tivas de gays e lésbicas. Diria de imagens 
reais de gays e lésbicas. Há muitas his-
tórias heroicas. Gays e lésbicas viveram 
apesar da discriminação. Amando uns aos 
outros e sobrevivendo. Há muitas histórias 
heroicas e verdadeiras”. O documentário 
termina com a dança de Tom Hanks e 
Antonio Banderas, em Filadélfia (Phila-

delphia, EUA, 1994) que se funde com 
a dança do casal masculino em The gay 

brothers (EUA, 1894), memorializado por 
Vito Russo como o pr imei ro f i lme 
gay da h istór ia .

Em 1996, o curta-metragem Letters 

from home (Canadá, 1996), do diretor 
canadense Mike Hoolboom, usou trechos 
do discurso proferido por Vito Russo em 
1988, durante um protesto da Aids Coa-
lition to Unleash Power (ACT UP), em 
Albany, Nova York, e em frente ao Depar-
tamento de Saúde e Serviços Humanos, em 



dossiê cinema e educação

Revista USP • São Paulo • n. 145 • p. 105-118 • abril/maio/junho 2025116

Washington, DC. Esse discurso, intitulado 
“Why we fight” (“Por que lutamos”), é 
transformado em diálogo por Hoolboom: 
“Sou uma pessoa que não está morrendo 
de aids, mas vivendo com ela de forma 
bem-sucedida. As reportagens na mídia 
fariam você acreditar em duas coisas: 
que eu vou morrer e que o governo está 
fazendo tudo o que pode para me salvar. 
Eles estão errados em ambas as afirma-
ções. Se estou morrendo de algo, é do 
jeito como você olha para mim [...]”.

Depois de sua morte, Vito Russo deu 
nome ainda ao teste criado pela Gay and 
Lesbian Alliance Against Defamation 
(Glaad) para analisar como personagens 
LGBTQ+ são, nos dias atuais, incluídos 
em um filme. Para passar nesse teste, 
conforme a Glaad, o filme deve conter 
personagem identificável como lésbica, 
gay, bissexual, transgênero e/ou queer. 
Contudo, esse personagem não deve ser 
definido única ou exclusivamente por 
sua orientação sexual ou identidade de 
gênero. O personagem LGBTQ+ deve 
estar ligado ao enredo de tal forma que 
a remoção do personagem tenha um efeito 
significativo. A história do personagem 
LGBTQ+ não deve ser ofensiva (evitar 
estereótipos conhecidos sem desenvolvi-
mento posterior). Em filmes com vários 

personagens LGBTQ+, pelo menos um 
personagem deve passar por esse ponto 
para que o filme passe no teste. 

Com base nessa trajetória delineada 
até aqui sobre a representação LGBTQ+ 
no cinema e considerando a importância 
da militância de Vito Russo para ajudar 
a reconfigurar a relação entre cinema e 
história, gostaríamos de voltar, por fim, 
ao pensamento de Rancière quanto à 
vinculação entre arte e política, o que 
incluiria também o cinema. Para Ran-
cière (2010), a arte não é política pelas 
mensagens que transmite nem pela forma 
que representa as estruturas sociais e seus 
conflitos. Também não é política porque 
estimula revoltas ou revela ao espectador 
segredos ocultos do poder. A arte será 
política, para Rancière, na maneira como 
configura “um sensorium espaço-temporal 
que determina maneiras do estar junto 
ou separado, fora ou dentro, face a ou 
no meio de […]” (Rancière, 2010, p. 46). 
Nesse sentido, conforme Zacchi (2015), 
Rancière defende que o filme “tem, sim, 
contundência política”, especialmente 
“pelo jogo de expectativas, concretiza-
ções e frustrações que a narrativa impõe”. 
No caso do cinema LGBTQ+, esse jogo 
se deu e continua se dando nos filmes e 
muito além deles. 



Revista USP • São Paulo • n. 145 • p. 105-118 • abril/maio/junho 2025 117

           REFERÊNCIAS 

BAECQUE, A. de. “Cinéma et histoire: ce que nous a appris Marc Ferro”. L’Histoire. 28/
abr./2021. Disponível em: https://www.lhistoire.fr/cin%C3%A9ma-et-histoire-ce-que-
nous-a-appris-marc-ferro. 

BERNARDET, J.-C.; RAMOS, A. F. Cinema e história do Brasil. São Paulo, Verona, 2013.
BRIGGS, A.; BURKE, P. A história social da mídia: de Gutenberg à internet. Rio de Janeiro, 

Jorge Zahar, 2004.
CLARKE, M. “‘Queer’ history: a history of queer”. The National Archives. 9/fev./2021. 

Disponível em: https://blog.nationalarchives.gov.uk/queer-history-a-history-of-queer/. 
CLEARY, S. “How a school drama with an all-female cast broke down doors for queer 

cinema, 90 years ago”. British Film Institute – BFI. 16/mar./2021. Disponível em: 
	 https://www.bfi.org.uk/features/madchen-in-uniform-leontine-sagan. 
COUSINS, M. História do cinema: dos clássicos ao cinema moderno. São Paulo, Martins 

Fontes, 2013.
FERRO, M. “Le film, une contre-analyse de la société?”. Annales – Économies, Sociétés, 

Civilisations, 28e année, n. 1. Paris, jan.-fev./1973, pp. 109-24. 
FOUCAULT, M. História da sexualidade – A vontade de saber. V. 1, 17ª ed. Rio de Janeiro, 

Edições Graal, 1988.
FOUCAULT, M. Microfísica do poder. Organização, introdução e revisão técnica de Roberto 

Machado. 11ª ed. Rio de Janeiro, Edições Graal, 1979.
GOMES, T. “Lei de Turing: o diploma que perdoou 50 mil britânicos homossexuais”. 
	 Sapo 24. 1º/fev./2017. Disponível em: https://24.sapo.pt/atualidade/artigos/lei-de-

turing-o-diploma-que-perdoou-50-mil-britanicos-homossexuais. 
KELLY, A. M. “Great moments in gayness: Dietrich in Morocco”. The film experience. 

26/jun./2013. Disponível em: http://thefilmexperience.net/blog/2013/6/26/great-
moments-in-gayness-dietrich-in-morocco.html. 

LOVEDAY, K. “Sapho kiss: queer reproduction in early cinema”. Early Popular Visual 
Culture, v. 21, n. 1. Londres, 5/fev./2023, pp. 32-73. 

MANDROU, R. “Histoire et cinéma”. Annales – Economies, Sociétés, Civilisations, 13e année, 
n. 1. Paris, jan.-mar./1958, pp. 140-9. 

MATUSZEWSKI, B. Une nouvelle source de l’histoire – Création d’un dépôt de 
cinématographie historique. Paris, Noizette et Cie, 1898. 

RANCIÈRE, J. “A historicidade do cinema”. Significação, v. 44, n. 48. São Paulo, jul.-dez./2017, 
pp. 245-63. 

RANCIÈRE, J. “Política da arte”. Urdimento – Revista de Estudos em Artes Cênicas, v. 2, n. 15. 
Florianópolis, out./2010, pp. 45-59. 

RANCIÈRE, J. Os intervalos do cinema. Lisboa, Orfeu Negro, 2012.
RICH, R. “Versão da diretora. New queer cinema”, in L. Murari; M. Nagime (orgs.). New 

queer cinema: cinema, sexualidade e política. São Paulo, Caixa Econômica Federal, 2015.
ROBERTSON, P. The guinness book of movies – facts e feats. 5ª ed. Nova York, Abbeville Pr, 

1994.
RUSSO, V. The celluloid closet: homosexuality in movies. Nova York, Harper & Row, 1981.
SCHIAVI, M. Celluloid activist: the life and times of Vito Russo. The University of Wisconsin 

Press, abr./2011. Disponível em: https://uwpress.wisc.edu/books/4731.htm. 



dossiê cinema e educação

Revista USP • São Paulo • n. 145 • p. 105-118 • abril/maio/junho 2025118

SCHVARZMAN, S. “Marc Ferro, cinema, história e cinejornais: histoire parallèle e a 
emergência do discurso do outro”. Artcultura: Revista de História, Cultura e Arte, v. 15, 

	 n. 26. Uberlândia, jan.-jun./2013, pp. 187-204. 
THE LEGACY project. “Vito Russo – Inductee 1946-1990”. Disponível em: https://

legacyprojectchicago.org/person/vito-russo. 
TRAVERS, J. “L’assassinat du Duc de Guise (1908)”. French films, 2002. Disponível em: http://

www.frenchfilms.org/review/l-assassinat-du-duc-de-guise-1908.html#google_vignette. 
ZACCHI, A. P. “As potências do cinema”. Boletim de Pesquisa Nelic, v. 15, n. 24. 23/mar./2015, 

pp. 113-28. 


