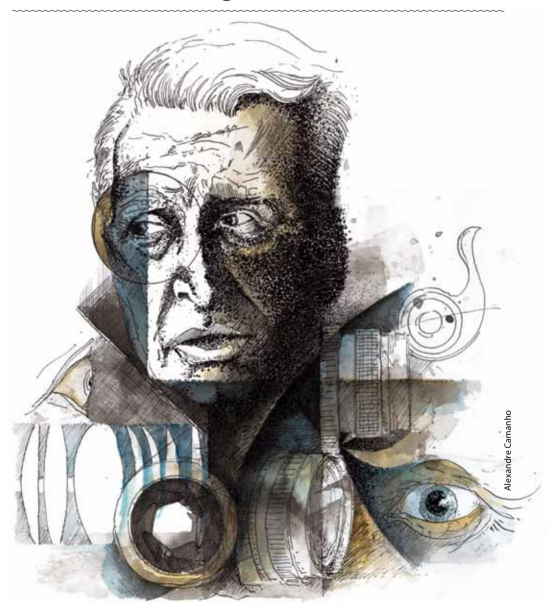
## ROLAND BARTHES E O SIGNO FOTOGRÁFICO

Rodrigo Fontanari



#### OS SIGNOS PERDEM ROLAND BARTHES

Ao analisar o mundo barthesiano, o primeiro questionamento que se faz é: afinal, quem foi Roland Barthes? Ao propor essa pergunta, outras tantas inquietações são suscitadas: um teórico da literatura? Um crítico literário, teatral, cultural? Um semioticista, analista das imagens e da moda? Um teórico da fotografia? Um filósofo? Um conselheiro sentimental? Resta ainda uma outra importante questão: em que corrente intelectual situá-lo? Foi um marxista? Um estruturalista? Um subjetivista? E, afinal, a que gênero pertencem seus escritos? Jornalístico, ensaístico, romanesco, didático?

Uma possível resposta é que Roland Barthes foi tudo isso sucessivamente e ao mesmo tempo. Tal é seu vertiginoso deslocamento teórico e temático que o levou a se definir, como está expressamente exposto nas primeiras linhas de Aula, como "sujeito incerto" e - por que não dizer? - um sujeito impuro. Um pensador que não estabeleceu para si amarras metodológicas. Trilhou caminhos (metodologias) interessantes guiados ao sabor das suas intuições, sem ter o rigor acadêmico da precisão do método. Barthes (2003), lembrando Baudelaire, afirma que deveria ser incluído na Declaração dos Direitos do Homem o direito de ir embora e de se contradizer. O projeto de Barthes era ensinar a "sonhar alto" sua pesquisa, "sem querer agarrar tudo" ("ne pas vouloir saisir"), querer tudo saber, o que causava verdadeira vertigem e decepção naqueles que buscavam inscrever e situar suas pesquisas sobre a rubrica de pensamento "barthesiano". Como aponta Haroldo de Campos em seu Metaliguagem & Outras Metas, a obra de Barthes não pode ser definida por um "ismo", já que sua abordagem dos fenômenos culturais e literários nunca teve um rigor metodológico em suas análises.

Corroborando esse pensamento, magistralmente Leyla Perrone-Moisés (1985, p. 80), em seu livro *Barthes: Saber com Sabor*, analisa a questão do método de pesquisa para Barthes:

"Para caminhar é preciso fixar etapas; no final, o que interessa é o próprio caminho, e os desvios que nele se encontram. Pesquisar como se soubesse o que se busca; levantar, universalmente, hipóteses; adotar, cientificamente, métodos; efetuar, diligentemente, o trabalho. Mas saber que a hipótese é uma miragem, o método uma bengala que a certo ponto se pode jogar fora, e que todo trabalho que vale a pena se nutre do desejo e por ele se justifica".

Muito desse "anarquismo" barthesiano tem a ver com seu modo de pensar o ensino, sempre vinculado à figura da mãe que encoraja, incita, cerca. Um ensino guiado pelo paradigma do mestre que, na literalidade, nada ensina, mas desperta o sujeito para seu saber.

Tal fato coloca em desconforto ainda quem ousa investigar o pensamento de Barthes, um dos maiores pensadores franceses do século XX, pois não faltam a eles críticas que alvejam principalmente aqueles que buscam delinear uma provável linha mestra em torno de algumas temáticas que foram suas obsessões. Não obstante, sabemos o quanto pesa fazer esse tipo de afirmação que vai à contracorrente dos seus críticos que interpretam apressadamente os textos do autor e dos próprios comentadores. Sempre se questiona a validação de atribuir, em meio a esse emaranhado de fios de fusos que constituem os vários textos reflexivos de Barthes, a força de uma teoria, posto que é o próprio autor que coloca de saída o não desejo da sua obra em ser uma teoria para o objeto. E mesmo em meio à biografia do autor, Louis-Jean Calvet coloca que o "Sistema Barthes" (o método barthesiano) depende muito mais de uma "forma de olhar" que de uma teoria.

O que parece porém, é que esses críticos esqueceram, no que toca à própria afirmação de Barthes, o quanto ele foi um sujeito subversivo, que desejava que aqueles que seguiam seus cursos na École Pratique des Hautes Études en Science Sociale e no Collège de France mantivessem com seus objetos de pesquisa uma "relação amorosa" para que seus trabalhos não se tornassem um murmú-

#### **RODRIGO FONTANARI**

é doutorando no Programa de Pós-graduação em Comunicação e Semiótica da PUC/SP, com período de estágio no Centre Roland Barthes (Université de Paris VII). rio de pesquisas indiferentes e indiferenciáveis. Esqueceram, principalmente, a lição da palavra teoria. Tomemos a etimologia da palavra em francês, théorie, proveniente do grego thea, que significa um "modo de ver"; um "modo privilegiado de olhar próximo de Deus": ou ainda uma "ação de observar". Nesse sentido, encontramos em Barthes uma teoria, ainda que não de forma evidente, pois, se tomarmos alguns textos a partir do plano da expressão, eles são considerados poéticos demais para ser ciência. Já no plano do conteúdo, ficam mais evidentes a articulação e a construção de um pensamento. Na medida em que podemos encontrar em seus textos uma articulação de conceitos, é possível, por consequência, depararmos com a constituição de uma teoria (visão) a respeito do objeto (corpus) tomado para análise.

#### O PROJETO SEMIOLÓGICO OU SEMIÓTICO

Parece necessário delinearmos, nesse horizonte, a unidade que liga toda a obra de Barthes, desde *O Grau Zero da Escrita* até seu derradeiro livro em vida, *A Câmara Clara*.

A estrutura comum que parece unir a abertura e o fechamento dessa magistral obra poderia ser resumida num projeto comum: a caça às falsas evidências. Havia em Barthes essa vontade de desvendar e de revelar o compromisso histórico (político) de qualquer discurso, tendo na linguagem o seu material evidente, seja na forma de texto literário ou então encontrado por debaixo, raspando a crosta sígnica que recobre o discurso do vestuário, do cartaz publicitário em outros objetos da cultura.

O esforço de Barthes está para além de compreender o signo, perpassa pelo meio ambiente quotidiano, pela cultura, na medida em que aí se encontram, ao mesmo tempo, objeto e instrumento de comunicação.

O que é subversivo na semiótica barthesiana é a dissecação, que não consiste em opor os signos a outros signos, mas em escancará-los, mostrar do que são feitos. Em outras palavras, a semiótica de Barthes consiste em

assinalar o signo e tentar indicar o que existe além do mecanismo de construção de sentido empregado no processo de enunciação.

Diante da linguagem, estamos ao mesmo tempo perante uma luta contra duas faces linguísticas: de um lado, no plano dos significados (problemas semânticos) e, de outro, na destruição dos significantes, depondo e opondo contra o signo.

Cabe, a essa altura, uma ressalva: o século XX é notadamente marcado pelo apogeu do paradigma semiótico de cunho estruturalista na obra de Roland Barthes. Como aponta Winfried Nörth em A Semiótica no Século XX, os termos "semiótica" ou "semiologia" e "estruturalismo" são tomados praticamente quase como sinônimos. Para todo efeito e com a finalidade de desfazer a problemática da nomenclatura "semiótica" ou "semiologia", podemos dizer que, para alguns autores, o termo "semiologia" está a serviço dos objetos linguísticos fortemente marcados pela tradição dos estudos de Ferdinand Saussure (1857-1913), ao passo que a "semiótica" estaria para aqueles não linguísticos, vinculados, sobretudo, à tradição anglo-saxã, que tem como figura-mestre Charles Senders Peirce (1839-1914). De maneira geral, para ambas as ciências, é o signo que importa em meio a esse jogo de nomenclatura, como elemento produtor de semiose, processo inerente ao ser humano e no qual se estabelece uma relação entre o signo, o seu objeto (conteúdo) e a sua interpretação.

Portanto, a semiótica barthesiana consiste num olhar político sobre os signos, que nada mais é senão excitação do olhar crítico. Essa excitação é uma desconstrução do mundo que nos rodeia, de tal forma que nele encontremos a função-signo, isto é, um mundo signo dele mesmo. Essa função-signo ocorre em muitos sistemas semiológicos cuja substância de expressão não é significar. São objetos de uso sobre os quais a sociedade impôs significação derivada pela finalidade de uso no contexto social. Esforçamo-nos por encontrar neles um desvio de significação que o código constrói por meio da linguagem.

O projeto semiótico de Barthes está nesse imbricamento entre o explícito e o implíci-

to, o denotado e o conotado do processo de comunicação-significação. É a ciência de todas as significações e, estando as significações em todas as instâncias socioculturais, até mesmo nos objetos de uso, é a ciência da sociedade enquanto se significa e, ao mesmo tempo, se distorce, acenando que a semiótica barthesiana tenderia a tornar-se a ciência da ideologia, ou uma ciência que teria a ideologia como último objeto de estudo. Muito mais do que uma busca pela denúncia do falsário no discurso, seu projeto se apresenta em meio à sua heterogeneidade de objetos e de métodos, um *continuum* maior que o olhar ácido sobre o signo.

Roland Barthes é tido como um impostor no campo da semiologia para Troubetzkov, Buysses, Martinet, Prieto, na medida em que esses autores acusavam-no de embaralhar as nomenclaturas (signo/símbolo/índice) e de tomar emprestados aleatoriamente os conceitos e métodos saídos da linguística e aplicá-los aos seus objetos de estudo. Como aponta François Dôsse em A História do Estruturalismo, Barthes, com sua noção muito ampla de signo - tudo que se reveste de uma significação -, leva seus críticos em semiologia a afirmar que ele desviou o projeto original estabelecido por Saussure de desenvolver uma semiologia da comunicação para estabelecer uma simples semiologia da significação.

A semiologia da comunicação joga com a hipótese de que nesse instrumento denominado língua predomina a função de comunicação. Todo sistema de signo tal como a língua tem como função principal a comunicação. O termo "comunicação" é entendido como a intenção de propagar (emitir) mensagem através de um meio que o destinatário reconhece como meio de comunicação. Para esse campo de investigação, a língua é um instrumento neutro que não pertence ao campo das relações sociais e políticas. Ela se ocupa da descrição do funcionamento dos sistemas de comunicação não linguísticos. Na contracorrente, a semiologia da significação, que tem em Barthes seu representante ilustre, entende a língua e todos os fenômenos significativos – o sistema de objetos de uso (função-signo), as artes e a comunicação de massa – a partir de um viés mais sociológico, vendo nesses diversos segmentos um fundo de linguagem umectada de ideologia. Barthes busca, nesses vários textos, a tessitura do conteúdo latente (o sentido conotativo) da linguagem. Nas palavras do próprio Barthes (1980, p. 39),

"[...] A semiologia não é uma chave, ela não permite apreender diretamente o real, impondo-lhe um transparente geral que o tornaria inteligível; o real, ela busca antes soerguê-lo, em certos pontos e em certos momentos, e ela diz que esses efeitos de solevamento do real são possíveis sem chave: aliás, é precisamente quando a semiologia quer ser uma chave que ela não desvenda coisa alguma".

#### SABER COM SABOR: O SIGNO SENSÍVEL

Para Roland Barthes, a semiologia é concomitantemente *ativa* e *negativa*, ou melhor, *apofática* (do grego *apofatikos*, "negativo"): "ela é negativa não por negar o signo, mas porque nega que seja possível atribuir-lhe caracteres positivos, fixos, a-históricos, a-corpóreos, em suma: científicos" (Barthes, 1980, p. 39).

Nesse momento, lançam-se as diretrizes epistemológicas que rompem com o método estruturalista, na medida em que o autor já não crê mais ser possível viabilizar uma ciência do signo sem que se leve em conta o contexto sociopolítico e histórico. Na concepção barthesiana mais madura, esses fatores parecem querer dizer muito mais e produzir muito mais sentido sobre o signo. O signo passa a ser tomado a partir de sua realidade linguística e translinguística, sendo inseparáveis suas faces social e histórica. A semiologia barthesiana seria uma aventura (aquilo que acontece) que vem do significante: uma hegemonia do significante em relação ao significado. O signo é lido como uma produção social e histórica.

O conceito apofático leva o ensino da semiótica barthesiana a duas consequências. A primeira é entender a semiologia como uma metalinguagem, uma vez que, desde sua origem, pressupunha-se ser linguagem sobre linguagens, o signo pleno que se esconde e se revela sob o olhar de uma leitura apurada do semiólogo em signo vazio. Mas isso não nos leva a crer em "metalinguagem e ciência, como se uma fosse a condição obrigatória da outra, quando a primeira não é mais do que signo histórico da segunda, refutável" (Barthes, 1980, p. 38). A segunda consequência apontada pelo autor é a de que a semiologia tem uma relação com a ciência, mas ela mesma não pode ser considerada como uma disciplina: "[...] ela pode ajudar certas ciências, ser, por algum tempo, sua companheira de viagem, propor-lhe um protocolo operatório a partir do qual cada ciência deve especificar a diferença do seu corpus" (Barthes, 1980, p. 38).

Quando Barthes se refere à semiologia ativa, ele quer dizer que ela não repousa numa semiófisis, uma naturalidade inerte do signo, nem mesmo uma semioclastia, destruição do signo (como pretendiam seus primeiros escritos semiológicos), mas, sim, uma semitropia, uma ciência voltada para o próprio signo: "[...] este a cativa e ela o recebe, o trata, e, se preciso for, o imita, como espetáculo imaginário" (Barthes, 1980, p. 40). Portanto, o semiólogo é um sujeito que joga com os signos, "cuja fascinação saboreia, quer fazer saborear e compreender. O signo [...] é sempre imediato, regrado por uma espécie de evidência que lhe salta aos olhos, como estalo imaginário" (Barthes, 1980, p. 40).

A semiótica barthesiana não é hermenêutica, não tem a pretensão de ser uma ciência que tem como objeto a interpretação de um conjunto de signos, pois não é necessário implodir o signo (semioclastia), mas aprender a desenvolver um olhar apurado e crítico do signo. O semioticista muito mais deposita sobre o signo (tela incolor) gotículas de tinta colorida que antes ali não estavam (lê o sentido evidente do significante) do que

faz um trabalho árduo de retirar as pedras de tudo o que encobre a superfície do signo (uma desmontagem para se trazer à tona o verdadeiro sentido). Nesse sentido, o signo é muito uma ficção ou mesmo um véu pintado: não basta ter olhos dotados de aparatos que possam cercar o objeto e trazer à tona o real sentido do signo (vazio), mas é preciso ter antes corpo e sentidos corporais apurados de uma sensibilidade selvagem (sem código) para que possamos espantar com tudo o que nos cai a nossa frente, e nos deparar com aquilo que está evidente.

A semiótica barthesiana rompe com o conceito nietzschiano de ciência adiafórica, isto é, indiferente com relação ao seu objeto. Barthes (2003, p.25) almejava não uma semiótica que fosse mais "um murmúrio de trabalhos indiferentes, que indiferenciavam o objeto, o texto, o corpo", mas uma ciência que provocasse estalo ("tilt"), perturbação. Essa ciência perturbadora nasce a partir da percepção de um corpus como um conjunto de textos com o qual possamos manter uma "relação amorosa", na qual consigamos abstrair a figura da enunciação (o sujeito que fala), e não como mera serventia do imaginário científico, de onde possamos retirar a estrutura.

Se a semiótica é uma leitura clara e sensual dos vários "textos" que a cultura produz, ela não poderia ter por objeto de estudo senão "todos os textos do imaginário: as narrativas, os retratos, as imagens, as expressões, os idioletos, as paixões, as estruturas que jogam, ao mesmo tempo, com uma aparência de verossimilhança e com a incerteza de verdade" (Barthes, 1980, p. 41).

#### A CÂMARA CLARA, UMA TEORIA SEMIÓTICA SUI GENERIS DO SIGNO FOTOGRÁFICO?

É o Barthes do corpo que fala nesse texto, no entanto, um corpo melancólico que sofre a dor do luto de uma perda recente – sua mãe. Diante de *A Câmara Clara* defrontamos com o negativo fotográfico do qual o positivo

seria *O Império dos Signos*. Nesse livro o escritor encontra o gozo do signo que o texto projeta sobre a realidade, enquanto, por oposição, naquele o prazer é substituído pela dor da perda. O texto sugere uma maneira de pensar a realidade diante do signo fotográfico. Nessa obra, o autor faz do signo fotográfico – diluído no signo verbal – uma forma de luto. Em termos barthesianos, temos que uma foto é sempre uma perda (a falta).

Em termos do estatuto semiótica da fotografia, como bem insere Martine Joly em A Imagem e Sua Interpretação, os escritos de Barthes a respeito da imagem fotográfica não tratam da procura de "outras teologias" (expressão do próprio autor) para criticar as teorias que o precederam. De maneira elegante, sem um discurso repleto de palavras de ordem, o autor soube conduzir o olhar do leitor para pensar "[...] a novidade e o futuro da reflexão sobre o significado e a interpretação da imagem nas nossas sociedades" (Joly, 2002, pp. 257-8).

A escritura barthesiana faz do plano de expressão (forma) o próprio conteúdo. Em seu derradeiro ensaio em vida, Barthes deixa uma silhueta evanescente, rastros, pegadas, gestos escriturais para se pensar, seriamente, a fotografia – registro fotoquímico de que algo existiu e aconteceu ("ça a été").

A fotografia não é mais um objeto de estudo teórico relativo, mas o sujeito de uma experiência absoluta – prática, afetiva e existencial. Passamos, então, de uma problemática da imagem como um objeto para aquela do sujeito em face da imagem fotográfica. Nesse livro, o semioticista interroga sobre o visível e não sobre o que se dá a ver: aquilo que é concretamente visto pelo sujeito. Trata-se de pensar na "configuração semiótica da luz" e de como ela se apresenta como construção.

Para a escritura desse livro, Barthes se coloca na posição do selvagem que se espanta com tudo o que vê à sua frente. Experimenta, em plena sensibilidade, a qualidade do signo – que provém da fotografia – quando pousa o seu olhar sobre ela. É a qualidade da consciência imediata, uma impressão (sentimento) in totum, indivisível, não analisável, inocente

e frágil. A consciência encontra-se diante de uma pura qualidade de sentimento. Deixar-se guiar pela qualidade dispara em Barthes uma sensação, provocando um sentimento, uma reação específica, uma comoção do indivíduo em relação ao estímulo. A ação se concretizou na forma de escritura. A qualidade do sentimento que provocou uma reação se traduziu, por meio da mente interpretadora de Barthes, em verbo - o verbo se faz carne. O que era mera qualidade encarnada no signo fotográfico desperta em Barthes uma sensação que o coloca em posição de escritura, um deleite do signo – tanto para prazer, quanto para dor - que pode despertar numa mente interpretadora. Para Barthes, é inegável a fulgurância de alguns signos fotográficos, que são, na sua mera qualidade de signo, capazes de despertar os mais profundos sentimentos. Nesse sentido, há, em A Câmara Clara, uma semiótica da fotografia, do signo fotográfico, em termos sensíveis em que faz o signo passar pelo corpo. Sendo uma pura ficção, um véu pintado, o signo é a ponte da mediação entre o corpo e os sentidos corporais do ser humano com o mundo. Um processo de mediação - semiose - sem fim.

Ao expressar, ao fazer a mediação do signo fotográfico com o mundo, Barthes sente a necessidade de nomear dicotomicamente esse mundo sígnico que advém da fotografia, que ele denominou por meio de duas palavras latinas: *studium* e *punctum*.

Studium vem do verbo studare, que é um estudo do mundo: tudo aquilo que não tem pungência, o mundo demasiadamente clicado. É o esforço por parte do fotógrafo em agradar ao gosto de alguma maneira: "ao interesse geral, cultural, civilizado, que se tem por uma foto" (Barthes, 2004, p. 42).

O punctum vem do verbo latino pungere, "picar", "furar", "perfurar". Conotativamente, trata-se daquilo que é pungente, que corta, fere, sensibiliza, alfineta e amortiza. Refere-se àquelas fotos que o tocavam "[...] mais vivamente do que por seu interesse geral, por um pormenor que vem me prender, me cativar, me acordar, me surpreender, de maneira bastante enigmática" (Barthes, 2004, p. 42).

Quando o autor analisa o mundo do signo fotográfico e o articula por meio desse par opositivo – studium/punctum –, é evidente que, sem ter o desejo de fazer uma teoria do signo fotográfico, acaba por efetuá-la. Roland Barthes coloca seu leitor em estado de meditação e o faz pensar, e sentir – como ele fez na tessitura do próprio texto do livro – o signo fotográfico, e incita o leitor, o observador, o contemplador que se coloca diante de uma foto, à difícil tarefa de escutar o significante e de encontrar ou não, nesse processo, a pungência do fotográfico no limite da linguagem.

O recorte metodológico que aparece em *A Câmara Clara* constitui uma leitura das imagens técnicas através de um olhar – lente fotográfica – que, embora um pouco mecânico, sabe, na retina do tempo, sentir, conhecer

e reconhecer o que está posto na superfície do registro fotográfico. Na esteira do pensamento barthesiano, a fotografia é considerada como suporte de sentimentalidade, onde há um curto-circuito temporal, a ternura manifesta diante daquilo que não volta mais, daquilo que é inapreensível. Isso pertence ao que poderíamos denominar de primeiro nível de apreensão de uma foto. Num segundo nível, observamos uma foto, reconhecemos o que nela (suporte) está registrado, seus motivos. Por fim, há ainda um terceiro e instigante nível de análise que opõe o simples ato de ver fotos ao de lê-las. Ler requer um olhar atento que saiba decifrar uma linguagem visual e as suas especificidades. A chave do pensar semiótico de Barthes está, antes, no sentir aquilo que está posto diante dos olhos. Pura poética da imagem; puro deleite dos sentidos.

### 3

#### **BIBLIOGRAFIA**



| BARTHES, Roland. <i>Aula</i> . São Paulo, Cultrix, 1980.                         |
|----------------------------------------------------------------------------------|
| . O Óbvio e o Obtuso: Ensaios Críticos III. Rio de Janeiro, Nova Fronteira, 1990 |
| Elementos de Semiologia. São Paulo, Cultrix, 1996.                               |
| O Prazer do Texto. São Paulo, Perspectiva, 2002.                                 |
| <i>Mitologias</i> . São Paulo, Difel, 2003a.                                     |
| Roland Barthes por Roland Barthes. São Paulo, Martins Fontes, 2003b.             |
| A Câmara Clara: Nota sobre Fotografia. Rio Janeiro, Nova Fronteira, 2004.        |
| O Império dos Signos. São Paulo, Martins Fontes, 2007.                           |
| BAUDELAIRE, Charles. Oeuvres Complètes. Paris, Seuil, 1968.                      |
| CALVET, Louis-Jean. Roland Barthes: uma Biografia. São Paulo, Siciliano, 1993.   |
| CAMPOS, Haroldo. Metalinguagem e Outras Metas. São Paulo, Perspectiva, 2004.     |
| DOSSE, François. História do Estruturalismo. 2 vol. São Paulo, Edusc, 2007.      |
| JOLY, Marty. A Imagem e Sua Interpretação. Lisboa, Edições 70, 2002.             |
| NOTH, Winfried. A Semiótica no Século XX. São Paulo, Annablume, 2005.            |
| PERRONE-MOISÉS, Leyla. Roland Barthes: um Saber com Sabor. São Paulo,            |
| Brasiliense, 1985.                                                               |

#