
Eu, o outro e Essa gente: um dilema de 
identidade no romance de Chico Buarque
[ Me, the other and  Essa gente: a dilemma of identity in Chico Buarque’s novel

Lucas Faial Soneghet1

Recebido em 4 de março de 2024
Aprovado em 13 de junho de 2024

SONEGHET, Lucas Faial. Eu, o outro e Essa gente: um dilema de identidade no romance de Chico 
Buarque. Rev. Inst. Estud. Bras. (São Paulo), n. 88, 2024, e10697.

        Seção: Dossiê
                                               DOI: 10.11606/2316901X.n88.2024.e10697 

1   Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ, Rio de Janeiro, RJ, Brasil).

RESUMO ● Este artigo analisa o romance 
Essa gente (2019), de Chico Buarque, enquanto 
formulação de um dilema de identidade 
r e l at ivo à for m ação so c i a l  br a si le i r a . 
Discutem-se os temas da desfaçatez das 
classes intelectuais e o uso de categorias 
raciais como transposições de problemáticas 
típicas da obra de Buarque, a saber, a relação 
com o passado e o futuro em um processo 
histórico calcado em repetições e numa 
utopia frustrada, o embaralhamento entre 
ficção e realidade, e o dilema da relação entre 
“eu” e “outro”. ● PALAVRAS-CHAVE ● Chico 
Buarque; raça; intelectualidade. ● ABSTRACT 

● This paper analyzes the novel Essa gente 
(2019), by Chico Buarque, as a formulation of 
an identity dilemma related to Brazil’s social 
formation. Themes such as the blatancy of 
the intellectual classes and the use of racial 
categories are discussed as transpositions of 
problems typical of Buarque’s work, namely 
the relationship with the past and the future 
in a historical process based on repetitions 
and a frustrated utopia, the shuffling between 
fiction and reality, and the dilemma of the 
relat ionship between “self ” and “ot her”. 
●  K E Y WOR D S  ●  C h ic o Bu a r que ;  r ac e ; 
intellectuality.



Rev. Inst. Estud. Bras . (São Paulo), n. 88, 2024, e10697  •  n. 86  •  dez. 2023 (p. 19-35)2 

Nas primeiras páginas de Essa gente (BUARQUE, 2019), encontramos o narrador 
em primeira pessoa, de nome Duarte, escrevendo ao seu editor queixando-se 
e justificando os atrasos no envio de seu manuscrito. Estamos diante de um 
autor escrevendo sobre outro autor acerca das dificuldades de escrever ou, mais 
apropriadamente, diante de um narrador contando-nos de um escritor que produz 
textos para justificar a ausência de seus escritos. O nome do narrador-personagem, 
Manuel Duarte, rima com Chico Buarque e guarda com ele algumas semelhanças: são 
escritores, apaixonados por futebol, moradores do Leblon, com hábito de deambular 
pelas ruas em busca de inspiração, entre outros paralelos2. Um caso de autoficção e 
metaficção embrulhadas em uma narrativa que contém a si mesma (ou se dobra sobre 
ela). Ao longo do texto, o leitor se depara com textos aparentemente desconectados, 
intitulados por datas e às vezes locais (“Rio, 9 de outubro de 2017”), de gêneros 
distintos – trechos em primeira pessoa narrados por Duarte, matérias de jornal, 
notas extrajudiciais, transcrições de ligações telefônicas, cartas, entre outros – e 
com vozes narrativas variadas. As datas progridem ao longo dos anos de 2018 e 2019, 
mas incluem-se trechos de outras ocasiões que não seguem a ordem cronológica. A 
profusão de vozes narrativas, a falta de linearidade temporal e a aparente desconexão 
entre trechos do romance constituem, na forma, aquilo que há de potente em Essa 
gente enquanto “redução estrutural” do nosso tempo, isto é, transformação da 
realidade do mundo em componente de uma estrutura literária (CANDIDO, 1993, 
p. 9). A identidade do escritor, a natureza da narrativa e o tempo se entrelaçam em 

2   Leite (2021, p. 68-85) enumera em detalhes os paralelos entre Duarte e Buarque, incluindo a semelhança 

fonética no nome das suas primeiras esposas e o vínculo de Duarte com São Paulo, onde Chico Buarque passou 

boa parte de sua vida, e com o Rio de Janeiro, onde residiu por muito tempo.



Rev. Inst. Estud. Bras . (São Paulo), n. 88, 2024, e10697Rev. Inst. Estud. Bras . (São Paulo), n. 88, 2024, e10697  •  n. 86  •  dez. 2023 (p. 19-35)   3

forma e conteúdo de maneira peculiar, desvelando um dilema da formação social 
brasileira já há muito abordado na obra de Chico Buarque3.

Essa gente desponta como uma realização formal mais acabada desses temas. 
Argumento que, no romance, transpõe-se uma nova etapa do dilemático processo 
de construção do Brasil, ou de um projeto de Brasil, através de um dilema de 
identidade e narrativa, ou identificação e narração, no qual o sujeito narrador não se 
reconhece, nem é capaz de formular uma narrativa. Não me refiro estritamente à 
já clássica temática da “identidade nacional”, formulada por sucessivas gerações de 
intelectuais, mas ao ponto de vista particular das classes intelectuais em um processo 
sócio-histórico de construção da imagem de uma comunidade política e cultural. 
Na forma literária, Buarque elabora os “nós inextricáveis que amarram o abismo 
subjetivo de cada um aos movimentos coletivos” (SILVA, 2004, p. 17), amarrando assim 
história, biografia e narrativa ou tempo, identidade e ficção.

O artigo é estruturado da seguinte forma: primeiro, abordo a relação entre 
Duarte, personagem principal e ocasional narrador, e Maria Clara, sua primeira 
esposa, tradutora e revisora de alguns de seus romances. Nesse enfoque, desenvolvo 
a noção de desfaçatez dos intelectuais como primeiro elemento da análise. Na seção 
seguinte, discuto as relações entre Duarte, Agenor e Rebekka, um guarda-vidas 
que salva Duarte de afogar-se e sua esposa, por quem o escritor se atrai. O uso de 
categorias raciais no romance aparece aqui como segundo elemento. Por fim, teço 
algumas considerações acerca da forma e composição do romance, retomando os 
temas trazidos na introdução à luz dos dois elementos elencados.

Duarte e Maria Clara – a desfaçatez dos intelectuais

A primeira menção a Maria Clara ocorre na página 8, no texto datado de 9 de 
dezembro de 2018. O trecho, narrado em primeira pessoa por Duarte, começa com 
um de seus passeios no qual se depara com um novo passeador de cães, um “mulato 

3   Em Estorvo (BUARQUE, 1991), livro narrado em primeira pessoa por um sujeito sem nome, os eventos são 

iniciados pelo encontro com uma figura misteriosa que dispara a personagem principal em uma espiral. 

Através de rememorações e esquecimentos, angústia e violência, espaços de seu passado, em encontros com 

familiares, estranhos, e o crime organizado, o sujeito termina no lugar onde começou. Benjamim (BUARQUE, 

1995), narrado em terceira pessoa, trata da vida e morte de Benjamim Zambraia, antigo modelo fotográfico que 

se vê diante de um pelotão de fuzilamento e lança-se em um labirinto de recordações. Novamente a narrativa 

é circular, com começo e fim no fuzilamento de Benjamim. Apesar do recurso de narração em terceira pessoa, 

há oscilação constante entre a posição onisciente típica de uma focalização externa (GENETTE, 1979) e a 

posição implicada no interior da narrativa, além de oscilação entre presente e passado que parece evocar os 

estados internos e a percepção da própria personagem titular. Em Budapeste (BUARQUE, 2003), a personagem 

principal é o ghost-writer José Costa, que, entre idas e vindas à Hungria, assume o nome Zsoze Kósta. Vivendo 

de sua escrita anônima, Costa/Kósta deleita-se no sucesso daqueles que publicamente assumem a autoria de 

seu trabalho, em um jogo de espelhos que nunca termina, mas continua a se dobrar. No Brasil, é casado com 

Vanda, uma apresentadora de telejornais, enquanto na Hungria começa um caso com Kriska, que ensina a 

ele a língua húngara. 



Rev. Inst. Estud. Bras . (São Paulo), n. 88, 2024, e10697  •  n. 86  •  dez. 2023 (p. 19-35)4 

franzino que conduz e é conduzido por uma dezena de cães, entre os quais o labrador 
de dona Maria Clara”. O passeador de cães é forçado a esperar na portaria, pois a 
dona dos animais não retornou na hora combinada, e o porteiro não autoriza sua 
subida. No trecho subsequente, intitulado “Rio, 23 de setembro de 2017”, lemos uma 
carta de Maria Clara ao “sr. Balthasar”, autor de um livro o qual ela traduziu. Ao 
longo do romance, descobre-se que Maria Clara foi a primeira esposa de Duarte e o 
conheceu quando ele lecionou como professor visitante em sua faculdade em 1999. 
Os dois permaneceram casados por 13 anos, tiveram um filho, nunca nomeado, e 
mantiveram uma relação amistosa três anos após a separação. Quando estavam 
juntos, Maria Clara atuava como revisora e primeira leitora dos manuscritos de 
Duarte – tão reconhecida sua proficiência que haveria boatos de que a esposa, além 
de revisora, “reescrevia os livros dele de cabo a rabo”, como relata Petrus, editor 
de Duarte, em carta a ela. Trabalha com traduções simultâneas em seminários e 
congressos, e sobre a literatura afirma, em “Rio, 27 de outubro de 2017”: “A literatura, 
para mim, deveria ser unicamente fonte de deleite, pois às suas custas eu não teria 
como suprir sozinha as necessidades do meu filho, que, como não é segredo, tem um 
pai ausente e carece de cuidados especiais” (BUARQUE, 2019, p. 12).

Uma intelectual progressista de classe alta, Maria Clara usa sua bagagem cultural 
e sua posição política para se distinguir dos demais – “essa gente”. Nas cartas ao sr. 
Balthasar, datadas de 23 de setembro, 9 de outubro e 27 de outubro de 2017, seu tom 
é elogioso e pomposo, com uso da forma culta e ocasionais expressões em inglês, 
língua natal do correspondente. Desentende-se com o autor estrangeiro, que parece 
não gostar de suas correções, e então conclui: “Mas seja como o senhor quiser, o autor 
é sempre soberano. Ganharei mais tempo para minha árdua vida familiar e não o 
incomodarei com novas cartas que na verdade talvez nem lhe cheguem às mãos, pois 
suspeito estar a me corresponder com sua secretária” (BUARQUE, 2019, p. 11). 

Maria Clara escreve em estilo rebuscado, seja em correspondências pessoais seja 
em profissionais. Seu domínio da língua parece autorizá-la a traduzir o livro para 
o qual foi contratada, atitude que, quando questionada, provoca furor ainda maior 
e a motiva a apontar outras “incongruências”. Na medida em que a tensão cresce, a 
“admiração” declarada na primeira carta dá lugar a certo desprezo pelo interlocutor, 
notável na maneira que se refere ao romance caracterizado como inelegante e 
“extenso”. Mais ainda, é a passagem do “sucesso em seu país” para o “grande êxito 
comercial em meu país” que o romance porventura terá, “apesar de tudo”, que 
denuncia a posição da tradutora. Ela opõe a pureza de seu ofício a uma lógica menos 
digna, a do sucesso comercial, reivindicando uma relação “desinteressada” com a 
arte. A ideia de uma fruição estética ascética e de um empenho pessoal que beira 
o sacrifício – suas correções seriam fruto de um empenho “além do estritamente 
profissional” (BUARQUE, 2019, p. 11) – indica a lógica do campo literário que, por 
sua vez, tensiona-se com o campo econômico e a lógica de mercado. Como “polo 
economicamente dominado, mas simbolicamente dominante” (BOURDIEU, 
1996, p. 101), Maria Clara se distingue do sr. Balthasar, a quem está subordinada 
profissionalmente e de quem retira alguns proventos. Sua proficiência na língua 
serve-a de escudo e aguilhão. 

Ao mesmo tempo que mostram os conflitos internos do campo literário entre um 



Rev. Inst. Estud. Bras . (São Paulo), n. 88, 2024, e10697Rev. Inst. Estud. Bras . (São Paulo), n. 88, 2024, e10697  •  n. 86  •  dez. 2023 (p. 19-35)   5

polo economicamente dominado, mas simbolicamente dominante e seu oposto, as 
três cartas de 2017 deixam entrever uma forma de relação entre dominantes e aqueles 
que percebem como seus subordinados. Maria Clara diz suspeitar que a secretária de 
sr. Balthasar está lendo as cartas e assim insinua duas possibilidades: que a rejeição 
de suas correções pode ser fruto da incompreensão de alguém incapaz de apreciar seu 
trabalho (a secretária) ou que a atitude do sr. Balthasar é análoga à de uma secretária, 
o que o colocaria em posição intelectualmente inferior à tradutora. Para adicionar 
uma volta ao parafuso, a imaginada secretária ganha o adjetivo “cubana”, deixando 
entrever o preconceito étnico-racial maldisfarçado de Maria Clara. 

Enquanto misto de trabalhadora intelectual e artista, Maria Clara e Duarte 
são espelhos. Essa compatibilidade é expressa na forma de uma estranha extensão 
de um no outro: “Persiste aquela antiga sintonia, para não dizer telepatia, que 
frequentemente nos fazia rir à beça, por nos surpreendermos a falar a mesma 
coisa ao mesmo tempo” (BUARQUE, 2019, p. 74). Além da afinidade afetiva, os 
dois compartilham, ou parecem compartilhar, da mesma posição política: “Devo 
ademais te confessar que sinto falta de um amigo com quem partilhar meu 
inconformismo em relação ao que estão fazendo com nosso país. Será que ainda 
teremos nossa correspondência violada? Será que ainda incendiarão os nossos 
livros?” (BUARQUE, 2019, p. 35). 

Assim como Maria Clara, Duarte se distingue dos demais membros das camadas 
superiores pela sua intelectualidade e posição de escritor. Fúlvio Castello Branco, 
antigo amigo de escola de Duarte e advogado, é um típico membro da elite carioca 
conservadora: se gaba constantemente de seu sucesso profissional, frequenta 
o Country Club do Leblon e espanca um morador de rua, logo após dizer que se 
compadece das desigualdades sociais no país. Quando Duarte lhe conta detalhes 
de sua vida financeira, Fúlvio considera lastimável seus “humildes proventos” 
(BUARQUE, 2019, p. 45). No parágrafo seguinte, enquanto observa os jovens passeando 
pelo clube, Duarte se pergunta “se esses jovens algum dia entraram numa livraria” 
(BUARQUE, 2019, p. 46). Quando escreve a outro editor para vender sua obra, Duarte 
diz sobre Petrus, editor atual: “Nosso velho Petrus, tido como um homem culto, 
sensível, amante extremado da boa literatura, revelou-se para mim um comerciante 
reles” (BUARQUE, 2019, p. 116). 

Diante dos seus pares, na maioria mais abastados, Duarte e Maria Clara adotam a 
mesma atitude: deploram sua posição política ou seu cínico apego às coisas materiais. 
No mesmo passo, Buarque insinua o cinismo na posição das duas personagens. 
Quando Duarte escreve ao seu editor para justificar o atraso no envio do último 
romance e pedir um adiantamento, elenca motivos pessoais, o contexto político e a 
crise econômica, e se despede chamando o editor de “amigo”. Durante boa parte da 
trama, o escritor se vê diante da possibilidade de ser despejado por não ter mais como 
arcar com seu aluguel. Aparece assim como uma espécie de artista e intelectual sem 
classe, ou nas franjas das classes altas, desprovido de meios econômicos, mas ainda 
gozando de algumas benesses graças ao seu status enquanto artista, suas relações e 
sua bagagem cultural. A maneira pela qual Duarte transita entre distintos e distantes 
espaços sociais – do Vidigal ao seu prédio no Leblon, até as festas de alta classe de 
Rosane, sua segunda ex-esposa – sem se sentir totalmente à vontade em nenhum 



Rev. Inst. Estud. Bras . (São Paulo), n. 88, 2024, e10697  •  n. 86  •  dez. 2023 (p. 19-35)6 

deles indica uma experiência de profundo descolamento/deslocamento, uma espécie 
de desfaçatez dos intelectuais. 

Roberto Schwarz cunhou o termo “desfaçatez de classe” para falar do narrador 
volúvel Brás Cubas, que lança mão das “novidades da civilização burguesa” para 
justificar, contrariar ou mascarar a arbitrariedade de sua posição de poder fundada 
nas estruturas coloniais ainda vigentes na modernidade (SCHWARZ, 2000, p. 
143). Pego emprestada a desfaçatez para indicar o misto peculiar de deslocamento 
e volubilidade em Duarte e, em alguma medida, Maria Clara. Uma ressalva é 
necessária: há uma distância considerável entre o contexto do qual Machado de 
Assis parte e aquele que vemos transposto em forma no romance Essa gente, no qual 
não estamos diante da burguesia primeva de um Brasil recém-saído do status de 
colônia, mas em um país em seu terceiro período democrático, flertando mais uma 
vez com o autoritarismo. Há um acúmulo de experiências políticas e sociais que 
não se pode ignorar, uma miríade de instituições as quais não existiam na época 
em que Brás Cubas andava pelas ruas do Rio de Janeiro. Tais diferenças, porém, não 
invalidam as semelhanças e continuidades igualmente flagrantes entre outrora 
e agora. A permanência na mudança é um mote do pensamento social brasileiro, 
expresso em conceitos como “modernização conservadora”4 e na mordaz análise 
de Paulo Arantes (2021) sobre o Brasil como “país do futuro”. Em vez de pensar a 
desfaçatez como remanescente de um passado que insiste em não morrer, proponho 
pensá-la como propriedade de um processo social de longo prazo que, através e 
não a despeito de mudanças, é renitente em alguns aspectos. Como nas palavras 
do próprio Schwarz sobre o romance Estorvo (BUARQUE, 1991), permanece válido 
o apontamento de Buarque de uma “disposição absurda de continuar igual em 
circunstâncias impossíveis” (SCHWARZ, 1999, p. 181). Dentre aquilo que continua 
igual, merece destaque a acachapante desigualdade social expressa em disparidades 
e distâncias entre ricos e pobres, pretos e brancos, rural e urbano que fundamenta 
a ideia de desfaçatez. 

Deslocamento e volubilidade

Após um episódio depressivo, Maria Clara se vê sob os cuidados do doutor Kovaleski, 
que recomenda uma acompanhante para assisti-la em casa. Na entrada do dia 18 
de abril de 2019, lê-se uma mensagem de Maria Clara a Kovaleski se queixando da 
técnica de enfermagem e, logo após, uma resposta da mesma:

A crente roda pela casa cantando salmos ou declamando os provérbios, e não tranco a 
porta do quarto porque me confiscaram a chave. Entra sem bater interrompendo meu 
trabalho só para me perguntar se estou em paz, e se eu protestar fala cruz-credo. Numa 
cena crucial do Otelo ela me perguntou se eu conhecia a Epístola aos Romanos do 
apóstolo Paulo, e pôs-se a ler aquilo sem mais nem menos. Voltou em vinte minutos para 

4   É algo como a chamada “modernização conservadora”, nas palavras de Barrington Moore Jr., consagradas 

no Brasil por Werneck Vianna (1976) e Elisa Reis (1982).



Rev. Inst. Estud. Bras . (São Paulo), n. 88, 2024, e10697Rev. Inst. Estud. Bras . (São Paulo), n. 88, 2024, e10697  •  n. 86  •  dez. 2023 (p. 19-35)   7

me contar dos dois marmanjos que vinham no trem de mãos dadas e foram expulsos 
do vagão a pontapés. Leu o versículo de São Paulo que condena os sodomitas, falou 
das mulheres devassas que pecam contra a natureza, e chegou a hora em que perdi as 
estribeiras: bati com a cabeça na parede até ela se calar. Já falei com Kovaleski para 
dispensar essa doida e selecionar melhor suas funcionárias. Não adianta me mandar 
de novo a Dandara do turno de ontem, que fuçava minhas calcinhas, nem a Marinalva 
de anteontem que tinha bafo de pinga. A continuar deste jeito prefiro demitir o próprio 
Kovaleski. (BUARQUE, 2019, p. 110-111).

O contexto da trama de Essa gente remete diretamente ao cenário político dos 
últimos anos no Brasil, em particular à emergência (ou reemergência) de uma direita 
conservadora, cujos valores morais estão vinculados ao credo cristão evangélico, ou 
uma versão do mesmo especialmente focada em questões de comportamento sexual. 
A figura da técnica de enfermagem evangélica aponta para o apelo desse credo nas 
classes populares. Maria Clara, que frequentemente lamenta a situação do país, não 
mostra qualquer simpatia a Jéssica – nomeada depois em diálogo com Duarte. Com tom 
semelhante ao que usa para referir-se à suposta “secretária cubana” de sr. Balthasar, 
a tradutora fala de Jéssica como um estorvo e, para arrematar, elenca as falhas das 
outras “funcionárias” do médico, uma que acusa de roubo ou alguma invasão de sua 
privacidade e a outra que “tinha bafo de pinga”. Em resposta, Jéssica se defende:

Já compreendi que ela não quer ouvir a palavra do Senhor e não foi por mal que insisti 
nas Escrituras. Só acho ruim ela falar que a diária escorchante que me paga não é 
pelos serviços de uma pastora. Depois joga na cara que sou uma simples auxiliar de 
enfermagem, e não enfermeira para usar uniforme branco. [...] Acredito no que pregam 
os Evangelhos, e não é por ser mestra e doutora que ela tem o direito de mangar da 
minha ignorância. Para seu governo, eu tenho algum estudo e também sei quem é o 
Shakespeare que ela tanto lê no quarto. Não li, mas sei que ele escreveu um monte de 
tragédias além de Romeu e Julieta, e se fosse rica eu ia ler esses livros todos em inglês. 
Acontece que eu moro no subúrbio, e de casa para o trabalho gasto três horas com trem, 
metrô e ônibus. Com sorte consigo um assento livre, e o que é que faz o trabalhador 
um tempão sentado, fora ver indecência na internet? A gente lê a Bíblia, que consegue 
quase de graça em qualquer igreja, onde o pastor nos esclarece a linguagem cifrada 
dos profetas. Agora vi que a madame está traduzindo a peça Otelo para o português, 
muito que bem. Ela podia distribuir os livros na estação para ver todo mundo lendo o 
Shakespeare no trem. (BUARQUE, 2019, p. 111-112).

Percebe-se que, além de se queixar do proselitismo de Jéssica, Maria Clara acha 
que paga demasiado pelos seus serviços, faz pouco de sua profissão e zomba de sua 
“ignorância”. Assim como a tradutora e Duarte, seu ex-marido, distinguem-se dos 
mais abastados pelo seu capital cultural e intelecto, marcam sua distância em relação 
aos mais pobres da mesma maneira. Todavia, gozam do privilégio de destratarem dos 
que percebem como inferiores, zombando diretamente deles, ameaçando demiti-los 
e acusando-os de tudo que lhes aprouver. Maria Clara zomba da “ignorância” da 
auxiliar de enfermagem, demonstra ojeriza à sua crença e diminui sua capacidade 



Rev. Inst. Estud. Bras . (São Paulo), n. 88, 2024, e10697  •  n. 86  •  dez. 2023 (p. 19-35)8 

profissional, pois pode escolher ignorar as condições objetivas de vida de Jéssica, que 
a vigia, pois está sob ordens de seu patrão, e que não teve acesso aos bens culturais 
dos quais a tradutora tira seu sustento e lazer.

Duarte, o escritor, afirma que usava “sujeitos que nunca abriram um livro” como 
material para seus romances (BUARQUE, 2019, p. 25), demonstrando que aqueles que 
julga distantes social e culturalmente podem muito bem servir enquanto matéria 
literária. Não obstante, o narrador-escritor mostra simpatia ao passeador de cães 
de Maria Clara que a esperava do lado de fora do prédio após ser proibido de entrar 
pelo porteiro (BUARQUE, 2019, p. 9). Se a personagem Maria Clara tem contornos 
mais firmes, demonstrando desprezo tanto diante “dessa corja” (BUARQUE, 2019, p. 
149) – termo pelo qual se refere a Rosane e demais membros da elite conservadora 
carioca – quanto diante das “funcionárias” e funcionários que contrata – incluso o 
passeador de cães a quem faz esperar na calçada por horas a fio –, Duarte transita 
com alguma ambiguidade, colocando sua desfaçatez e deslocamento em franco 
contraste. Há um paralelo aqui entre Duarte e o protagonista de Estorvo (BUARQUE, 
1991), analisado em curto ensaio por Roberto Schwarz (1999). O crítico identifica no 
romance mais antigo certa “fluidez e dissolução das fronteiras entre as categorias 
sociais”, um “nivelamento” que não se pode entender “sem considerar as oposições 
que ele desmancha” (SCHWARZ, 1999, p. 179). As semelhanças não param aí, visto 
que, assim como o protagonista de Estorvo, que se incomoda com o “luxo dos ricos” 
que a seus olhos “não passa de desafinação” (SCHWARZ, 1999, p. 179), Duarte não se 
sente em casa nas mansões da elite que frequentava no passado.

Na festa na mansão de Napoleão Mamede, atual companheiro de Rosane, sua 
segunda ex-esposa, se sente tão alienado que busca no próprio reflexo no espelho 
um conhecido, até perceber que se confundiu (BUARQUE, 2019, p. 132). Quando 
vai à favela do Vidigal para um churrasco na casa de Agenor e Rebekka, sente-se 
igualmente fora de lugar: “Apresenta-me como famoso escritor aos amigos, que não 
se mostram impressionados, e no cafofo do Agenor me sinto tão deslocado quanto no 
palácio de Napoleão Mamede” (BUARQUE, 2019, p. 140).

Ao encontrar-se com Fúlvio no country club, sente-se da mesma forma: “Logo 
compreendi, porém, que ex-sócio é feito um anjo caído, e se não me trataram com 
maior desdém, foi porque eu vinha a convite de Fúlvio Castello Branco” (BUARQUE, 
2019, p. 45). Duarte vende sua membresia pois estava em dificuldades financeiras, 
incapaz de superar o bloqueio criativo e retomar a escrita do romance, motivo 
pelo qual se desculpa ao seu editor na primeira página do livro. O sentimento de 
deslocamento se desdobra para o próprio espaço da cidade do Rio de Janeiro, o qual 
se mistura entre passado e presente, tornando-se uma massa indistinta na qual o 
artista não tem futuro, mas tem passado:

Visto aqui do alto, o bairro não difere muito de uma favela. A barafunda de edifícios 
sem telhas lembra um amontoado de caixas de sapato destampadas, numa sapataria 
revirada em dia de liquidação. Nos seus recintos, porém, durante anos cheguei a ser 
feliz, casei, tive amantes, comi, bebi, joguei pôquer com amigos, frequentei escritórios, 
consultórios, papelarias, cabeleireiros, sapatarias e tal. Ultimamente não mais, é como 
se eu viesse de uma temporada fora, e na minha ausência o restaurante tivesse virado 



Rev. Inst. Estud. Bras . (São Paulo), n. 88, 2024, e10697Rev. Inst. Estud. Bras . (São Paulo), n. 88, 2024, e10697  •  n. 86  •  dez. 2023 (p. 19-35)   9

uma farmácia, a farmácia um banco, o banco uma lanchonete, e a população tivesse 
sido substituída por outra, que me torce o nariz como a um imigrante, um pobretão. 
(BUARQUE, 2019, p. 20).

O hábito de perambular pela cidade, a profissão nas letras e o nome semelhante 
evocam, em Duarte, a figura de Chico Buarque. Enquanto a personagem não se 
reconhece na cidade, o autor é fruto de um contexto histórico no qual a inteligência 
nacional não se reconhecia na nação:

Chico aparece no cenário nacional neste momento, logo depois do trauma que 
desmanchou a fantasia de uma civilização brasileira para nos colocar diante de um 
novo ciclo de barbárie. E em Chico de certa forma sobrevive a utopia que o golpe 
acabava de enterrar. Sua figura reúne o sonho do compromisso e da identidade entre 
uma elite esclarecida e um povo que enfim teria encontrado seu lugar e destino. (SILVA, 
2004, p. 16).

Trauma e um novo ciclo de barbárie após anos em que o Brasil se projetava para 
um grande futuro. A semelhança entre o contexto do golpe de 1964 e a arrancada 
conservadora consagrada nos anos que seguiram o impeachment da presidenta Dilma 
Rouseff não é superficial. Trata-se de um país em um processo histórico atravessado 
por um padrão recalcitrante de irrupções autoritárias que cortam períodos de avanço 
democrático, sem haver oposição necessária entre “modernidade” e “tradição” ou 
entre “progresso” e “conservadorismo”. Evoca-se aqui a ideia de uma “promessa 
histórica” com “sucessivas frustrações” (SILVA, 2004, p. 17), e da continuidade de 
estruturas e hierarquias tradicionais na sociedade brasileira moderna, temas 
constantes do pensamento social brasileiro. Como argumenta Paulo Arantes (2021, 
p. 13), usando a expressão de Anatol Rosenfeld, a inteligência nacional fabula, diante 
desse cenário, uma “sintaxe da frustração”, sempre ansiosa em busca de uma “nova 
procissão de milagres”, esperançosa para o “encontro marcado com o futuro” do qual 
é artífice por excelência e, cada vez mais, vítima do “mesmo compasso da frustração”.

A obra de Chico Buarque, enquanto sismógrafo dessa conturbada relação dos 
intelectuais e artistas com o tempo, testemunhou a frustração “do projeto de 
modernização conduzido por intelectuais progressistas” (WISNIK; WISNIK, 1999, 
p. 11), mas também de uma ideia de “povo” que não vingou. Nem elites esclarecidas, 
nem o povo brasileiro imaginado. Na última virada do parafuso da história, após um 
período de retomada do nacional-desenvolvimentismo chancelado pelos governos 
do Partido dos Trabalhadores (2002-2014), os fantasmas (nem tão mortos) da tradição 
voltaram com novas roupas. O “povo”, ou pelo menos aquele retratado no romance, 
não é mais potência revolucionária, mas é guardião e promotor de uma moralidade 
conservadora explicitamente excludente. Os outros membros “não esclarecidos” 
da elite se transfiguram em uma turba violenta. Quando Duarte leva para casa o 
revólver de Maria Clara, é ovacionado pelos moradores do Leblon: “É isso aí, mestre! 
Tem que acabar com a raça desses bandidos!” (BUARQUE, 2019, p. 103). O passeador de 
cães, antes auxiliado por Duarte, assalta a casa de Maria Clara e depois é assassinado 



Rev. Inst. Estud. Bras . (São Paulo), n. 88, 2024, e10697  •  n. 86  •  dez. 2023 (p. 19-35)10 

por um atirador de elite da janela de um prédio vizinho. A multidão ao redor grita e 
aplaude, enquanto a polícia continua a alvejar o corpo morto (BUARQUE, 2019, p. 70). 

Nesse ponto, um paralelo curioso com Estorvo (BUARQUE, 1991), tomando a 
análise de Schwarz como prisma para o livro, revela algumas especificidades do 
tempo presente:

Numa grande cena de rua, com corre-corre, camburões e TV, uma baixinha com cara de 
índia procura impedir a prisão do filho, aos gritos e com bons argumentos. O narrador 
sente que vai ficar a favor dela, mas logo vê que se enganou, pois a mulher para de gritar 
quando percebe que não está sendo filmada. O episódio, que o narrador preferia que 
não tivesse acontecido, explica muita coisa, talvez marque um horizonte de época. O 
desejo de tomar o partido dos pobres e de vê-los defender na rua os seus direitos sobe 
de supetão, para se apagar em seguida. É como um reflexo antigo, antediluviano, hoje 
uma reação no vazio, já que a alegria do povo é aparecer na televisão. (SCHWARZ, 
1999, p. 180).

Nos dois casos, vemos uma situação na rua, espaço público aos olhos de todos, 
onde se dramatiza algum tipo de conflito social latente. As semelhanças, porém, 
não vão tão longe. Se em Estorvo encontramos uma mulher que tenta impedir a 
prisão do filho, em Essa gente o passeador de cães não tem sequer um defensor ou 
defensora. O algoz também não é exatamente o mesmo. A mulher de Estorvo discute 
com a polícia, que também está presente no assassinato do passeador de cães, 
porém, o tiro derradeiro não parece vir da arma de um policial: “Foi um tiro na testa 
que tomou, disparado talvez de alguma janela vizinha por um atirador de elite” 
(BUARQUE, 2019, p. 70). A violência não é monopólio das forças estatais. Se antes a 
presença da TV é o que desfaz qualquer aparência de um conflito real entre forças 
policiais e classes populares, agora não há dissolução de aparências. O passeador é 
assassinado, e os transeuntes, transformados em plateia, aplaudem. O espetáculo a 
ser consumindo não é a defesa de direitos, mas a eliminação do criminoso. A própria 
ideia da TV como veículo de mídia de massa, capaz de centralizar informações e 
“dar voz” a quem quer que seja, não faz tanto sentido no mundo das mídias sociais, 
das bolhas de informação e das fake news. A mídia se faz presente no romance 
mais recente pela imagem dos policiais tirando foto com os transeuntes após o 
assassinato do passeador de cães (BUARQUE, 2019, p. 72). Outro espetáculo, outros 
protagonistas. Permanece, porém, o indício de simpatia do narrador-protagonista 
com a personagem no centro da ação, seja a mulher que parece índia ou o passeador 
de cães, que também não dura, pois Duarte logo se ocupa de retirar seu filho que 
“só quer se juntar aos policiais” (BUARQUE, 2019, p. 70).

Maria Clara, apesar de agredida na tentativa de assalto, hesita em prestar queixa 
e não demonstra raiva do passeador de cães. A atitude contrasta com a maneira como 
trata Jéssica, a técnica de enfermagem, que, ao expressar uma atitude politicamente 
conservadora, torna-se alvo do desprezo de Maria Clara, simbolizando o que parece 
estar errado no país. O passeador de cães, por outro lado, só buscava um cofre em 
sua casa. A privação material e a tentativa de remediá-la através de uma atividade 
criminosa compõem uma imagem de “povo” que parece condizer com as expectativas 



Rev. Inst. Estud. Bras . (São Paulo), n. 88, 2024, e10697Rev. Inst. Estud. Bras . (São Paulo), n. 88, 2024, e10697  •  n. 86  •  dez. 2023 (p. 19-35)   11

de Maria Clara, e são justificadas como algo além do controle do indivíduo. Ele é 
um “pobre-diabo” (BUARQUE, 2019, p. 72) e não uma “crente doida”. A diferença 
de tratamento não contraria a ideia de uma desfaçatez da inteligência, mas a 
confirma. Os pobres cujas condições os empurram a atos moralmente condenáveis 
são diferentes daqueles que condenam moralmente o comportamento de outros, e 
essa diferença só é operada pelo intelectual que, munido de argumentos sociológicos 
e psicológicos, distingue e seleciona os representantes do “povo”. A antipatia de 
Maria Clara a Jéssica ganha outra dimensão no desenrolar do romance, quando 
uma nova “funcionária”, Laila, passa a acompanhá-la em casa. Laila é descrita como 
uma “comunista”, militante de partidos e sindicalista, já angariando a simpatia da 
tradutora. Insinua-se que as duas desenvolvem um relacionamento romântico, que 
Duarte não parece perceber, e eventualmente se mudam para Portugal, o refúgio 
escolhido pela classe média brasileira descontente com o país, dos dois lados do 
espectro político (FRANÇA; PADILLA, 2018; MIRANDA, 2022).

Desfaçatez e deslocamento são duas faces da mesma condição de desenraizamento 
da inteligência nacional, incluindo artistas e literatos, diante de um projeto 
estético-político frustrado. Mais uma vez, como para o narrador-protagonista de 
Estorvo, “O desejo de uma sociedade diferente e melhor parece ter ficado sem ponto de 
apoio” (SCHWARZ, 1999, p. 180). Agora, porém, outros elementos se fazem presentes: 
a sanha de violência armada na sociedade civil, em particular nas suas parcelas 
conservadoras, a espetacularização fragmentada e ubíqua na era das mídias sociais 
e a aparente ausência de qualquer possibilidade de diálogo “com bons argumentos”, 
mesmo que no grito. Se a cultura erudita brasileira há muito tempo alimentou-se 
do “povo” e de sua cultura como fontes de inspiração e renovação estética, o que faz 
diante de um “povo” que essa elite não reconhece e não é reconhecida por ele?

Agenor e Rebekka – preto no branco

Agenor é um guarda-vidas morador do Vidigal que salva Duarte de um afogamento. 
O escritor o introduz assim: “O sargento Agenor é um negro bonito de presumíveis 
quarenta anos, se bem que os da sua raça geralmente parecem mais jovens do que 
são” (BUARQUE, 2019, p. 60). Duarte oferece 50 reais a Agenor, que diz estar ofendido 
pelo ato, e então tenta começar uma conversa sem sucesso, até que menciona ser 
escritor. O guarda-vidas pergunta:

– Você quer contar minhas histórias?
– Posso inventar mais algumas, se você permitir.
– E se eu não gostar?
– Troco seu nome.
– E as suas histórias você também inventa?
– Claro, no meu livro posso ser quem eu quiser. Posso até te salvar de um afogamento.
– Você no livro é branco ou preto?
– Hein?
– É preto ou branco?



Rev. Inst. Estud. Bras . (São Paulo), n. 88, 2024, e10697  •  n. 86  •  dez. 2023 (p. 19-35)12 

– Boa pergunta. 
Percebo que nos romances nunca me preocupei em explicitar a minha cor. É curioso 
que, num país onde quase todo mundo é preto ou mestiço, autor nenhum escreveria 
“hoje encontrei um branco...”, ou “um branco me cumprimentou...”, ou “o sargento 
Agenor é um branco bonito de presumíveis quarenta anos, se bem que os da sua raça...”. 
(BUARQUE, 2019, p. 60-61).

A raça do narrador não é mencionada explicitamente outra vez até o fim do livro. 
Em consonância com a desfaçatez que a posição de escritor lhe confere, Duarte fala 
de Agenor como matéria-prima resignada de seu trabalho. Se ele não gostar, troca-se 
o nome e a história continua. A pergunta do guarda-vidas – “Você quer contar minhas 
histórias?” – passa sem resposta, mas é respondida no romance. No desenrolar da 
conversa, Agenor convida o escritor a conhecer sua casa na favela do Vidigal, mostra 
uma foto de sua esposa, Rebekka, uma garota “ruiva e sardenta” (BUARQUE, 2019, p. 61). 

Rebekka, uma holandesa da cidade de Utrecht, ensina inglês para crianças 
em uma escola no Vidigal. Quando se encontra com ela pela primeira vez, Duarte 
descreve-a como uma “branquela de vinte e poucos anos” (BUARQUE, 2019, p. 79). 
Apaixonou-se pela língua brasileira ouvindo o vinil Orfeu da Conceição, trilha sonora 
composta por Tom Jobim e Vinícius de Moraes (1956) para a peça homônima (MORAES, 
1956). Ao visitar o Rio de Janeiro para um festival de música, conheceu Agenor e nele 
reconheceu o Orfeu que imaginava quando criança. Na casa onde reside com Agenor 
na favela do Vidigal, se põe a cantar a canção “Manhã de carnaval”, observada por 
Duarte: “Assistindo àquela cena idílica, tenho a impressão que o casal se preparou 
a sério para fazer bonito no meu romance. Ainda mais agora com a cumplicidade 
do luar, que entra pela janela e ressalta as sardas no rosto da Rebekka” (BUARQUE, 
2019, p. 82). A cena é interrompida por uma barata voadora que pousa em Rebekka, 
provocando um tapa de Agenor. Há uma discussão que termina com a holandesa 
respondendo: “Não me confunda com as suas negas” (BUARQUE, 2019, p. 83). O trio se 
relaciona pelas lentes de categorias étnico-raciais, misturando desejo e “exotização” 
do outro. Agenor pede para que a cor de Rebekka permaneça a mesma na ficção – “Só 
não quero que mude a cor da Rebekka” (BUARQUE, 2019, p. 62). Duarte justifica sua 
atração pela holandesa através da etnia: “Não sei dizer se ela é bonita de rosto, ora 
mais, ora menos, mas esse tipo de judia asquenaze sempre me fascinou” (BUARQUE, 
2019, p. 163). Rebekka diz que poderia se sentir atraída por Duarte se ele fosse “vinte 
anos mais preto” (BUARQUE, 2019, p. 121)5.

Em outra voz, agora de Marilu Zabala, juíza federal e moradora do prédio de 
Duarte, vê-se outra atitude diante de pessoas negras. Em uma carta ao síndico do 
Edifício Saint Eugene, a juíza se queixa do comportamento de Duarte, mencionando 
hábitos que considera falta de “civilidade” – usar o elevador sem camisa e suado, não 

5   Outra vez, as leituras de Schwarz (2012) sobre Buarque merecem menção, em especial sua análise de Leite 

derramado (BUARQUE, 2009). Matilde, a “única escura” entre “várias irmãs claras”, é a mulher dos sonhos de 

Eulálio, narrador-personagem do livro. Como nota Schwarz (2012, p. 144), tanto o desejo de Eulálio por Matilde 

quanto seu ciúme dela “se alimentam da desigualdade de classe e de cor, que segundo a ocasião funcionam 

como atrativo ou objeção”.



Rev. Inst. Estud. Bras . (São Paulo), n. 88, 2024, e10697Rev. Inst. Estud. Bras . (São Paulo), n. 88, 2024, e10697  •  n. 86  •  dez. 2023 (p. 19-35)   13

limpar os sapatos quando entra no prédio, entre outros –, com ênfase em um que 
julga particularmente problemático:

Já duas ou três vezes, da minha janela, tive eu mesma o desprazer de ver certas 
prostitutas – perdão, a palavra é esta, pois nem sequer poderiam ser classificadas como 
garotas de programa, escorts ou demais eufemismos – prostitutas saltando de um Uber 
para subir ao sétimo andar. São mesmo profissionais do mais baixo estrato, e não o 
digo por suas fisionomias, pois sou juíza federal e não tenho preconceito de cor, mas 
pela manifesta falta de compostura com que se vestem e falam palavrões aos berros 
ao celular. (BUARQUE, 2019, p. 19).

O racismo, denegado, aparece no ato de tentar afastá-lo, amparado pelo status 
profissional da queixosa. Em ocasião já mencionada, Fúlvio Castello Branco, personagem 
que parece figurar no mesmo tipo de elite conservadora que Marilu Zabala, agride um 
morador de rua que Duarte diz ter “cara de índio velho” (BUARQUE, 2019, p. 47) logo 
depois de dizer que deplora a desigualdade social e outras mazelas do país.

Identificação e desidentificação

A raça é princípio estruturante de organização da estrutura social brasileira (e não 
só aqui), permeia suas hierarquias e desigualdades, e é mecanismo de identificação 
determinante: “Um brasileiro é designado preto, negro, moreno, mulato, crioulo, pardo, 
mestiço, cabra – ou qualquer outro eufemismo...” (NASCIMENTO, 1978, p. 42). Ser 
identificado racialmente enquanto negro é ser “sobredeterminado pelo exterior” 
(FANON, 2008, p. 108), isto é, ser subtraído a priori ou pelo menos em potencial de 
qualquer substrato de subjetividade que não seja marcado pela racialização. Com 
exceção do honorífico “sargento”, Agenor é logo descrito como um “negro bonito”, 
e o passeador de cães não recebe nome, assim como o “índio velho”. É verdade que 
outros elementos compõem a subjetividade de uma pessoa negra, a depender de 
repertórios culturais, posição social, contexto sócio-histórico e agenciamentos 
(MARPIN, 2020). Não obstante, há uma força indelével da classificação racial como 
princípio de organização social hierarquizante. No romance, todavia, a raça aparece 
à moda brasileira: eufemizada e sugerida. A juíza Marilu Zabala nega qualquer 
preconceito de cor quando fala das “fisionomias” e das ações das trabalhadoras do 
sexo. Maria Clara, progressista convicta, perturbada pela situação do país e pronta 
a demonstrar ojeriza aos membros conservadores de sua classe, não deixa de inferir 
que a secretária que julgava contrariá-la era “cubana”, nem reserva julgamentos às 
técnicas de enfermagem contratadas para assisti-la. 

A desfaçatez das classes intelectuais vista em Maria Clara e Duarte é uma face de 
um abismo entre o “povo” e as classes médias e dirigentes que ganha outra dimensão 
na questão racial, que, por sua vez, é ainda mais profunda, tingindo a percepção das 
personagens de si mesmas e dos outros. Na entrada do dia 28 de setembro de 2019, o 
leitor descobre que Duarte morreu em seu apartamento. Com a chegada da polícia, 
Marilu Zabala aproveita-se de sua posição de juíza e adentra o apartamento:



Rev. Inst. Estud. Bras . (São Paulo), n. 88, 2024, e10697  •  n. 86  •  dez. 2023 (p. 19-35)14 

Retirada gentilmente pelo delegado, a dra. Zabala descreve a fisionomia do defunto, 
os olhos vidrados, a mandíbula torta e uma estranha coloração verde-escura . 
Não custa a circular no hall a informação de que o escritor do 702 era mulato, 
apesar dos desmentidos da própria juíza, para quem nunca houve um inquilino 
afrodescendente no Edifício Saint Eugene. Os moradores fazem silêncio finalmente, 
quando o corpo sulfuroso deixa o apartamento dentro de um saco preto, sobre 
uma maca de aço carregada pelos bombeiros: dá licença, dá licença. Assim que eles 
descem pela escada, alguém comenta que crioulo, quando não caga na entrada, caga 
na saída. (BUARQUE, 2019, p. 189).

Ao final da trama, tal informação sobre a ambígua classificação racial de Duarte, 
personagem a qual o leitor acompanha na grande maioria do entrecho, coloca toda a 
narrativa em outra luz: o devaneio do escritor sobre seu estranhamento em relação 
à cidade, no qual afirma sentir que os moradores o veem como um “imigrante” e 
“pobretão”; os olhares dos membros do country club nos quais sente “hostilidade” 
(BUARQUE, 2019, p. 45); quando policiais no apartamento de Maria Clara, após a 
tentativa de roubo do passeador de cães, pedem seus documentos e o tratam rudemente, 
enquanto ele pensa que era “passível de ser detido como suspeito de cumplicidade no 
crime” (BUARQUE, 2019, p. 71); a pergunta de Agenor – “é preto ou branco?” – parece 
insinuar que o escritor não é facilmente classificável à primeira vista. 

A percepção de si de Duarte deixa intuir algum grau de ambivalência acerca de 
sua identidade racial. Há um paralelo firmado entre o escritor e o “mendigo” agredido 
por Fúlvio que começa no ato da violência: “Ele já está para embicar na rua quando 
freia, salta do carro e vem berrando na minha direção: cai fora, vagabundo!, fora 
daqui, maconheiro! Com uma expressão transtornada, passa por mim às cegas e se 
dirige a um homem deitado na calçada, encostado no muro do clube” (BUARQUE, 
2019, p. 47). Posteriormente, sob ameaça de despejo, Duarte escreve para seu editor 
pedindo um adiantamento e diz que sem o dinheiro logo estará como um sem-teto 
(BUARQUE, 2019, p. 50). E por fim, ainda sem dinheiro, decide pedir emprestado 
a Fúlvio. A entrada que narra tal episódio começa com o escritor refletindo sobre 
como nunca correspondeu às expectativas de seu pai, um desembargador: “De certa 
forma, foi até bom ele não ter vivido para ver seu filho, depois de velho, fazendo papel 
degradante à porta de um clube, praticamente um mendigo como os que Fúlvio gosta 
de espancar” (BUARQUE, 2019, p. 94). 

Sem dinheiro, mas próximo de pessoas ricas que poderiam socorrê-lo, ameaçado 
de perder seu status de escritor se não publicar uma nova obra, mas herdeiro posição 
de seu pai desembargador, que deixou como legado a membresia no country club. As 
idas e vindas do escritor através de estratos sociais distintos conferem a ele algo 
como uma aura escorregadia, uma capacidade picaresca de subir e descer pelas 
escadas da hierarquia, bem como transitar entre os lados da divisa política. No 
entanto, a ameaça de despejo e a incapacidade de escrever o colocam mais próximo 
do que nunca a uma vida de pobreza e esquecimento. Enquanto transita, Duarte 
não consegue se identificar ou pertencer a lugar nenhum. Nas palavras de Rosane, 
sua segunda ex-esposa, o escritor “não se enxerga” (BUARQUE, 2019, p. 44). Ele não 
se reconhece no espelho (BUARQUE, 2019, p. 132), é identificado pelo nome errado 



Rev. Inst. Estud. Bras . (São Paulo), n. 88, 2024, e10697Rev. Inst. Estud. Bras . (São Paulo), n. 88, 2024, e10697  •  n. 86  •  dez. 2023 (p. 19-35)   15

(Duterte) em uma matéria de jornal (BUARQUE, 2019, p. 149) e, após a morte, nenhum 
de seus vizinhos se lembra de tê-lo visto no prédio (BUARQUE, 2019, p. 188). Incapaz 
de se reconhecer na sua cidade, constantemente rememorando as glórias do passado 
e solitário, Duarte vive uma patologia de identificação. Nada lhe dá certeza de quem 
é ou de onde está no mundo. 

É como um ser estranho habitando em um mundo que não foi feito para ele, 
sem ter certeza de por que é percebido enquanto outsider. Esse estado de ser ecoa as 
situações de pessoas pretas e pardas que ascendem socialmente e que enfrentam o 
desafio de viver no “mundo dos brancos” (SOUZA, 1983, p. 64-66; SILVA; LEÃO, 2012; 
FERNANDES, 2013, p. 43). Não se trata, é claro, de dizer definitivamente que Duarte é 
negro, branco, pardo ou qualquer outra coisa. Enquanto intelectual e artista, filho de 
desembargador e morador do Leblon, Duarte experimenta as tensões entre categoria 
racial, classe, status e capital cultural: “Isto é, as discrepâncias entre cor atribuída 
e cor autopercebida relacionadas com a própria situação socioeconômica e cultural 
dos indivíduos” (SCHWARCZ, 2013, p. 93). 

No entanto, a história de Duarte não é de empobrecimento ou de reconhecimento 
de uma negritude negada. A personagem não é um símbolo da população negra 
brasileira, nem estritamente uma alegoria para o racismo. O que as categorias 
raciais mobilizadas na trama iluminam, ainda no plano da relação entre as 
personagens, é um dilema aparentemente insolúvel de identificação com o outro e, 
consequentemente, de formação de uma identidade própria minimamente coerente. 
Esse dilema, conectado tanto à sua posição de intelectual e artista, quanto à sua 
identidade racial, ganha uma terceira dimensão na sua relação com o passado e 
o futuro. De cada lado do jogo de desejo e ciúme entre Agenor, Rebekka e Duarte, 
figura o passado nostálgico e um futuro almejado: Rebekka encontra em Agenor 
o Orfeu Negro pelo qual se apaixonou na ficção da música em sua infância e, 
quando se decepciona com o Agenor real, sonha em voltar para Utrecht, onde o 
reencontraria eterno (BUARQUE, 2019, p. 120); Agenor encontra em Rebekka uma 
mulher com a qual gostaria de ter um “moleque sarará” (BUARQUE, 2019, p. 128), 
insinuando uma imagem positiva de um futuro miscigenado; Duarte apaixona-se 
por Rebekka, tradutora como sua primeira esposa, Maria Clara, desejando recuperar 
sua “juventude por alguns minutos” (BUARQUE, 2019, p. 186), o que reacende sua 
gana por escrever, vislumbrando o futuro do romance até então interrompido: “Sim, 
eu sonhava casar com ela no papel, como casei com a Maria Clara vinte anos atrás, 
e como nos tempos da Maria Clara, tornaria a escrever romances em profusão” 
(BUARQUE, 2019, p. 176). O que as categorias raciais em Essa gente deixam entrever 
é, mais uma vez e de outro modo, o drama de um país cindido e apartado de si, 
incapaz de reconhecer-se e perpetuamente ligado a um retorno do passado que não 
se foi. Duarte não se vê como “mulato” ou “afrodescendente”, e só é assim classificado 
explicitamente após seu fim, quando finalmente é visto pelos seus vizinhos. É como 
se a personagem só aparecesse de fato quando morto, assim como o passeador de 
cães prestes a ser brutalmente assassinado em uma cena que parece um “set de 
filmagem” ou a “gravação externa de uma telenovela” (BUARQUE, 2019, p. 68). A morte 
e o extermínio são as lentes pelas quais os corpos negros de Duarte e do passeador de 
cães vêm à tona, agora desprovidos da possibilidade de qualquer futuro. 



Rev. Inst. Estud. Bras . (São Paulo), n. 88, 2024, e10697  •  n. 86  •  dez. 2023 (p. 19-35)16 

Conclusão – eu, nós, essa gente

Essa gente coloca mais um capítulo no longo processo que, como argumentaram 
Wisnik e Wisnik (1979, p. 12), acusa o “obscurecimento de uma entidade concreta 
e historicamente formada (o povo)” diante de uma elite esclarecida incapaz de 
relacionar-se significativamente consigo mesma ou com o outro diferente. Diante 
disso, a elite intelectual, aqui representada por Duarte, responde ou com “resignação 
e sentimento de impotência” (SILVA, 2004, p. 63) ou com a impossibilidade de narrar. 
A crise do escritor que não consegue escrever, anunciada na primeira página, 
atravessa todo o romance e encontra seu ápice na escrita fragmentada da própria 
vida que é interrompida antes do fim da narrativa. Duarte não começa a história, 
nem a termina. A presença de trechos narrados em terceira pessoa, bem como 
transcrições de ligações telefônicas sem a voz de Duarte, notas judiciais, matérias 
de jornal, incluindo coisas escritas após sua morte, indicam que os elementos que 
compõem Essa gente, assim como os que constituem a instável figura de Duarte, não 
estão sob seu domínio narrativo. Se, como argumentou Ricoeur (1988), identidade e 
narrativa têm uma similaridade estrutural, de tal modo que nos construímos através 
da narração de nós mesmos, Essa gente explora a dificuldade de narrar a si mesmo 
quando parece não haver as referências para produzir nem uma narrativa, nem uma 
identidade de si. Enquanto tenta narrar sua história, Duarte passeia em relações 
nas quais não consegue se diferenciar, nem se identificar com os outros. Enquanto 
procura um fio narrativo, transita entre gêneros, estilos e fragmentos de textos que 
não parecem criar uma unidade coesa. Para que haja um “eu” é preciso um “outro”, 
aquele a respeito do qual, contra o qual e através do qual o “eu” se constitui. Essa 
constatação é ponto de partida tanto da dialética hegeliana (HEGEL, 1992), quanto 
do interacionismo simbólico de Mead (1934), passando pela teoria crítica de Axel 
Honneth (2003) e a filosofia da linguagem de Paul Ricoeur (1992), alcançando status 
de pressuposto e truísmo nas ciências humanas e sociais. Tal definição de si pelo 
outro não pressupõe necessariamente uma relação positiva, como ilustra a dialética 
do senhor e do escravo. No entanto, é preciso um mínimo de relacionalidade, alguma 
ponte que vincule “eu” e “outro” em relações agonísticas, solidárias, amorosas, entre 
outras. É essa ligação que parece estar rompida entre Duarte e as demais personagens. 
Relaciona-se com Maria Clara pelas lentes do passado, com os demais à distância, de 
sua posição enquanto intelectual deslocado e distinto, com Rebekka e Agenor em um 
jogo de desejo e competição cifrado por categorias raciais reducionistas.

Na narrativa desconjuntada do escritor (Duarte) vemos uma tentativa do 
autor (Buarque) de achar uma forma de dar sentido a um mundo aparentemente 
irracional, resistente a grandes explicações e sem perspectiva de transformação 
significativa. O escritor volta ao passado – em Rebekka, no seu filho, nas suas 
memórias e sonhos – tentando recuperar a utopia perdida, aquele momento em 
que parecia possível imaginar o futuro. Quando começa a imaginar um caminho 
adiante, Duarte o faz reescrevendo seu presente em um jogo de espelhos: narra 
a relação com Rebekka com o intuito de conduzir a relação para o desfecho 
que lhe agrada, só para ter sua expectativa frustrada quando ela diz: “Você 
está confundindo tudo”. De fato, ficção e realidade se misturam, um “onirismo 



Rev. Inst. Estud. Bras . (São Paulo), n. 88, 2024, e10697Rev. Inst. Estud. Bras . (São Paulo), n. 88, 2024, e10697  •  n. 86  •  dez. 2023 (p. 19-35)   17

desperto” (SILVA, 2004, p. 119) que questiona a própria relação entre os dois termos 
(AZERÊDO, 2021). Assim alude à ambiguidade da própria realidade transposta na 
forma literária, isto é, um país enredado em mais um retorno ao conservadorismo 
autoritário, ainda atravessado por hierarquias raciais longamente assentadas e 
incapaz de realizar o “futuro” para o qual parece ensaiar sem estreia:

Está claro que tamanha confiança nesse providencial encontro marcado com o 
futuro cedo ou tarde se tornaria uma fonte de frustrações recorrentes. De fato, toda 
essa fantasia progressista mal encobria o estado de ansiedade permanente em que 
vivia pelo menos a inteligência nacional – para não falar o bovarismo das camadas 
dirigentes propriamente políticas e econômicas. (ARANTES, 2021, p. 13)

A fantasia da inteligência nacional traduz-se, na pena de Chico Buarque, em um 
tipo de atitude vacilante, a desfaçatez que disfarça uma soberba diante de um povo 
que a “traiu”. Como Garcia (2006) apontou, no entanto, é preciso se perguntar de 
onde se acusa o povo traidor? Falando em primeira pessoa, na figura de Duarte, 
chegamos mais próximos de um retrato honesto da intelectualidade brasileira diante 
da frustração da promessa de um Brasil do futuro: discordando da elite conservadora 
e a desprezando pela sua falta de capital cultural, nossos intelectuais também não se 
conectam com o povo que, ostensivamente, defenderiam e elevariam, enxergando 
nele somente os que diferem política e culturalmente (Agenor, o guarda-vidas 
conservador, e Jéssica, a técnica de enfermagem evangélica) ou os que são vítimas 
de suas circunstâncias (o passeador de cães). Ao mesmo tempo, Duarte não é capaz 
de enxergar a ambiguidade de sua própria posição. Incapaz de se ver como “mulato”, 
atribui as antipatias e maus-tratos dos que o cercam a outros motivos. Crítico das 
elites conservadoras que organizam jantares com garçons em trajes de cavaleiros 
templários, recupera-se do aperto financeiro lucrando com a onda nostálgica pelos 
tempos monárquicos que varreria a nação. Ademais, sente-se aviltado quando a 
imprensa menciona os cantores castrati, como se o fato histórico fosse de sua autoria 
por ter sido retratado em seu livro (BUARQUE, 2019, p. 85). Tal desconhecimento de 
si não é falha de caráter, mas impossibilidade estruturada: o racismo velado não 
permite a explicitação dos motivos da discriminação, seja por perpetradores ou por 
vítimas, enquanto a nostalgia é condenada somente quando o passado evocado não 
é de agrado de quem evoca. 

Se sabe ou não de onde fala, é prerrogativa da desfaçatez intelectual ocultar-se ou 
escamotear sua posição. Assim, fala-se sobre o povo do ponto de vista de uma elite 
esclarecida, reiterando o “silêncio” do povo que fala por si mesmo (GARCIA, 2006, p. 
200). A forma ecoa o vozerio incompleto: Duarte, Maria Clara, Rosane, Marilu Zabala 
e o narrador falam abundantemente, enquanto Jéssica, a técnica de enfermagem que 
conquista a antipatia de Maria Clara, é a única representante do dito “povo” que fala 
em primeira pessoa. Quando o faz, toca exatamente na ferida: quem é a tradutora 
para falar de sua Bíblia enquanto nada faz para distribuir Shakespeare no trem? 
Evidente, não se trata de Shakespeare para os passageiros do parador, mas de outras 
histórias e de quem as conta. Nesse ponto e nos raros momentos de reflexividade 
genuína de Duarte, as figuras do escritor (Duarte) e do autor (Buarque) se distanciam. 



Rev. Inst. Estud. Bras . (São Paulo), n. 88, 2024, e10697  •  n. 86  •  dez. 2023 (p. 19-35)18 

A personagem é provocada: você é preto ou branco? É escritor de sucesso ou não é? 
A resposta de Buarque é dada em tom sombrio, numa narrativa sem fio aparente 
e sem resposta. No final, não se encontram registros do livro no computador de 
Duarte. Ele estaria escrevendo afinal? O salto serve para lembrar que pode não 
haver possibilidade de narrativa para o escritor no interior da trama, mas para nós, 
leitores e narradores, ainda é possível dizer alguma coisa sobre o tempo presente, em 
cacofonia e na multidão de vozes.

SOBRE O AUTOR

LUC A S FAIA L SONEGHET  é  pós - doutora ndo 
no Programa de Pós-Graduação em Sociologia e 
Antropologia do Instituto de Filosofia e Ciências 
Sociais da Universidade Federal do Rio de Janeiro 
(PPGSA/IFCS/UFRJ).
lucas_faial@hotmail.com
http://orcid.org/0000-0003-2905-3395

Referências

ARANTES, Paulo. A fratura brasileira do mundo: visões do laboratório brasileiro da mundialização. São 
Paulo: [s.n], 2021. https://doi.org/10.34024/9786500173857. ePUB – (Coleção sentimento da dialética 
/ coordenação Pedro Fiori Arantes). 

AZERÊDO, Genilda. Essa gente, de Chico Buarque, como um romance (não) escrito: metaficção e crítica 
social. Scripta Uniandrade, v. 19, n. 1, 2021, p. 76-95. https://doi.org/10.55391/2674-6085.2021.1979.

BOURDIEU, Pierre. As regras da arte: gênese e estrutura do campo literário. São Paulo: Companhia das 
Letras, 1996.

BUARQUE, Chico. Estorvo. São Paulo: Companhia das Letras, 1991.
BUARQUE, Chico. Benjamim. São Paulo: Companhia das Letras, 1995.
BUARQUE, Chico. Budapeste. São Paulo: Companhia das Letras, 2003. 
BUARQUE, Chico. Leite derramado. São Paulo: Companhia das Letras, 2009.
BUARQUE, Chico. Essa gente. São Paulo: Companhia das Letras, 2019.
CANDIDO, Antonio. O discurso e a cidade. São Paulo: Duas Cidades, 1993.
FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Salvador: EDUFBA, 2008.
FERNANDES, Florestan. O negro no mundo dos brancos. São Paulo: Global, 2013. 
FRANÇA, Thais; PADILLA, Beatriz. Imigração brasileira para Portugal: entre o surgimento e a constru-

ção midiática de uma nova vaga. Cadernos de Estudos Sociais, v. 33, n. 2, 2018, p. 207-237. https://doi.
org/10.33148/CES2595-4091v.33n.220181773.

GARCIA, Walter. Um mapa para se estudar Chico Buarque. Revista do Instituto de Estudos Brasileiros, n. 43, 
2006, p. 187-202. https://doi.org/10.11606/issn.2316-901X.v0i43p187-202.



Rev. Inst. Estud. Bras . (São Paulo), n. 88, 2024, e10697Rev. Inst. Estud. Bras . (São Paulo), n. 88, 2024, e10697  •  n. 86  •  dez. 2023 (p. 19-35)   19

GENETTE, Gérard. O discurso da narrativa: ensaio de método. Lisboa: Vega Universidade, 1979. 
HEGEL, G. W. F. Fenomenologia do espírito. Parte I. Tradução de Paulo Meneses com a colaboração de 

Karl-Heinz Efken. 2. ed. Petrópolis: Vozes, 1992. (Pensamento Humano).
HONNETH, Axel. Luta por reconhecimento: a gramática moral dos conflitos sociais. Tradução de Luiz 

Repa. São Paulo: Editora 34, 2003.
LEITE, Maria Jodailma. Borrando as fronteiras entre realidade e ficção: autoficção em Essa gente, de Chico 

Buarque de Holanda. 2021. Dissertação (Mestrado em Literatura e Crítica Literária). Pontifícia Uni-
versidade Católica de São Paulo (PUC-SP), São Paulo, 2021. Disponível em: https://repositorio.pucsp.
br/handle/handle/24194. Acesso em: fev. 2024.

MARPIN, Ábia. Repertórios de negritude: racismo, música e teoria racial. 2020. 327f. Tese (Doutorado em 
Sociologia). Universidade do Estado do Rio Janeiro, Instituto de Estudos Sociais e Políticos, 2020. 

MEAD, George Herbert. Mind self and society from the standpoint of a social behaviorist. Edited by Charles 
W. Morris. Chicago: University of Chicago, 1934.

NASCIMENTO, Abdias do. O genocídio do negro brasileiro: processo de um racismo mascarado. Rio de 
Janeiro: Paz e Terra, 1978.

REIS, Elisa. Elites agrárias, state-building e autoritarismo. Dados, v. 25, n. 3, 1982, p. 331-348. Disponível em: 
https://dados.iesp.uerj.br/es/edicoes/?vn=25-3. Acesso em: fev. 2024.

RICOEUR, Paul. L’identité narrative. Esprit, v. 7-8, n. 140-141, 1988, p. 295-304.
RICOEUR, Paul. Oneself as another. Chicago: The University of Chicago Press, 1992.
SCHUCMAN, Lia Vainer. Entre o encardido, o branco e o branquíssimo: branquitude, hierarquia e poder na 

cidade de São Paulo. São Paulo: Veneta, 2016.
SCHWARCZ, Lília Moritz. Nem preto nem branco, muito pelo contrário: cor e raça na sociabilidade brasileira. 

São Paulo: ClaroEnigma, 2013.
SCHWARZ, Roberto. Sequências brasileiras: ensaios. São Paulo: Companhia das Letras, 1999.
SCHWARZ, Roberto. Um mestre na periferia do capitalismo. São Paulo: Duas Cidades/Editora 34, 2000.
SCHWARZ, Roberto. Martinha versus Lucrécia: ensaios e entrevistas. São Paulo: Companhia das Letras, 

2012.
SILVA, Fernando Barros e. Chico Buarque. São Paulo: Publifolha, 2004.
SILVA, Graziella Moraes; LEÃO, Luciana T. de Souza. O paradoxo da mistura: identidades, desigualdades 

e percepção de discriminação entre brasileiros pardos. Revista Brasileira de Ciências Sociais, v. 27, n. 
80, 2012, p. 117-133. https://doi.org/10.1590/S0102-69092012000300007

SOUZA, Neusa Santos. Tornar-se negro: as vicissitudes da identidade do negro brasileiro em ascensão 
social. Rio de Janeiro: Edições Graal, 1983.

VIANNA, Luiz Werneck. Liberalismo e sindicato no Brasil. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1976. 
WISNIK, José Miguel; WISNIK, Guilherme. O artista e o tempo. In: CHEDIAK, Almir (Ed.). Songbook: Chico 

Buarque. v. 4. Rio de Janeiro: Lumiar, 1999, p. 8-20.


