
Três ensaios sobre o cinema, 
de Iúri Tyniánov

Three essays on cinema, by 
Yuri Tyniánov

Autor: Iúri Tyniánov 
Tradutora: Raquel Siphone 

Universidade de São Paulo (USP) 
São Paulo, São Paulo, Brasil 

Edição: RUS, Vol. 16. Nº 29 
Publicação: Novembro de 2025 

Recebido em: 07/08/2025 
Aceito em: 05/09/2025

https://doi.org/10.11606/issn.2317-4765.rus.2025.239865

SIPHONE, Raquel. 
Três ensaios sobre o cinema, de Iúri Tyniánov. 

RUS, São Paulo, v. 16, n. 29, pp. 252-266, 2025



Três ensaios sobre 
o cinema, de Iúri 

Tyniánov
Iúri Tyniánov*

Trad. Raquel Siphone**

* Faculdade de Filosofia, Letras e 
Ciências Humanas da Universi-
dade de São Paulo (FFLCH-USP), 
graduação em Letras (2021) 
com estágio sanduíche (2020) 
na Faculdade de Filologia da 
Universidade Estatal de Moscou 
(FILFAK-MGU). Mestre em Teoria 
Literária (2023) e Doutoranda do 
Programa de Pós-Graduação em 
Teoria Literária e Literatura Com-
parada da USP. http://lattes.cnpq.
br/4132936517788963; https://
orcid.org/0000-0003-2259-7517; 
siphoneraquel@gmail.com

Apresentação

Assinados por Iúri Tyniánov, crítico conhecido 
por sua atuação na Sociedade do Estudo da Linguagem Poética 
(OPOIAZ), as traduções a seguir são contribuições precoces, 
mas consistentes à formulação de uma teoria do cinema como 
arte autônoma, com linguagem e estrutura próprias. Conforme 
Barros,1 foram os próprios atributos da arte cinematográfica 
que “exigiram dos pensadores da época uma espécie de res-
posta teórica no que diz respeito à ideia de percepção nas ar-
tes. Foi nesse contexto que os formalistas russos também dis-
cutiram acerca do tema”. Ao longo destes ensaios, Tyniánov 
transfere para o campo da cinematografia os princípios que 
até então orientavam as suas reflexões sobre a literatura, es-
pecialmente a noção de que cada forma artística se define por 
suas leis internas e por suas relações com outras artes e sis-
temas culturais.

1 BARROS, Erivoneide. Ostranênie e a pedagogia de Eisenstein. RUS (São Paulo), 
São Paulo, Brasil, v. 11, n. 16, p. 148, 2020. 

http://lattes.cnpq.br/4132936517788963
http://lattes.cnpq.br/4132936517788963
https://orcid.org/0000-0003-2259-7517
https://orcid.org/0000-0003-2259-7517
mailto:siphoneraquel@gmail.com


253

Três ensaios sobre o cinema, de Iúri Tyniánov

O interesse do crítico formalista por novas linguagens — da 
prosa à poesia, do teatro ao cinema — nasce da convicção de 
que a arte é, antes de tudo, um modo de organização, e que cada 
meio deve descobrir, em sua própria materialidade, os meca-
nismos da expressão estética. Em sua abordagem, Tyniánov 
recusa o cinema como simples extensão do teatro ou da lite-
ratura e insiste em sua condição de arte abstrata, construída a 
partir da fragmentação e recomposição de elementos expres-
sivos: imagem, som, palavra, gesto e ritmo.

Em “Cinema – Palavra – Música”,2 o autor desenvolve uma 
análise das diferenças fundamentais entre teatro e cinema, 
destacando a bidimensionalidade abstrata do espaço fílmico, 
a compressão e expansão do corpo do ator na tela, a flexibilida-
de temporal da narrativa cinematográfica e o papel da música 
como elemento estruturante do discurso. A “fala” no cinema 
mudo, segundo ele, não desaparece, mas é, antes, decomposta, 
o que permite uma exploração mais rica da expressividade. 
Em seus comentários ao texto, M. O. Tchudakova3 observa a 
força por trás da proposta de uma concepção estética inova-
dora, que se afasta do realismo ingênuo de interpretações con-
temporâneas e antecipa questões centrais da teoria das artes 
no século XX, como a reconstrução do tempo e do espaço na 
arte cinematográfica.

Já em “A respeito da trama e da fábula no cinema”,4 articula 
com precisão uma distinção fundamental da poética formalis-
ta: a oposição entre fábula (sequência lógica e cronológica dos 
acontecimentos) e trama (construção narrativa e estilística 
que organiza esses acontecimentos). Ao aplicar essa distin-
ção ao cinema, ele critica a repetição de estruturas narrati-
vas padronizadas, apontando que o verdadeiro valor artístico 
está na maneira como a trama manipula, esconde ou subverte 

2 TYNIÁNOV, Iuri. Cinema – Palavra – Música. In. TYNIÁNOV, Iuri. Poética. História literária. 
Cinema. Moscou: Nauka, 1977, p.320-322.

3 TCHUDAKOVA, Marietta. Comentário. In. TYNIÁNOV, Iuri. Poética. História literária. Cine-
ma. Moscou: Nauka, 1977, p. 548-549.

4 TYNIÁNOV, Iuri. A respeito da trama e da fábula no cinema. In. TYNIÁNOV, Iuri. Poética. 
História literária. Cinema. Moscou: Nauka, 1977, p. 324-325. 



254

Iúri Tyniánov/ Trad. Raquel Siphone

a fábula. Segundo Tchudakova,5 esse artigo marca uma tran-
sição do pensamento teórico de Tyniánov para uma prática 
criativa no cinema, refletindo também sua participação ativa 
na formação de roteiristas e cineastas em instituições como 
o Instituto Estatal de História das Artes (Gossudárstvennyi 
Institut Istorii Iskusstv – GIII), sediado em Leningrado.

Por fim, no artigo “Sobre o roteiro”,6 o autor expõe, em tom 
crítico e irônico, a confusão generalizada sobre a natureza e 
as funções do roteiro cinematográfico. Ele denuncia o predo-
mínio de adaptações literárias esquemáticas e o desprezo dos 
diretores pelo trabalho do roteirista como autor criativo. Para 
ele, o bom roteiro não é nem pura descrição de ações, nem um 
romance disfarçado, mas uma construção própria, enraizada 
no material visual, no estilo e no ritmo da linguagem cinema-
tográfica. O envolvimento pessoal de Tyniánov nessa disputa 
se dá dentro do contexto de intensa discussão sobre o papel 
do roteirista no cinema soviético da década de 1920, dada a 
presença de estudiosos da literatura no meio cinematográfico. 

Embora as reflexões de Iúri Tyniánov hoje, à luz do vasto de-
senvolvimento da arte cinematográfica, possam parecer um 
tanto ultrapassadas ou limitadas, é importante reconhecer 
nelas um pioneirismo singular. O crítico tentou compreender 
uma forma de arte ainda em pleno processo de definição, des-
provida de uma tradição consolidada, como no caso da litera-
tura – sua outra grande área de interesse –, que já a possuía. 
Ao captar as especificidades do cinema como linguagem au-
tônoma, sua abordagem oferece não apenas uma contribuição 
histórica, mas também abre caminhos para debates que ainda 
ressoam nos estudos contemporâneos de cinema, especial-
mente sobre a construção narrativa, a autonomia estética e a 
complexa relação entre imagem, som e palavra na experiência 
fílmica.

5 TCHUDAKOVA, Marietta. Comentário. In. TYNIÁNOV, Iuri. Poética. História literária. Cine-
ma. Moscou: Nauka, 1977, p. 552.

6 TYNIÁNOV, Iuri. Sobre o roteiro. In. TYNIÁNOV, Iuri. Poética. História literária. Cinema. 
Moscou: Nauka, 1977, p. 323.



255

Três ensaios sobre o cinema, de Iúri Tyniánov

Cinema – Palavra – Música7 

1

O cinema e o teatro não estabelecem uma briga um contra o 
outro. O cinema e o teatro melhoram um ao outro, delimitam 
os papéis um do outro, estabelecem limites entre um e outro. 
A arte mais jovem manteve o que é inerente à sua condição 
de caçula, a espontaneidade (“que tal irmos ao cinema?”), ga-
nhando, entretanto, uma força ameaçadora. Em relação à for-
ça da impressão, o cinema se sobrepôs ao teatro. Já quanto à 
complexidade, nunca será capaz de o superar. Cada um tomou 
rumos diferentes.

Antes de mais nada: o espaço. Não importa quanto a pers-
pectiva cênica se torne mais aprofundada, não se pode fugir 
do seguinte fato: os camarotes são como caixinhas de fósforo 
e o palco está como que sob uma redoma de vidro. O ator está 
preso nessa redoma. Ele se bate contra as paredes. (É um hor-
ror que na ópera ainda andem a cavalo! O animal bate com 
força o casco, balança o pescoço. Como o público respira ali-
viado quando finalmente levam o pobre bicho embora. E, além 
disso, quem sabe, poderia saltar da caixa e ir parar no meio 
da orquestra). O teatro está em primeiro plano; é feito em bai-
xo-relevo. Se o ator vira contra o público, resta-lhe apenas as 
costas. 

Então: o corpo do ator. Dos balcões superiores do Bolchói, 
ainda que o ator interpretasse o deus Wodan, ele pareceria ape-
nas uma marionete. (Nisso consiste a relação do teatro com o 
teatro de marionetes). Visto dos balcões dos andares mais al-
tos, Hamlet parece apenas uma mosca. E, por outro lado, o ator 
dos teatros itinerantes atua diante do nariz do público. O que 
também é desagradável.

7 Publicado a primeira vez na Revista Jizn iskússtva, em 1º de janeiro de 1924, número 1, 
páginas 26 e 27. O ensaio foi assinado com o pseudônimo Iu. Van-Vezen.



256

Iúri Tyniánov/ Trad. Raquel Siphone

O ator está unido ao seu corpo. 
A palavra do ator está unida ao seu corpo, à sua voz, ao 

espaço. 
O cinema é uma arte abstrata.
Os experimentos com o espaço: alturas inimagináveis, sal-

tos que vão de Marte à Terra são possíveis por meio dos recur-
sos mais rudimentares e frustrantemente simples. 

O espaço no cinema é inerentemente abstrato, bidimensio-
nal. O ator se vira contra o espectador, e ali está o seu rosto: ele 
sussurra, ele sorri, e a audiência é capaz de vê-lo melhor do 
que qualquer outro participante. 

No teatro, o tempo é apresentado de maneira fragmentária, 
ainda que seu movimento seja linear. Nem para trás, nem para 
o lado. Por isso a Vorgeschichte8 não está presente na peça de 
teatro (ela se dá apenas por meio das palavras). (No fundo, é 
isso que constitui a singularidade da dramaturgia como gêne-
ro literário).

O tempo no cinema é flexível; ele não está atrelado a um lu-
gar específico; esse tempo fluido preenche a tela com uma di-
versidade de coisas e objetos que nunca antes se havia visto. 
Ele permite saltos para trás e para o lado. Aí está o caminho 
de um novo gênero literário: o tempo expandido e “épico” do 
cinema sugere o drama-romance (cine-romance).

No cinema, o corpo do ator é abstrato. Ele se reduz a um 
ponto; suas mãos agora, enquanto manuseiam as cartas de 
um baralho, crescem, ocupando toda a tela. Ele se expande. No 
cinema, o herói nunca será uma mosca. Por isso, o interesse 
pelo ator se torna cada dia maior. Os nomes dos atores de ci-
nema não são os mesmos que os do teatro. Cada vez surge um 
novo interesse: “qual será a próxima transformação de Conrad 
Veidt?” “Qual a nova ‘abstração’ de Werner Krauss?” O corpo 
é leve, elástico e comprimível. E no teatro? Basta recordarem 
quão grosseiras são as mortes no teatro. Quando o ator cai, 
você involuntariamente se pergunta, “será que não se machu-
cou?”). No cinema, todo objeto cênico é abstrato: feche a porta 

8 Termo alemão que indica contexto narrativo anterior em relação à ação principal, que 
ocorre no presente.



257

Três ensaios sobre o cinema, de Iúri Tyniánov

diante do faquir, e ele atravessará pela parede.
Por fim, a palavra…
E aqui está o mais importante.

2

O cinema foi chamado de “O Grande Mudo”.9 Mas seria mais 
adequado chamar o gramofone de “O grande estrangulado”.10

O cinema não é mudo. A pantomima sim é, mas ela não tem 
nada em comum com ele.

O cinema apresenta um discurso, mas um discurso estiliza-
do, decomposto em seus elementos constituintes. 

Em sua frente está o rosto do ator que fala: seus lábios se 
movem, sua expressão facial durante a fala é tensa. Você não 
é capaz de distinguir as palavras – e isso é bom, elas não de-
vem ser compreendidas –, mas lhe é dado um certo elemento 
discursivo.

Então surge uma rubrica: agora você sabe o que o ator disse, 
mas apenas depois ou antes de vê-lo falar. O sentido das pa-
lavras é desprendido, isolado do ato de enunciação. Eles estão 
separados no tempo.

E quanto ao som? O som se dá por meio da música.
A música no cinema é absorvida; quase não se ouve e não se 

percebe. (E isso é bom. A música, que é por si só interessante, 
acabaria tirando a atenção da trama. Ela invadiria o cinema 
como um elemento estranho).

Embora seja absorvida, a música tem uma função: ela confe-
re à fala dos atores o elemento final que estava ausente, o som.

O discurso é decomposto em seus elementos constituintes 

9 Apelido irônico dado ao cinema mudo antes da invenção do som sincronizado, na década 
de 1920.

10 Em seu artigo “O discurso interno do espectador de cinema” (Внутренняя речь 
кинозрителя), de 1926, Boris Eikhenbaum defende que o cinema mudo não era mudo, e 
sim que operava com uma linguagem própria: “chamar o cinema de arte ‘muda’ é incorreto: 
a questão não está na ‘mudez’, mas na ausência da palavra audível, que estabelece uma 
nova relação entre a palavra e o objeto”.



258

Iúri Tyniánov/ Trad. Raquel Siphone

nessa arte abstrata. Ele não é dado de maneira integral, e nem 
por meio da relação de seus elementos, mas sim pela sua 
combinação.

E, por isso, cada um dos elementos pode ser levado até o 
limite de sua expressividade: o ator não fica restrito àquilo 
que deve ser dito; ele pode escolher as palavras que lhe deem 
maior riqueza na expressão mimética.

A rubrica pode selecionar as palavras mais características 
com base em seu significado.

A música proporciona uma riqueza e sutileza sonora que o 
discurso humano não é capaz de reproduzir. Ela propicia que 
o discurso do herói seja levado a uma expressão mínima, cor-
tante e tensa. Permite retirar do cine-drama todo o material 
excessivo, todo o “invólucro” que reveste o discurso.

O cinema é a arte da palavra abstrata.

3

No cinema, assim que a música é interrompida, um silêncio 
tenso se instala. Ele produz um zumbido (mesmo que o pró-
prio aparelho não esteja zunindo), ele atrapalha a visão. E isso 
não acontece apenas porque já nos acostumamos com a mú-
sica no cinema. Tirem a música do cinema, e ele se esvaziará, 
se tornará uma arte incompleta e defeituosa. Sem a música, os 
buracos de bocas abertas e falantes se tornam uma verdadeira 
tortura.

Observem com atenção o movimento sobre a tela: como são 
pesados os galopes dos cavalos em meio ao silêncio! Você não 
acompanha a sua corrida. Os movimentos perdem a sua leve-
za, o crescimento da ação ganha o peso de uma pedra.

Ao retirar a música do cinema, ele realmente se torna mudo: 
as falas das personagens, privadas de um de seus elementos, 
se transformam em algo incômodo e incompleto. Nisso con-
siste um segundo ponto crucial: a música no cinema dá ritmo 
à ação.



259

Três ensaios sobre o cinema, de Iúri Tyniánov

4

O teatro se sustenta na palavra integral, indivisível – o sig-
nificado, a mímica e o som. O cinema, sobre a abstração frag-
mentária. O cinema não tem como “competir” com o teatro. 
E o teatro, por sua vez, não deve competir com o cinema. A 
acrobacia no teatro se choca contra as paredes; assim como o 
diálogo, no cinema, contra a tela.

5

Ao inventar o veneno, em geral, também se inventa o 
antídoto.

O antídoto capaz de matar o cinema é o cinetofone. Essa não 
é uma invenção afortunada.

As personagens irão falar “como se estivessem no teatro”. 
Mas toda a força do cinema consiste não na capacidade das 
personagens de “falarem”, mas no fato de o “discurso” ser 
dado. Dado em seu formato mínimo e abstrato que faz do cine-
ma uma arte.

Os cinetofones são uma prole híbrida do teatro e do cinema, 
um meio-termo lastimável. Unificando com cuidado e atrapa-
lhadamente a abstração do cinema.

6

O cinema decompôs o discurso. Expandiu o tempo. 
Reposicionou o espaço. E, por isso, ele é uma arte dos máxi-
mos. Ele trabalha com números grandiosos. “200 mil metros”, 
semelhante ao abstrato valor do rublo.

Somos pessoas abstratas. A cada dia somos esmagados por 
10 quefazeres. E, por isso, vamos ao cinema,

(1924)



260

Iúri Tyniánov/ Trad. Raquel Siphone

A respeito da trama e  
da fábula no cinema11

A leitura favorita de Metchnikov12 era Alexandre Dumas. 
Metchnikov tinha a convicção de que o francês era o escri-
tor mais tranquilo que existia: “Em cada uma de suas páginas, 
cinco personagens são assassinadas, e, mesmo assim, não há 
ali nada de assustador”.

Por trás dos filmes de “enredo cativante” existe, na realidade, 
uma escala diabolicamente reduzida – uma caçada obrigató-
ria, uma perseguição, mais ou menos bem-sucedida – e, quase 
sempre, um final feliz.

A questão da trama está tão mal resolvida no cinema quanto 
na literatura: apenas são consideradas aquelas que apresen-
tam um nó fabular complexo. Mas a fábula não é trama. O es-
quema fabular presente em “O nariz”, de Gógol, parece, gros-
seiramente, o delírio de um louco: o major Kovalióv perde seu 
nariz, que aparece em meio à Avenida Niévski, e depois, quan-
do já está prestes a se acomodar na diligência para partir em 
direção a Riga, é apanhado e levado de volta em um paninho 
para o major. É absolutamente evidente que, para que esse de-
lírio se tornasse um elemento artístico da obra, eram necessá-
rias algumas condições especiais de estilo, linguagem, coesão 
e andamento do material.

Quando os alunos das escolas são obrigados a recontar a 
fabula de “A fonte de Bakhtchissarai”, eles sempre esquecem 
que Púchkin tornou o desfecho deliberadamente difuso, entre-
gando-o de maneira alusiva e sugestiva. Arruinar essa alusão 
transformando-a em uma constatação direta, em um “fato”, é 
cometer uma violência contra o próprio material. Por fábula, 
geralmente, se entende o esquema narrativo. Seria mais cor-
reto, no entanto, considerar a fábula não um esquema, mas a 

11 Publicado pela primeira vez na Revista Kino (Leningrado), em 30 de março de 1926.

12 Nascido na região de Kharkov, no extremo oeste da Rússia, Ilia Ilitch Metchnikov (1845-
1916) foi um biólogo russo, naturalizado francês. Junto com Paul Ehrlich, foi laureado com 
o Prêmio Nobel de Fisiologia ou Medicina em 1908, por suas pesquisas sobre o sistema 
imunológico.



261

Três ensaios sobre o cinema, de Iúri Tyniánov

ordem sequencial dos acontecimentos da obra. A trama, por 
sua vez, é a dinâmica geral da obra, que se constrói por meio da 
interação do movimento da fábula e do andamento – as idas e 
vindas no conjunto de recursos estilísticos. A fábula pode ser 
apenas sugerida, e não apresentada; por meio do desenrolar 
da trama, o espectador pode apenas supor a fábula. E esse as-
pecto misterioso a ser desvelado será uma fonte de impulsão 
da trama, ainda mais porque a própria fábula se desenrola cla-
ramente diante dos olhos do espectador.

A fábula e a trama são excêntricas em sua relação uma com 
a outra.

Em “Rumo à baía da morte”,13 há um episódio sem qualquer 
valor para a fábula – quando o marinheiro, em vez de tirar do 
bolso o revólver esperado, tira uma garrafa –, mas que é apre-
sentado com tal estilização que subverte a narrativa central, 
deslocando-a para o segundo plano. E não há nada de errado 
nisso, é apenas o resultado que leva a refletir sobre a relação 
que se estabelece entre a fábula e a trama. Em “Roda-gigante”,14 
uma fábula que se desenvolve lentamente é apresentada por 
meio de uma trama cujo andamento é frenético. O que não 
funciona aqui é que o andamento não varia, mantendo-se 
constantemente frenético (não há um aumento progressivo; o 
estado de agitação é contínuo), mas o procedimento em si é le-
gítimo e pode ser um ponto de partida para o que vem depois.

No cinema, a perseguição, a caçada, a punição do vício e o 
triunfo da virtude começam, aos poucos, a se tornar repetiti-
vos; do mesmo modo, em breve, nos tornaremos indiferentes 
ao excesso de sangue nos filmes. (Afinal, o sangue não é ver-
dadeiro, mas cinematográfico; e, na arte, prevalece o princípio 
da familiaridade). Está chegando o momento em que o espec-
tador se sentirá entediado até mesmo diante da mais acirrada 

13 Filme baseado no conto “Na Baía da Alegria” (В бухте отрада), de Aleksei NovikovPriboi 
(1877-1944), tem como cenário a Guerra Civil Russa no território sul do país, em um porto 
ocupado pelas forças brancas. Foi lançado pela FEKS (sigla russa para Fabrika ekstsentrít-
cheskogo aktiora) em 1926, ou seja, no mesmo ano de publicação deste artigo de Tyniánov.

14 Filme ambientado na cidade portuária de Petrogrado logo após a Revolução de Outubro, 
“Roda-Gigante” (Чертово колесо) retrata a história de um marinheiro revolucionário que re-
torna da guerra e se vê dividido entre o amor por uma jovem bailarina e os dilemas políticos 
do novo regime soviético. O filme também foi produzido pela FEKS e lançado em 1926.



262

Iúri Tyniánov/ Trad. Raquel Siphone

perseguição de um aeroplano a um automóvel e do automó-
vel a um cocheiro. Quando um procedimento artístico se tor-
na familiar, logo se percebe por trás dele a mão que o criou, 
a mão que movimenta as cordas, seja ela a do diretor ou a do 
roteirista.

Quando o herói, à espera da morte certa, sair em disparada 
dirigindo o automóvel, o espectador logo dirá: “No filme que 
assistimos outro dia também teve perseguições. Aquele esca-
pou, então esse também escapará”. E quando cinco pessoas 
forem mortas diante dos olhos do espectador, ele dirá: “Isso 
nem é tanto perto do filme que vimos outro dia…”. O espectador 
será capaz de perceber, por trás das combinações da fábula, a 
interferência do autor, e isso levará a outra interpretação da 
trama. A uma fábula simples em que dois e dois são quatro, 
quase estática, em um movimento crescente, realmente uma 
trama “cativante”. Sem perseguições, e mesmo sem o costu-
meiro derramamento de sangue.

(1926)

Sobre o roteiro15

1

Um grande diretor se ofendeu com o roteirista por causa de 
sua escrita literária:

— Para que todo esse estilo, de que me servem todos esses 
detalhes? Escreva apenas: entra, senta, atira com a pistola. O 
resto é comigo.

Outro diretor, também digno de respeito, mais pé no chão, 
disse:

— Fábula? Para que eu quero uma fábula? Eu mesmo posso 
escrever trinta fábulas de olhos fechados. Não, o senhor quer 
arrancar de mim cada detalhe. O resto é que é comigo.

Aparentemente, os dois estavam corretos	

15 Publicado pela primeira vez na Revisa Kino (Leningrado) em 02 de março de 1926, 
número 9, página 1.



263

Três ensaios sobre o cinema, de Iúri Tyniánov

2

É uma pena que eu não saiba os nomes de dois roteiristas 
anônimos, que talvez sejam os mais notáveis entre os que 
temos hoje em dia. Além do mais, é possível que eles sequer 
tenham plena consciência do próprio valor. Um deles enviou 
um exemplar completo da nona sinfonia em formato de li-
breto (sem encadernação), o outro, um “ABC do Comunismo” 
(encadernado).

E os dois, aparentemente, também estavam corretos.

3

Estão errados apenas aqueles que afirmam que nós ainda 
não temos roteiros. Na maioria das vezes, todos escrevem ro-
teiros, sobretudo os que vão ao cinema de vez em quando. É 
difícil encontrar uma pessoa ambiciosa que nunca tenha es-
crito, pelo menos uma vez, um roteiro. Os roteiristas são mui-
tos, assim como os roteiros. O que falta são os bons roteiros.

4

As razões são muitas, mas nos dois exemplos acima está o 
principal: não se sabe ao certo o que é um roteiro, e por isso é 
difícil dizer como ele deveria ser. Evidentemente, é possível 
pegar qualquer livro de uma prateleira – inclusive um índi-
ce bibliográfico – e dividi-lo em cenas. Ainda mais fácil é re-
cordar de um filme que já foi exibido e adaptá-lo às circuns-
tâncias atuais. (Essa é uma abordagem utilizada nos roteiros 
de “comédia” para as massas: toma-se a imagem de Charlie 
Chaplin – na verdade, uma ideia remota de Chaplin, quando 
não a de um bobalhão qualquer – e o introduz no cotidiano so-
viético). Aqui, contudo, surge uma questão relevante não ape-
nas para os roteiros feitos de maneira espontânea (sem um 
planejamento prévio), mas para o roteiro como um todo.

5

O cinema estava aos poucos se libertando do domínio de 



264

Iúri Tyniánov/ Trad. Raquel Siphone

artes vizinhas, da pintura, do teatro. Agora ele deve se livrar 
também da literatura. Em pelo menos três quartos, o cinema 
ainda é o mesmo que a pintura dos Peredvíjniki,16 ele é literário.

A ondulação azulzinha17 está finalmente desaparecendo, até 
mesmo dos filmes sobre o mar. As paisagens de cartão-postal 
estão cada vez menos frequentes nas telas.

Do mesmo modo, a estrutura do diálogo teatral também está 
mudando. Expressões firmes em diálogos sinceros aparecem 
cada vez menos na tela.

O mesmo deve acontecer com a fábula literária. O próprio 
modo de abordá-la deve mudar, porque o desenvolvimento e 
as leis de evolução da trama cinematográfica têm sua própria 
linguagem. A fábula literária não é transposta para o cinema 
com todas as suas características, apenas com algumas delas.

Mesmo a “adaptação” cinematográfica dos “clássicos” não 
deve ser meramente ilustrativa; os estilos e procedimentos li-
terários podem servir apenas como um estímulo, como uma 
espécie de fermento para os procedimentos e estilos do cine-
ma (naturalmente, não é qualquer procedimento literário que 
se aplica; e, por certo, não é todo “clássico” que pode ofere-
cer um material adequado ao cinema). O cinema pode criar 
algo equivalente ao estilo literário respeitando a sua própria 
linguagem.

6

Nós ainda não temos uma distinção clara dos gêneros cine-
matográficos, e são justamente os gêneros que devem ditar os 
próprios princípios de construção do roteiro. Não é qualquer 
fábula que irá se adaptar a qualquer gênero; na verdade, é o 

16 Conhecidos como um grupo de artistas itinerantes, foram um grupo de pintores russos 
do século XIX que romperam com o academicismo oficial. Organizaram exposições móveis 
por várias cidades da Rússia, levando sua arte ao público além dos grandes centros 
culturais. Suas obras tinham forte conteúdo social e realista, retratando a vida cotidiana, as 
dificuldades do povo e questões sociais.

17 Refere-se à coloração de cenas individuais de um filme preto e branco finalizado em um 
tom colorido uniforme. Seu objetivo é conferir à imagem uma atmosfera especial. Essa 
coloração pode tornar a cena quente ou fria, alegre ou triste, dependendo se o tom será 
avermelhado ou azulado.



265

Três ensaios sobre o cinema, de Iúri Tyniánov

gênero cinematográfico que ou justifica a fábula ou a torna in-
verossímil. O diretor que se ofendeu com o “tom literário” es-
tava incorreto. Enquanto a questão do gênero não estiver clara 
para todos (inclusive para os diretores), o roteirista deve não 
apenas desenvolver a fábula, mas sugerir (ainda que por meio 
de analogias) o gênero ao qual ela pertence.

7

No imaginário coletivo, ainda não há uma distinção clara 
entre tema e material. A ideologia entra no filme não por meio 
de um tema abstrato, mas por meio de um material e de um es-
tilo concretos. Enquanto isso, são raros os roteiros que partem 
do material, e não do tema. Os dois roteiristas desconhecidos 
mencionados acima não são uma exceção, mas um símbolo.

8

Enquanto a questão da relação que há entre o cinema e a 
literatura não for revista, o melhor tipo de roteiro será aquele 
que é um intermediário entre um romance de baixa qualidade 
e um drama inacabado. E mesmo o melhor tipo de roteirista 
não passa de algo entre um dramaturgo malsucedido e um es-
critor de ficção, que já se cansou de escrever literatura.

(1926)

Referências bibliográficas

BARROS, Erivoneide. Ostranênie e a pedagogia de Eisens-
tein. RUS (São Paulo), São Paulo, Brasil, v. 11, n. 16, p. 146–169, 
2020. Disponível em: https://revistas.usp.br/rus/article/
view/171547. Acesso em: 8 nov. 2025.
TCHUDAKOVA, Marietta. Comentário. In. TYNIÁNOV, Iuri. 
Poética. História literária. Cinema. Moscou: Nauka, 1977. Dis-
ponível em: https://philologos.narod.ru/tynyanov/pilk/kino3.
htm. Acesso em 07 ago. 2025.



266

Iúri Tyniánov/ Trad. Raquel Siphone

TYNIÁNOV, Iuri. A respeito da trama e da fábula no cinema. 
In. TYNIÁNOV, Iuri. Poética. História literária. Cinema. Mos-
cou: Nauka, 1977a, p. 324-325. Disponível em: https://philo-
logos.narod.ru/tynyanov/pilk/kino3.htm. Acesso em 07 ago. 
2025
TYNIÁNOV, Iuri. Cinema – Palavra – Música. In. TYNIÁNOV, 
Iuri. Poética. História literária. Cinema. Moscou: Nauka, 
1977b, p.320-322. Disponível em: https://philologos.narod.ru/
tynyanov/pilk/kino1.htm.  Acesso em 07 ago. 2025.
TYNIÁNOV, Iuri. Sobre o roteiro. In. TYNIÁNOV, Iuri. Poética. 
História literária. Cinema. Moscou: Nauka, 1977c, p. 323. Dis-
ponível em: https://philologos.narod.ru/tynyanov/pilk/kino2.
htm. Acesso em 07 ago. 2025.

https://philologos.narod.ru/tynyanov/pilk/kino1.htm
https://philologos.narod.ru/tynyanov/pilk/kino1.htm

	_GoBack

