@ DOI: 10.11606/issn.2238-3867.v23i3p67-93

sala preta
ppgac

Dossié performatividades negras

Dancar/escrever/saber: uma perspectiva
espiralar da danca da avamunha

To dance/ to write/ to know: a spiral
perspective of the avamunha dance

Bailar/escribir/lconocer: una perspectiva en
espiral de la danza de la avamunha

Lais Salgueiro Garcez

Lais Salgueiro Garcez

Doutora em Artes Cénicas pela Universidade Federal do Estado do Rio
de Janeiro (UNIRIO). Mestre em Antropologia pela Universidade Federal
Fluminense (UFF). P6s-graduada em Preparagao corporal para as artes
gnicas pela Faculdade Angel Vianna (FAV). Artista-pesquisadora das
fas afrodiaspdricas, diretora de movimento, coredgrafa e dangarina.
Professora na oXcina Dancas e Expressdes e diretora artistica do
grupo Maracutaia.




Este artigo desenvolve a andlise de um dos movimentos da danca da avamunha, o
qual faz parte de um extenso repertério de dangas dos terreiros de Candomblé e,
aqui, refere-se especialmente a nagao Ketu. A analise é feita a partir de operacoes
imagéticas como ferramentas de imagina¢cdo de mundos e narrativas outras sobre
as corporeidades afrodiaspdricas. Desde uma perspectiva espiralar, podemos
investigar os valores civilizatérios — ancestralidade, musicalidade e circularidade
— que a constituem e sustentam seus cédigos estéticos: a relagcdo chao/corpo/
gravidade e a flexibilidade do corpo. E no rodopio epistémico, cinético e sensorial
que podemos reconhecer o nosso chao e refletir sobre nossas praticas artisticas e
pedagdgicas, isto €, 0 nosso dancar/escrever/saber.

Palavras-chave: Avamunha, Saberes Corporificados, Valores Civilizatérios Afrodi-
asporicos, Espiral.

This study analyzes the movements of the avamunha dance — which belongs to an
extensive repertoire of dances from Candomblé terreiros and, in this study, especially
refers to nacdo Ketu. The analysis is based on imagery operations as tools to imagine
worlds and other narratives about Afrodiasporic corporeities. A spiral perspective can
investigate the civilizational values — ancestry, musicality, and circularity — that constitute
it and sustain its aesthetic codes — the ground/body/gravity relationship and the flexibility
of the body. In this epistemic, kinetic, and sensorial spin we can recognize our ground
and reflect on our artistic and pedagogical practices: our dancing/writing/knowing.
Keywords: Avamunha, Embodied Knowledge, Civilizational Values of the Afrodias-
pora, Spiral.

Este articulo desarrolla el andlisis de uno de los movimientos de la danza de la
avamunha, que forma parte de un extenso repertorio de danzas de los terreiros de
Candomblé y, en este estudio, se refiere especialmente a la nacdo Ketu. El analisis se
basa en operaciones de imagenes como herramientas para imaginar mundos y otras
narrativas sobre corporeidades afrodiaspéricas. Desde una perspectiva en espiral,
se investigan los valores civilizatorios —ancestralidad (ascendencia), musicalidad
y circularidad— que la constituyen y sustentan sus cédigos estéticos: la relacion
suelo/cuerpo/gravedad y la flexibilidad del cuerpo. Es en el giro epistémico, cinético
y sensorial que podemos reconocer nuestro terreno y reflexionar sobre nuestras
practicas artisticas y pedagdgicas, es decir, nuestro bailar/escribir/conocer.
Palabras clave: Avamunha, Conocimiento Encarnado, Valores Civilizatorios de la
Afrodiaspora, Espiral.

Revista sala preta



Ao pisarmos (e reconhecermos) nosso chao, giramos nosso eixo epis-
témico, nossos modos de pensar/mover: rodopiar se faz necessario, de modo
que o rodopio seja capaz de “formular uma critica aos conceitos alicercados em
bases que ndo aceitam o outro como possibilidade” (Simas; Rufino, 2018, p. 35).
Dito isto — e compreendendo o chdao como o lugar politico e filoséfico desde
onde dangamos, no caso as dancgas da afrodiaspora — o rodopio se realiza
como acéo epistemoldgica, cinética e sensorial, que desregula os discursos
normativos e abre caminhos para perspectivas outras sobre quem e sobre os
modos como se fazer pesquisa com e nas culturas da diaspora africana.

Para este artigo, trago um recorte do trabalho artistico e pedagdgico
que tenho desenvolvido nos ultimos dez anos. A proposta € apresentar uma
analise possivel de um dos 20 movimentos da avamunha desde uma pers-
pectiva espiralar, na qual o rodopio reforgca a importancia de construirmos
repertorios linguisticos (verbais e nao-verbais), tedricos e metodoldgicos
que possibilitem a reflexdo sobre o nosso dancar/escrever/saber, a partir das
“gramaticas das corporeidades afrodiaspodricas” (Tavares, 2020, p. 20).

Como explicarei mais adiante, a avamunha, também chamada de avania,
avaninha, hamunha ou ramunha, é predominantemente conhecida como um
toque ou ritmo de Candomblé que demarca determinados momentos rituais
nas nacoes Ketu e Jeje. No entanto, a justaposi¢ao entre a linguagem musical
e do movimento dancando leva também a construgcdo de um movimento
gestual préprio da avamunha — o que estou chamando aqui de danca da
avamunha com seus diversos movimentos. Em pesquisa junto ao babalorixa
Dofono d’Omolu, o etnomusicdlogo Ferran Tamarit (2023, p. 215) escreveu
que 0s movimentos sao

frases musicais sem duracao determinada que codificam sonoramente
sequéncias de gestos mais ou menos longas que reproduzem, neste
caso de forma mais enfatica, extratos ou momentos singulares da narra-
tiva mitica de cada entidade.

Nesse sentido, como veremos com a avamunha, seu conceito de danga sé cabe
em sua relacdo intrinseca com a musica e seu carater epistemoldgico corporificado.

Revista sala preta



Lais Salgueiro Garcez

Imaginar novos mundos é necessario

70

Bacia e os joelhos semi-flexionados, ombros em movimentos circulares
€ 0s pés em marcha junto ao toque bem marcado dos tambores. O movi-
mento nos coloca no ambiente, nos desloca no espago, em contato com
0 visivel e o invisivel. O tambor preenche meus movimentos ao mesmo
tempo em que me coloca em agao. O rum explora variagdes ritmicas que
geram pequenas alteragdes no corpo que danga, como respostas aquele
estimulo sonoro e, depois de avancar, respondo com um giro para tras
— vou ao passado, ao presente e ao futuro, circulo na espiral do movi-
mento, do tempo e do espaco. Por um instante, a marcha se transforma
num giro que exige a torsédo da coluna, momento em que as espirais
Osseas e musculares s&o acionadas de maneira mais intensa. O corpo
se encontra com os trés reinos de nossas existéncias: o dos seres vivos,
0 dos ancestrais e 0 dos orixas. Segue a marcha: alavancas de resis-
téncia. O tronco flexionado também resiste, a gravidade, numa postura
terra centrada. Os pés pisam o chao, se alimentam da terra e 0 som das
minhas pegadas se confundem com o som do couro do atabaque. Assim
eu chego, avanco e saudo, giro e sigo a travessia.

Figura 1 — 2° Movimento da danga avamunha

!

Foto: Gabriela Willer (Marcagbes proprias)

Revista sala preta | Vol. 23| n.3 | 2024



Luis Carlos Ferreira dos Santos e Eduardo David de Oliveira (2019)
discorrem sobre como a filopoética aparece nos escritos do pensador marti-
nicano Edouard Glissant. Este, ao elaborar conceitos, fecunda-os de imagi-
nagao, a partir de um olhar critico e criativo desde suas experiéncias nos
arquipélagos do Caribe ao longo do século XX. Imaginar, nesse caso, faz-se
como uma disputa pelas narrativas do mundo, enfatizando a filosofia africana
como multipla e diversa, em contraponto a filosofia euro-referenciada preten-
samente unica e baseada numa universalidade abstrata. Nesse sentido,

A filopoética busca reconstruir a meméria. E uma poética histérica de
disputa do imaginario. A memoria e o esquecimento fazem parte do mesmo
imaginario, por isso, a filopoética € um modo de imaginar e de acessar o
imaginario do pensamento-mundo. (Santos; Oliveira, 2019, p. 103)

Assim, no relato anterior, reencontro-me com minhas memdérias emdanca,
operando imaginativamente, unindo filosofia e poética para compreender de
maneira critica e criativa as narrativas que emergem da avamunha. Ainda no
relato, ao justapor repertdrios simbdlicos, cinéticos e sensoriais, busco experi-
mentar modos outros de dancgar/escrever/saber que (re)montam as partituras
dos saberes oriundos da diaspora africana e compdéem a performance da
danca e da escrita enquanto “resisténcias epistémicas” (Ferreira, 2019, p. 58).
Para o antropdlogo e pesquisador das corporeidades afrodiasporicas, Julio
Tavares (2020, p. 21),

A cultura afro-brasileira torna-se um bom caso para se pensar a diaspora
ao fluir como forma e fonte de producéo de expressividades ao longo de
um caudaloso processo de operacdes imaginativas, promotoras de uma
poética em permanentes fluxos de multiplas formas e sotaques corpo-
rais, a partir da coletividade dessas experiéncias.

Assim, por meio de uma constante investigacao e realizagao de “opera-
¢Oes imaginativas” (lbid.), torna-se importante que os campos artisticos e
institucionais em danca revisem seu quadro geopolitico e se abram para a
construgcdo necessaria de novas “paisagens epistemoldgicas; como nos
indicam as artistas e pesquisadoras Luciane Ramos Silva e Inaycira Falcao
dos Santos (2017). O reconhecimento da multiplicidade de formas e sotaques

Revista sala preta



corporais negros reforca a importédncia de desestigmatizarmos as corpo-
reidades afrodiaspéricas, cujas imaginacoes foram e sao armas poéticas e
expressivas contra a colonizagao e colonialidade. Imaginar novos mundos &
necessario para que sejam reelaboradas as narrativas historicas impostas
aos corpos e saberes negros — visto que, como ja nos apontava Abdias do
Nascimento desde a década de 1970, estes foram, e sdo recorrentemente
inferiorizados em termos folcléricos e limitados a mercadorias lucrativas.

Portanto, empreender um exercicio de andlise dos movimentos da
avamunha, a partir da imaginagcao como ferramenta politica de construgao de
novos discursos e mundos que enfatizem nossos saberes, € ir além dos essen-
cialismos relegados aos corpos e saberes negros. As imagens que emergem
da danca e da escrita como narrativas outras, percorrem as filosofias da afro-
diaspora e enfatizam cédigos estéticos — como veremos, a flexibilidade e a
relacdo chao/corpo/gravidade — que nao estdo apartados de nossos valores
culturais. Se os paradigmas ocidentais sdo predominantemente colocados
como referéncias para pensarmos nossas praticas corporais, o exercicio da
analise espiralar propde voltarmos a discussao para as performances afro-
diaspdricas e alimentarmos os debates em danca a partir de nossas proprias
experiéncias.

Enfim, vale ressaltar que a investigacao, desde uma analise espiralar
dos movimentos da avamunha, parte das minhas experiéncias em danca e
memorias de terreiros. Fui formada por diversos mestres das dangas afro-bra-
sileiras, fui abia no Candomblé Ketu, hoje sou apetebide Orunmila e desde a
infancia convivo com as culturas de terreiro por meio da minha familia.

No caso da analise aqui proposta, rodopiar so6 foi possivel
dancando a prépria avamunha. Ela faz parte do extenso repertério
das performances dos terreiros de Candomblé, especialmente as de
nagdo Ketu e Jeje, funcionando a partir da triade “tocar/cantar/dancgar”
, além de ser denominada tanto como um ritmo sagrado dos atabaques,
quanto como uma dancga que representa as mitologias afro-brasileiras e/ou
que esta presente em momentos cerimoniais especiais.

Revista sala preta



De acordo com Cléo de Oliveira Martins e Roberval Marinho (2010,
p. 65), a marcha mitolégica do Vodun Iroco é guiada pela avamunha e trata-se
de uma das dancas mais complexas dos terreiros de Candomblé Jeje, carac-
terizada por um conjunto de movimentos que contam suas historias. Isaia e
Machado (2011, p. 154) também falam da avamunha como “ritmo sagrado
originariamente tocado nos terreiros de Candomblé de nagéo Jeje, mas que foi
incorporado as demais nagdes num claro processo de circularidade cultural’

Nesse transito cultural — que demonstra a pluralidade das corporeidades
afro-brasileiras —, a avamunha também é definida pela narrativa da travessia
afro-atlantica dos negros escravizados para as Américas, fazendo aluséo a
experiéncia tragica dos navios negreiros. Em seus movimentos dancados,
séo expressas as interdicdes impostas aos corpos negros durante esse periodo
e 0s modos como eles se organizaram e guerrearam para enfrentar tamanha
desumanizacao de suas vidas e saberes. No //é Axé Omolu Omin Layad,
em que fui abid por mais de cinco anos consecutivos, o babalorixa Dofono
d’Omolu identifica na avamunha os movimentos das ondas do mar e da tortura
sofrida; os movimentos que se remetem a “maldade” dessa ocasiao, no qual
os bracos tentam se libertar das correntes; e os sinais na boca, nos olhos e
nos ouvidos, que remetem a fome e ao silenciamento que os escravizados
sofriam. Ele ainda explica que no contexto religioso, a “avamunha marcada”
— diferenciando-a da avamunha entendida apenas como toque dos ataba-
ques — é tocada, dancada e cantada no terreiro apds o xiré, e é o pai ou a mae
de santo que orienta seus filhos e suas filhas a comecarem a danca.

Focando na narrativa dos Candomblés de nacdo Ketu, especifica-
mente na casa citada anteriormente, pude contabilizar 20 movimentos (essa
quantidade vai variar em cada terreiro) que exploram a tridimensionalidade,
deslocando-se para frente, para tras e para os lados, contendo giros, torsdes
e variacoes das diregbes e das organizagdes das partes do corpo. Seus movi-
mentos tém uma expressividade intensa que sinaliza fisica e sensorialmente
para algumas partes do corpo, como a cabecga e o coragéo. O peso da bacia
apresenta nuances em momentos em que o tronco esta mais verticalizado ou
mais flexionado, numa postura terra centrada (Mussundza, 2018, p. 74) — os
joelhos variam sua flexdo com o estalar do toque do rum, os ombros circulam
constantemente e os pés agem como alavancas de resisténcia que permitem

Revista sala preta



todos os deslocamentos, fazendo da avamunha uma marcha, como também é
definida em alguns terreiros, que expressa valores civilizatorios afro-orientados.

As pesquisadoras e educadoras Ana Paula Brandao e Azoilda Loretto
da Trindade insistem na importancia da construgdo de uma genealogia dos
valores civilizatérios afro-brasileiros como forma de reconhecer o riquissimo
patriménio africano, presente também na didspora, de producdes artisticas,
cientificas e filosoficas. Dos dez valores elencados pelas autoras, a musica-
lidade, a ancestralidade e a circularidade se apresentam como relevantes na
avamunha e revelam os modos de apreensdao do mundo estruturados nas
filosofias corporificadas da afrodiaspora.

Esse tripé — musicalidade, ancestralidade e circularidade —fundem-se
no corpo. Nesse caso, 0 “corpo negro em movimento” (Tavares, 2020,
p. 21) constréi um conjunto de experiéncias que expressam gramaticas
multifacetadas, manifestam formas de pensar, configuram comunicag¢des
nao verbais e estruturam, por meio de suas praticas, “saberes corporais”
. Essa perspectiva do corpo na diaspora africana torna-se fundamental para
revisarmos as dicotomias ocidentais e retirarmos de uma vez por todas o
corpo negro das hierarquias corpo-mente, primitivo-civilizado, emocéo-razao
etc. O existir, nossas ontologias, € um continuum entre vida e ancestralidade:
0 eu e o individualismo cartesianos nao tém espag¢o nem tempo por aqui.

Nesse sentido, no campo da dancga, apesar dos dangarinos ocidentali-
zados terem desenvolvido criticas a filosofia cartesiana — revisando a inferio-
rizacdo do corpo que nega seu lugar de produgédo de conhecimento — ainda
recaem, algumas vezes, num extremismo que inverte o bindbmio mente-corpo.
A parte disso, entre eles, poucas discussées avancam pelo carater racista
e sexista da proposta cartesiana, que funda a filosofia moderna ocidental,
mantendo, muitas vezes, fora de suas discussbes em danga, corporei-
dades outras que possam sinalizar as singularidades dos corpos em movi-
mento. Com isso, 0 universalismo ocidental é, muitas vezes, reproduzido
nas concepg¢oes de danca, corpo, tempo, espaco e movimento. Por outro

Revista sala preta



lado, ao conceber o pensamento como movimento € 0 movimento como
pensamento, os saberes corporificados da afrodiaspora implodem com as
dicotomias coloniais, tornando possivel compreender o corpo — tal como a
musica — como canais de acesso ao mundo e a sua energia vital. Assim, para
Brandao e Trindade (2010, p. 14),

Reconhecemos a importancia do Axé, da ENERGIA VITAL, da poténcia
de vida presente em cada ser vivo, para que, num movimento de
CIRCULARIDADE, esta energia circule, se renove, se mova, se
expanda, transcenda e nao hierarquize as diferengas reconhecidas na
CORPOREIDADE do visivel e do invisivel. A energia vital é circular e se
materializa nos corpos, ndo sé nos humanos, mas nos seres vivos em
geral, nos reinos animal, vegetal e mineral.

A partir disso, nesta investigagao, a circularidade é um dispositivo critico a
organizacgao hierarquica e pretensamente unica do Ocidente, bem como ferra-
menta de visualizacao da espiral como modo de organiza¢ao do nosso pensar/
fazer. A circularidade organiza as relagbes espaciais, por exemplo as rodas tao
presentes nas performances afro-brasileiras, e temporais, referindo-se a propria
constituicdo da vida em ciclos e em relagdes com reinos multiplos de existéncia.
Ela também organiza a relagcéo entre os sujeitos que dangam, os tambores que
tocam e as vozes que cantam a partir de um dialogo circular.

Assim, a circularidade, a ancestralidade e a musicalidade emergem
como valores civilizatérios que se organizam desde uma perspectiva espi-
ralar, na qual as espirais surgem como forma de ver o mundo, como giro
epistémico, como torsbes do meu eixo enquanto dan¢co e como rodopios
das historias, dos musculos, dos 0ssos, das sensacoes, dos conceitos e dos
imaginarios culturais.

As relagdes do corpo com 0 mundo, com a musica, com o visivel e o invi-
sivel desenham no tempo e no espago a espiral que nos conduz: a travessia
nao € linear, ela dancga. Além disso, como diz Martins (2003, p. 80) sobre
a congada mineira: “as coreografias das dangas mimetizam essa circulari-
dade espiralada, quer no bailado do corpo, quer na ocupacéao espacial que o
corpo em voleios sobre si mesmo desenha’” Com isso, o rodopio epistémico,

como uma acgao cinética, sensorial e decolonial, aponta para as limitagoes

Revista sala preta



conceituais tidas como universais, oriundas da modernidade colonial e ampla-
mente reproduzidas no campo artistico e pedagdégico da danca.

Como vimos, a avamunha deve ser entendida em cada contexto, no
qual variagdes séo possiveis. Dentro dessas possibilidades, interessa-me o
momento em que a avamunha € executada como uma sequéncia de toques
do atabaque grave, conhecido como rum, juntamente com uma sequéncia de
danca que organiza o espaco e o tempo, e expressa seus saberes por meio
dos movimentos do corpo e do som. Nesse caso, uso a palavra movimento
— tal como a definicdo de Tamarit (2023) na introdugédo do presente texto —
como forma de referenciar a relacdo do que é tocado e dangado. Ao longo
das minhas experiéncias de terreiro e sala de aula junto ao babalorixa Dofono
d’Omolu, pude perceber que ele também usava a palavra movimento para se
referir tanto a danga como ao proprio toque do atabaque. Sobre essa relagao,

Essa peculiar forma de expressao, que encontra no corpo seu veiculo
exponencial, ainda que nao exclusivo, de linguagem, apoiada numa intrin-
seca e nao dissociavel relacao entre 0 som, o gesto e 0s movimentos
corporais, reveste o corpo de muitos saberes, entre eles suas ritmicas e
vocalidades, bordando visualmente no ar a palavra, a musica e os voca-
lises, imprimindo assim uma qualidade pictural as sonoridades, nelas
desenhando e gravando as espirais do tempo. (Martins, 2022, p. 89)

No caso da avamunha, a danga e o toque expressam e emitem imagens
cinéticas (oriundas do movimento) e sonoras que passam pelas sensacoes do
Corpo, que gravam as espirais do tempo no canto, nos corpos que dangam, no
espaco ocupado e trazem a tona a presenca da ancestralidade. Aqui, o rodopio
acontece, e numa “operacao imaginativa” (Tavares, 2020, p. 21), a imagem da
espiral emerge como metafora para as relacdes nao lineares entre os reperto-
rios que organizam a “multivocalidade” (Daniel, 2005) da avamunha. Ou seja,
os modos de organizacdo das performances da diaspora africana em que
diversos saberes sdao comunicados por meio de multiplos canais sensoriais
(o corpo, a musica, as imagens, as palavras), acionando diversas regides do
corpo e estruturas simbdlicas. Assim, para este trabalho, esses repertérios

Revista sala preta



emergem justapostos e sédo desenhados aqui pelas espiral simbdlica, espiral
cinética e espiral sensorial — e, por esse motivo, durante a escrita da analise
do movimento elas se entrecruzam.

Seguindo pela afrodidaspora, a antropdloga Yvonne Daniel (2005, p. 54)
diz: “meus estudos [sobre as black dances] mostram os diversos significados
dentro de uma determinada performance, uma vez que a danga perpassa
toda uma gama de organizacgao social” Nesse sentido que, por meio da danca,
as comunidades afrodiaspdricas se relacionam com seus sistemas politicos e
sociais atravessados por outros universos inseparaveis que compdem a vida
— reino animal e vegetal, ancestral e coésmico — num entrelagamento que se
constitui como um “sistema estético” (Ibid., p. 55). A autora ilustra esses entre-
lacamentos por meio dos desenhos de espirais, as quais tentam dar conta de
diversas arenas da vida, ou seja, de repertérios simbdlicos, cinéticos e senso-
riais que estdo sempre em relagéao espiralar, configurando um continuum.

Essa perspectiva espiralar permite que tracemos “politicas de chao”
(Lepecki, 2013) e, no caso desta pesquisa, elaborarmos formas de dancar/
escrever/saber nas quais a avamunha é entendida como uma marcha que
envolve canto, danga e toque por um chao que sustenta o corpo em movi-
mento — em sua flexibilidade e na relacao chao/corpo/gravidade terra centrada
(Mussundza, 2018, p. 74) como cédigos estéticos da cultura negra. A operacao
conceitual imaginativa de uma perspectiva espiralar busca nos levar a uma
escrita dancada, ja que a imagem da espiral denota movimento, estrutura a
pesquisa e reforca os valores da circularidade, ancestralidade e musicalidade
como saberes grafados no corpo.

Para pensarmos sobre a constituicdo estética das performances afro-
diaspdricas, pela analise da avamunha, optei por destacar algumas partes
do corpo como seus pontos de sustentagdo. As partes, que formam trés
conjuntos, sdo: (1) pés/joelhos/bacia, (2) maos/cotovelos/ombros; e (3)
Coluna; e sdao desdobramentos da triade “cabeca/tronco/pés’ apresentada
pela artista e pesquisadora Nadir Nébrega de Oliveira (1991), em que essas
articulacées sao, para a pesquisadora citada, como “cédigos estéticos” a

Revista sala preta



Lais Salgueiro Garcez

78

serem trabalhados por quem danca. Vale pensarmos que os codigos estéticos
que destaco aqui ndo sao rigidos, eles sdo atravessados por valores culturais
e expressam formas de se mover distintas das estéticas ocidentais. A Figura
2 ilustra o terceiro movimento da avamunha em que pés/joelhos/bacia estao
em cor azul, maos/cotovelos/ombros em cor vermelha, a coluna vertebral em
cor verde e as setas pretas indicam a dire¢gao do corpo no espaco.

Figura 2 — 32 movimento da danga da a

e TR 2

vamunha

i &

Foto: Gabriela Willer. Marcacdes proprias.

De um lado ao outro, eu dango ao som dos tambores. Enquanto danco,
investigo as relagdes que estdo em jogo, e 0 corpo sente a impressio-
nante precisédo do seu didlogo com os atabaques. Numa marcha lateral,
sinto o tambor vibrar em mim. Suas notas dao os meus passos no chao
— minhas, nossas pegadas. Toda a pele vibra. Vibragdo. Uma sincronia
— ou varias: de cada movimento, de cada som, de cada pensamento.
De cada e entre cada parte do meu corpo: entremeadas, espiraladas.
Nesse instante a avamunha abre os ouvidos do meu coragéo para que
eu realize uma sequéncia de movimentos que, por mais codificados ou
nao, expressam a lingua dos meus antepassados, o seu, 0 hosso idioma:
0s motivos pelos quais essa danga acontece.

Revista sala preta | Vol. 23| n.3 | 2024



Convocada a abrir meu peito, lembro-me da vida: De onde eu vim? Onde
estou? Para onde vou? Com estas perguntas aprendo sobre como a
ancestralidade se faz fundamental nas filosofias africanas.

Para firmar essa (cons)ciéncia do tempo e do espaco vou marchando
através de suas espirais. Nelas a travessia de hoje se desdobra na de
ontem e na de amanha para contar um “vai e vem” de histérias. “Vai e
vem” de corpos: visiveis e invisiveis. “Vai e vem” de sonoridades.

Os bragos se movem para conta-las. A verticalidade se flexibiliza com
os “vai e vens” laterais do tronco. Por esse caminho dangamos. Vou pela
direita e volto pela esquerda. Vamos e voltamos. Repito o ciclo e mudo
a histéria quando o tambor me chama. O toque do rum deixa seu rastro
no corpo que danga, invade o espaco e logo somos tomados por outro
movimento. Esse rastro sonoro é sentido na pele, nos musculos, nos
0ss0s, quando o movimento borra 0 ar com o tronco nesse desenho do
“vai e vem” como metafora do tempo, da sua caracteristica espiralar.

Ao mesmo tempo em que a precisao me fascina, ela se dissipa através
do meu corpo e chega nos pés — ou sai dos pés. O didlogo com o
tambor marca seus pontos e virgulas com as batidas dos pés no chéao e
estes deixam ecoar a(s) histéria(s) de outros tempos e do aqui e agora.
Tanto saber é o corpo! Quantas travessias tentaram silenciar! E quando
0 corpo é langcado de um lado ao outro, me reldno, nos reunimos, me
preparo, nos preparamos, para a guerra que atravessa tempos e
espagos espiralares. Do Ori ao okan — da cabeca ao coracao — tudo
danca para nos conectarmos com quem antes de nés pisou esse chao
e deixou suas pegadas.

Na narrativa do babalorixa Dofono d’Omolu, os bragos desse movi-
mento mencionam o lugar da opressédo e de trabalho intenso. Babad egbé
Leandro Encarnagdo da Mata também segue uma narrativa semelhante.
Ao executa-lo, diz:

E esse povo foi [...] obrigado a fazer trabalho for¢ado. Tiquita tiquita
tiquitd tiquita tamtamtam tamtamtam, abre ponte, abre estrada, construir
as casas dos branco, fazer os tunel. Aqui é o trabalho forgado, olha.

As duas narrativas, em suas espirais simbolicas, comegcam a revelar
0 que é estruturado por meio dos movimentos e sensacoes: a linguagem
nao verbal da avamunha. Nosso corpo também fala, danca, imprimindo uma
organizacgao espiralar do movimento que se apresenta, principalmente com a
realizagao de uma marcha lateral.

Revista sala preta



Figura 3 — Representacéao grafica do 32 movimento da danga da avamunha

32 movimento (base para as
. caminhadas laterais da Parte Il)

Legenda
Axé plantado

/ PE | Pé esquerdo
PE'PD***

) FD | Pé dirento
|' PEPEPE PE"PD . Diregdo do corpo
. 1 2 |

monImento [ val e

| PE PD PD PD PD )
| .f ™. | Diregio da roda

/
\ /

II ® ! PE jﬁm 3 i

Danga e toque do rom

“tumtamcha ***Balan¢o do corpo para a direita ¢ para
umtamchi esquerda com o4 pés mascando no mesmo
tumtamcha™ hugar

Fonte: elaboragao propria

No caso do movimento apresentado aqui, e conforme a representacao
grafica da Figura 3, a marcha lateral é contextualizada no terreiro de Candomblé
onde o ponto azul no centro € o axé plantado, a seta preta é a dire¢ao do corpo
e a seta azul a dire¢cao da roda'. Acompanhando ainda a figura 3, de baixo para
cima, os pés caminham para a lateral direita: o pé direito (PD) marca quatro
pisadas no chao, enquanto o esquerdo (PE) vem ligeiramente arrastado para
a mesma direcao. A complexidade anatémica dos pés — formado por 26 0sso0s,
31 articulagdes e 20 musculos (Calais-Germain, 1991) — permite que cada
um deles “desempenhe uma dupla funcéo: deve receber o peso do corpo e
permitir o desenvolvimento progressivo dindmico do passo, durante a marcha”
(Ibid., p. 100). Essa organizagao articular faz com que os pés sejam resistentes
e flexiveis tanto na caminhada, como na dancga, sustentando a relacao chao/
corpo/gravidade e funcionando a partir das alavancas de resisténcia. Podemos
dizer, portanto, que a marcha da avamunha acontece por meio desses meca-
nismos 0sseos, musculares e articulares nos quais o peso do corpo é distri-
buido nas plantas dos pés, gerando um tipo de percepgao que é informada ao
cérebro e que auxilia na construcdo dos nossos saberes, do nosso chao.

1 Apesar do nosso recorte ser apenas o terceiro movimento da avamunha, vale ressaltar que
a estrutura de uma marcha lateral — apresentada na representagéo grafica da Figura 3 —
vai se repetir em outros momentos de sua sequéncia dangada.

Revista sala preta



De acordo com o dancarino e percussionista mogambicano Tsumbe
Maria Mussundza (2018, p. 45):

A base da danca das tradi¢gdes ancestrais africanas € ritmar sobre a terra
com o0s pés; depois, cada um pode encontrar sua personalidade, partindo
da coluna vertebral, quadril, cabega ou bragos. E como arvore, somos
encantados pelo tamanho e pela forma do seu tronco, suas folhas, flores
e frutos, mas isso so é possivel porque sua raiz é velha histdria, se casou
com a terra antes desse afloramento.

Para ele, simbolicamente, os pés sao metaforas de nossas raizes e se
movem intensificando a relacdo com a gravidade e enraizando o0 corpo nesse
chao, que também é parte do movimento dancado. Diferentemente do ballet
classico, em que sobe-se nas pontas dos pés em busca de uma verticali-
dade, as dangas negras agem com a gravidade do ar, na relacédo com o chao,
com movimentos assimétricos e tecnicamente rigorosos e complexos, em que
“os africanos articulam mais os membros inferiores [mais que os ocidentais],
onde o peso da cabeca € suportado pelos pés numa postura de terra centrada
(gravidade do corpo em direcao a terra)” (Ibid., p. 74).

Para a antropologa Rosamaria Barbara, a batida dos pés nus no chao
gera um “movimento de ida e volta que é transmitido ao corpo inteiro. O fato
de bater com o pé todo [nas dangas do Candomblé] torna-se algo de grande
importancia, pois nos fala da vida, da experiéncia que deve ser aqui e
agora...” (Barbara, 2002, p. 133). Assim, os pés plantados no chao — tal como
esse movimento da avamunha — sdo um elemento estético importante para a
composicao das dancas e dos valores da diaspora africana, lugares em que
afirmam nossa ancestralidade — como diz Jagun (2015, p. 29): “Os ancestrais
sao saudados nos rituais de Candomblé ao se tocar a sola dos pés”

Ainda acompanhando a Figura 3, ao chegar na lateral direita, os pés
(PE e PD) ficam bem firmes no chao, auxiliando o balanco do corpo todo
indicado pela seta laranja e que acontece trés vezes em dialogo com o:
“tumtamchd tumtamchd, tumtamcha’” realizado pelo rum. Apds esse balanco,

0 ciclo sonoro se repete para que a mesma caminhada lateral, com 0 mesmo

2 No caso dessa onomatopeia, reproduzi a sonoridade feita pelo babalorixda Dofono d’Omolu
para esse movimento.

Revista sala preta



movimento, recomece para a esquerda (PE PE PE PD) e finalize com mais
trés balancos do corpo. Considerando a articulagao coxo-femural, ela executa
movimentos de abducao e adugao (sem cruzar as pernas) que atuam, junto
dos pés e joelhos, nas transferéncias de peso da caminhada lateral, favore-
cendo o balanco do corpo. Esse balango acontece principalmente no plano
frontal, dando a sensacgéo de “vai e vem” para as laterais direita e esquerda,
nas quais a marcha esta acontecendo. Durante o “tumtamcha tumtamcha,
tumtamcha”, a bacia, em conjunto com a coluna (desde o sacro), balanca de
um lado para o outro, aproximando levemente crista iliaca e costela flutuante.

Assim, na espiral cinética e sensorial, a musicalidade, como valor civi-
lizatério, constréi um saber corporificado que é revelado na e com a repe-
ticdo do movimento do corpo e do toque dos atabaques. Isso gera um carater
ciclico e espiralar da danca e da musica executadas na avamunha, que € bem
visualizado pela relagdo do “tumtamchd, como notas executadas pelo rum,
com o movimento da dancga.

Observando a seta azul da Figura 2, na realizacdo dessa marcha,
os joelhos estao livres para que o movimento ocorra de maneira flexivel,
estruturando uma organizacao corporal reveladora de outro elemento estético
presente nas dancas da afrodidspora: a manutencao da qualidade de “mola”
das pernas (Thompsom, 1974). A artista e pesquisadora Inaicyra Falcdo dos
Santos (2006), ao estudar a danga bata®, também nos fala da flexdo do joelho
como uma de suas caracteristicas, aproximando as dangas afrodiasporicas
do carater flexivel do corpo. Anatomicamente, os joelhos recebem repercus-
sdes tanto dos pés (adaptando-se ao solo) quanto do quadril (moldando-se
ao peso do corpo), portanto a sua flexibilidade auxilia, junto aos pés e quadril,
na sustentacao da relacao chao/corpo/gravidade, funcionando esteticamente
para a manuteng¢ao de um corpo “belo” (Thompson, 1974).

No que se refere aos bragos (méaos/cotovelos/ombros), indicados pela
cor vermelha na Figura 2, percebe-se que no movimento, ao ir para a lateral
direita, a mao direita esta fechada, enquanto o outro braco esta solto na
lateral esquerda, e o cotovelo direito semi-flexionado, com ombro direito em
pequenas, ligeiras e constantes abdugdes e aducdes, desenhando no espaco

3 O batd é uma danca do sudoeste da Nigéria, no continente africano.

Revista sala preta



proximo ao corpo o ritmo do tambor. Esse movimento gera uma prono-supi-
nacao, ou seja, “um movimento que se realiza ao mesmo tempo na articu-
lacéo do cotovelo e entre os dois 0ssos do antebrago” (Calais-Germain, 1991,
p. 149). Imageticamente, podemos ver e sentir pequenos circulos nas maos,
como indico com a seta vermelha na Figura 2, nos cotovelos e nos ombros,
unindo essas trés articulagdes numa sensacao complementar a do balanco
do corpo, dangando na espiral, no desejo pela circularidade. A partir da confi-
guracao espiralar da prépria morfologia déssea e das insercdbes musculares
dos bragos, uma pequena espiral se instaura na relagao mao/cotovelo/ombro,
revelando que as maos, junto aos cotovelos e ombros, contam histérias®.

Os ombros unem os membros superiores ao térax, eles vibram, circulam
e traduzem a estética dos movimentos das dancas da diaspora negra. O antro-
pologo Nelson Lima, tendo em vista o contexto das dancas afro-brasileiras,
corrobora isso ao nos trazer o modo como 0os ombros devem executar seus
movimentos, a fim de expressar continuidade e beleza. Segundo o autor:

[...] o movimento dos ombros caracteriza bastante a danca afro sendo
igualmente fundamental em qualquer das coreografias, pois, 0s ombros
dao “solucéo de continuidade” aos movimentos dos bracos e das méaos.
Se o0s bragos e maos se movem sem o “amparo” dos ombros sao feitos
movimentos “quebrados” e descontinuos. Deste modo, os movimentos
ficam esteticamente mais feios no momento em que se flexiona as juntas
sem mexer com 0s ombros.... (Lima, 2005, p. 36)

Assim, ombros circulares e cotovelos semi-flexionados, como mostrado
na Figura 2, traduzem a flexibilidade como um cédigo estético presente nas
artes e dancas negras. No caso desse terceiro movimento, ao chegar na
lateral direita do espacgo, com a repeticao de trés vezes do toque do tambor —
“tumtamcha, tumtamcha, tumtamcha”— o cotovelo se estende e se flexiona
como se langasse o punho para fora da lateral direita, intensificando o balango
do “vai e vem” e as inclinacdes laterais. A mao se mantém fechada até que
se encerre a ida para a direita. Quando o corpo chega na direita do espaco,
o bracgo direito se fecha, unindo-se a lateral direita do corpo, ao mesmo tempo
em que o pé esquerdo se fecha; depois, 0 mesmo movimento é feito para o

4 Para a antropologa Rosamaria Barbara (2002, p. 121): “os pés seguem a base ritmica
musical, os ombros e bracos [consequentemente as maos] contam as histérias”

Revista sala preta



lado esquerdo. Com isso, além das narrativas que nos remetem a ancestrali-
dade, apresentadas no inicio desta sesséao, a circularidade e a musicalidade
emergem como valores civilizatérios que sustentam também os cédigos esté-
ticos desse movimento.

Enfim, em relacdo a coluna — seta de cor verde na Figura 2 —, 0os movi-
mentos circulares dos bragos permitem que as vértebras da toracica rota-
cionem levemente, intensificando a imagem da espiral, que percorre 0 corpo
desde sua formacgédo O0ssea e muscular. Ainda que eu esteja falando de
uma caminhada no plano frontal, no qual predominam-se as inclina¢cdes do
corpo, é a coluna vertebral que nos diz que as dangas da diaspora africana
reforcam a importancia da flexibilidade, da ondulacdo e da sua sinuosi-
dade — caracteristicas fundantes e complexas das dancas afrodiasporicas
que estruturam, por exemplo, 0 seu “pensamento sinuoso” (Santos; Souza,
2020) como uma acgao contraria aos padrdoes corporais ocidentais. Nesses
padroes, € exigido cotidianamente o enrijecimento, ou mesmo o abandono,
desse tronco, em busca incessante pela verticalidade e linearidade. Além
disso, essas constantes ondulacdes da coluna vertebral, garantidas por suas
26 articulagoes, podem ser entendidas como uma derivagdo da sua compo-
sicao espiralar, esférica e nédo linear. Retomando a metafora do corpo como
uma arvore, Mussundza (2018, p. 58) realca: “os troncos das arvores e dos
humanos (a coluna vertebral), pois serdo nessas estruturas que haveremos
de nos debrugar para observarmos no interior deles como s&o cultivados
saberes invisiveis, que o homem liberta”

A citacdo de Mussundza nos provoca e nos convida a adentrar os “saberes
invisiveis” guardados nesses troncos-colunas que se fazem como arvores flexi-
veis e estdo, ao mesmo tempo, enraizados. Sera, portanto, experienciando o
corpo em movimento que poderei acessa-los a partir de “operagdes imagina-
tivas” (Tavares, 2020, p. 21) que me levam a linguagem nao verbal da avamunha
e seus desdobramentos simbdlicos, cinéticos e sensoriais.

Ainda sobre a coluna vertebral, Ivaldo Bertazzo, coredgrafo e investi-
gador das “qualidades do movimento humano, afirma que ‘As formas leve-
mente esféricas encontradas nas linhas da coluna séo as que tornam possivel
ao corpo humano erigir-se com a gravidade e em oposicéo a ela” (Bertazzo,
2002, p. 121). Essa compreensdao me faz retomar a relagdo chao/corpo/

Revista sala preta



gravidade a partir dos movimentos da coluna vertebral. No caso do terceiro
movimento aqui apresentado, o corpo mantém-se em balango — o vai e vem
— para que haja também o deslocamento dos vetores de forga da gravidade,
auxiliando na danca e, logo, nas ondulacdes da coluna vertebral.

Barbara (2002) fala ainda sobre a coluna vertebral como a mensageira
entre os pés e a cabeca (OrF), e como responsavel por manter uma boa comu-
nicagao entre essas partes. Nas palavras da autora: ‘A cabeca esta ligada aos
pés através da coluna vertebral que, como a arvore sagrada que liga o céu a
terra, liga o Ori e os pés (Ibid., p. 69).

Finda a andlise desse movimento, percebemos a importancia de cada
parte do corpo e sua integragcédo entre si nas dancgas da afrodiaspora. Sera o
continuum entre simbologias, organizac¢des cinéticas e sensoriais, visuali-
zadas a partir das espirais, seus codigos estéticos e os relatos filopoéticos,
0 que nos apontara para os valores e saberes corporificados da avamunha.
Assim, a escolha pelas triades pés/joelhos/bacia e maos/cotovelos/ombros e
pela coluna como pontos articulares para a andlise espiralar de seus movi-
mentos se deu a partir de suas énfases no proprio ato de dancar — também
entendido como um ato de saber e conhecer o mundo. Ademais, elas reforgam
a fala e as praticas corporais do babalorixa Dofono d’Omolu. Em diversas
conversas com ele e nas experimentacdes e observacdes feitas em suas
aulas de danca e durante os rituais no terreiro, € enfatizada a importancia
das articulagdes dos ombros e joelhos. Para ele, o grande repertério de movi-
mentos das dangas do Candomblé circunscreve-se no seguinte:

Candomblé é ombro e isso aqui [dando tapinhas nos dois joelhos e
flexionando o tronco] ... A danca do Candomblé é isso aqui [eleva o
tronco e estremece os ombros com soltura e balan¢co bem intensos que
reverbera a energia desde o centro da cintura escapular até a ponta dos
dedos das maos], € ombro solto [e flexiona o tronco estremecendo os

5 Marcio de Jagun (2015, p. 31), em seu livro Ori: a cabega como divindade - histdria,
cultura, filosofia e religiosidade africana, explica-nos a importancia da cabega na cultura
tradicional ioruba: “Por toda a significaAncia metaférica que a cabega possui, por toda a
capacidade de criar, de realizar, de perceber, e também por ter a cabega a capacidade de
sobreviver a morte, os iorubas compreenderam nesta parte do corpo humano um compo-
nente muito especial, fabuloso, divino. A cabega, entéo, tornou-se divinizada e passou
a ser elemento de culto” Nesse sentido, a palavra Or/, no idioma ioruba, por seu carater
polissémico, é usada tanto para se referir a divindade Or/ (que esta localizada na cabeca),
quanto a parte do corpo (cabecga).

Revista sala preta



ombros]. Quando vocé quer soltar isso aqui [referindo-se aos ombros],
vocé pega o travesseiro, coloca na parede [ele abre as pernas bem esti-
cadas], coloca a cabega e ombro, ombro e ombro até... e isso aqui 6
[dando tapinhas nos joelhos novamente e flexionando-os]. Entdo tem
que aprender isso, a técnica.... (Claudecy de Souza Santos, babalorixd
Dofono d’Omolu)®

A fala de babalorixa Dofono d’Omolu reitera os codigos estéticos apre-
sentados anteriormente: flexibilidade e relacdo chao/corpo/gravidade (articu-
lacao terra centrada). Para ele, nessa forma de dancar constitui-se “a técnica’
Nesse sentido, compreendemos a importancia de pesquisar as performances
da afrodiaspora, a partir das complexidades e dos termos de quem a produz e
vive. A técnica aqui é, portanto, um conjunto de saberes sobre corpo e danca,
que tem como objetivo comunicar e expressar codigos estéticos das “grama-
ticas das corporeidades afrodiasporicas” (Tavares, 2020). Para as dancas
afrodiaspdricas, é caro falar em técnica quando muitas vezes nossas corporei-
dades s&o vistas como “sem técnica” ou como algo que € desenvolvido apenas
“se jogando’ A fala do babalorixd Dofono d’Omolu, junto da analise apresen-
tada, demonstra-nos que a técnica dessa danca requer experiéncia e vivéncia;
ela constitui saberes corporificados de uma gramatica plural que encontra eco
em diversas dancas da afrodiaspora, fazendo parte de um sistema estético de
movimento. Ou seja, ainda que no recorte deste texto eu apresente apenas um
movimento da avamunha, podemos perceber em suas espirais simbdlicas, ciné-
ticas e sensoriais a presencga de codigos estéticos que a colocam em dialogo
tanto com as outras dangas de terreiro, como outras da diaspora africana.

Assim, as minhas experiéncias, bem como as referéncias dos pesqui-
sadores apresentados e a fala do babalorixa Dofono d’Omolu, reforcam a
relagcdo chao/corpo/gravidade e flexibilidade do corpo como cdodigos esté-
ticos nos quais predominam as flexdes, juntamente das alavancas dos pés.
Bertazzo (2002) fala sobre a importancia dos musculos flexores para a relagcao
do nosso movimento com nossas sensacoes e referéncias. Em suas palavras:

Nossos musculos flexores, aqueles situados principalmente a frente do
corpo, sao 0s que possibilitam essa atitude de concentracao e analise,

6 Entrevista realizada pela autora deste artigo no /llé Axé Omolu Omin Layd, em 2018.

Revista sala preta



esse envolvimento de todo o ser numa acgéo especifica ou diante de
uma nova informacéo ou conhecimento a ser adquirido. Sao os musculos
flexores que controlam o impulso de dispersar-se no exterior. Sao eles
que levam o corpo a experimentar sensagdes motoras mais profundas,
mais intensas, construindo e refinando o universo de referéncias inte-
riores. (lbid., p. 121-122)

Sera, portanto, nas “memdrias musculares” (Daniel, 2005) que os
movimentos de flexdo irdo expressar “sensacdes motoras profundas”
(Bertazzo, 2002), acessando nossas referéncias. Assim, nossos saberes sao
constantemente renovados e reforcam os valores da ancestralidade, musica-

lidade e circularidade em dialogo com seus cédigos estéticos.

Nesse sentido, a partir das minhas experiéncias, penso que a avamunha
amplia o campo de estudos das dancas afro-brasileiras, em especial das
dancas de terreiros de Candomblé, pois ela ndo se restringe a danga e mito-
logia de um unico Orixa —como tem sido investigado na maioria das pesquisas
da area. Como vimos, ela é executada em todas as cerimdnias publicas (xirés),
independentemente da festa ser dedicada a um Orixa ou ndo, e permitiu a
investigacdo de codigos estéticos que, por sua vez, expressam valores civili-
zatérios corporificados na afrodiaspora. As dancas do Candomblé, tal como a
avamunha, alargam o significado da dancga para um conjunto de movimentos
que envolvem o corpo que canta, toca e danga na manutencao do equilibrio
e da conexao entre os multiplos reinos de existéncia.

Dessa forma, a analise se fez como um exercicio decolonial, a partir de
operagdes imagéticas que me levaram a espiral como um modo de visua-
lizagdo dos repertorios simbdlico, cinético e sensorial da avamunha. Essas
espirais se justapdem e permitem investigar o cruzamento dos valores da
musicalidade, ancestralidade e circularidade com os cédigos estéticos da flexi-
bilidade e da relagéo chao/corpo/gravidade, que organizam os movimentos e
as sensacoes de quem danca e, ao fim e ao cabo, revelam saberes corporifi-
cados. O conceito de espiral, tal como a perspectiva espiralar, emergem e sao
desenvolvidos desde perspectivas estéticas e antropoldgicas das filosofias

Revista sala preta



afrodiaspdricas e da decolonialidade como modo de refletirmos sobre nossas
praticas artisticas e pedagdgicas, nosso dancar/escrever/saber. Sendo assim,
€ um exercicio de decolonialidade das formas de apreender e conceber a
relagdo do corpo com a cultura.

Apods esse exercicio pergunto: “Em que chao vocé danca?’ Aqui, rodo-
piamos uma vez mais, trazendo a corporeidade das dancas dos terreiros de
Candomblé para o debate, entendendo-as também como constituidoras de uma
linguagem corporal que define danca a partir de seus critérios estéticos. Assim,
0 chao se torna metafora para o lugar desde onde dancamos, “chédo, enquanto
lugar de ancestralidade” (Manhaes, 2014 p. 22), chao que “nutre a danca” (Ibid.,
p. 37) e onde edificamos nossa existéncia. Chdo multifacetado que revela os
lugares politicos, simbdlicos e histéricos, visiveis e invisiveis, que percorremos
na afrodiaspora. Chao que come, chao que tem o suor dos ancestrais, chao onde
é plantado o axé e que me fornece a energia vital, chdo onde se danca, onde
a marcha da avamunha acontece. Chao também pedagdgico, que materializa
os valores e os saberes de uma comunidade, que revela 0 que nos pulsiona na
relacéo intrinseca entre o que somos, o que fazemos e o0 que pensamos. Isto é,
0s nossos modos de existir e ser — nossas ontologias — s&o expressas atravées e
com o corpo, pelos seus movimentos e sensacgdes, com 0s pés no chao — chao
que também é parte do movimento e da postura terracentrada.

O antropodlogo e curador de artes André Lepecki (2012; 2013), partindo
do contexto dos centros urbanos, é quem pergunta “que chao é este em que
danco? Em que chéao quero dancar?” (Lepecki, 2013, p. 114). O autor chama
atencao para os modos como 0s espacos publicos sdo ocupados e quais as
“corepoliticas” que deles emergem, denunciando a ilusdo da neutralidade do
espaco e do movimento contido nele. Apesar de partir de uma perspectiva
menos voltada para os debates das corporeidades afrodiaspéricas, retomo
sua pergunta e sua formulac&o sobre as “politicas de chao” (lbid.) no campo
da danca. Em suas palavras

7 Em seu texto Coreopolitica e coreopolicia, Lepecki (2012, p. 47) diz que “o entendimento
de danga como coreopolitica, [é] uma atividade particular e imanente de ag&o cujo principal
objeto é aquilo que Paul Carter chamou, no seu livro The Lie of the Land, de “politica do
chao’ Para Carter, a politica do chdo nao é mais do que isto: um atentar agudo as particula-
ridades fisicas de todos os elementos de uma situagao, sabendo que essas particularidades
se coformatam num plano de composig¢ao entre corpo e chao chamado historia’

Revista sala preta



no nosso caso, uma politica coreografica do chdo atentaria & maneira
como coreografias determinam os modos como dancas fincam seus
pés nos chaos que as sustentam; e como diferentes chaos sustentam
diferentes dangas transformando-as, mas também se transformando no
processo. Nessa dialética infinita, uma corresonancia coconstitutiva se
estabelece entre dancas e seus lugares; e entre lugares e suas dancas.
(Lepecki, 2012, p. 47)

Assim, as “politicas de chao” (Lepecki, 2013) se fazem como agdes no
campo da danca, provocando a reflexdo sobre seus lugares de producéo de
conhecimento — os hegeménicos e os historicamente silenciados — e nos
levando a reconhecer as pluralidades de dancas que cada chao produz como
lugar politico. No caso das dancas e performances da diaspora africana,
a suposta imparcialidade dos campos de pesquisa em danca escondem uma
das faces da colonialidade: seguem reproduzindo imaginarios racistas que
relegam nossos saberes ao estatuto do primitivo, folclérico e com limitagdes
técnicas e estéticas. De modo que, ao reconhecermos o chao em que pisamos,
o (re) imaginamos a partir das estéticas e politicas que dele mesmo emergem,
em que as “politicas de chao” (Ibid.) se fazem como uma resposta decolonial
ao cartesianismo e ao racismo e sexismo que estruturam as universidades e
o campo das artes. Se o Ocidente sempre insistiu em silenciar os invisiveis,
na nossa danga os invisiveis nunca deixaram de estar presentes no nosso
chéao alimentado, em nossos corpos dangantes, em nossos tambores tocados
e nas cantigas entoadas. Assim, firmar o chdao das dancas afrodiaspdricas €
entrar em contato com as pluralidades dos corpos negros e descendentes
com o intuito de decolonizar as perspectivas canbnicas sobre corpo e danca.

Martins (2022) explica que no kicongo (uma das linguas bantu) usa-se
0 mesmo verbo (tanga) para designar o escrever e o dancar, nesse sentido,
na performance ritual, “dancgar é inscrever no tempo” (lbid., p. 81), ou seja,
a danca inscreve e a inscricao é danca. Isso reitera a importéancia da corporei-
dade para a analise das culturas da afrodiaspora e o seu lugar de producéo
de imaginac¢des outras. Para a autora, a “oralitura” se faz como uma “afro-
grafia” (Martins, 1997). Isto é, se faz como uma grafia da voz e do corpo como
linguagens verbais e ndo verbais, como desenho da vocalizagc&o, do espaco
e da danca, dos saberes afrodiaspdricos que carregam. Desse modo, penso

Revista sala preta



que o dancgar/escrever/saber aqui apresentado, desde uma perspectiva espi-
ralar, faz-se como acao pragmatica que danca e escreve para poder conhecer
o mundo em suas brechas, para poder reconhecer o chdo onde se danca.
Para Tavares (2020, p. 30):

Nessa acao pragmatica, a linguagem de corpos inscrita e edificada em
movimentos, gestos, cantos, dancas e imagens criam permanentes
narrativas nas quais se encontra a apresentagdo da vida como forca
insurgente em infindavel gingar nas fissuras, nas brechas de luz, nas
entrelinhas, nos espagos e entre-lugares possiveis de ser, estar e
conviver num mundo cada vez mais desumanizador. Nessa incessante
luta a unidade corpo-mente-espirito do negro flui em ritmo recriado de
sua propria existéncia.

Aqui, Tavares (2020) reforca a importancia de reconhecermos nosso
chao — retornando ao inicio deste texto —, por onde existimos e reexistimos
em tempos espiralares, em lugares visiveis € invisiveis, gingando, tocando,
cantando, dancando e sorrindo nas brechas do sistema Moderno. Logo,
“‘mover-se em direcao &’ tal como a definicao etimoldgica da avamunha apre-
sentada no Dicionario de Cultos Afro-brasileiros: com origem das palavras
de Olga Gudolle Cacciatore (1977), € experienciar uma marcha em busca de
travessias mais humanas, de acdes e pensamentos decoloniais no campo da
danga como possibilidade de humanizar as relagdes entre diferentes saberes
corporificados. Experimentar o dancgar/escrever/saber da avamunha é um modo
de firmar nosso chao e suas politicas, esquivar-se da sombra da modernidade
e abrir caminhos por um tanto de mundos em que um tanto de dancarinos e
dancarinas nao cabem nos paradigmas euro-centrados e hegemonicos.

AGAWU, K. The Rhythmic Structure of West African Music. The Journal of
Musicology, Berkeley, CA, v. 5, n. 3, p. 400-418, 1987. Disponivel em: http:/bit.
ly/3zmdZXY. Acesso em: 20 nov. 2020.

BARBARA, R. S. A danca das Aiabas: danga, corpo e cotidiano das mulheres de
Candomblé.2002. Tese (Doutorado em Sociologia) — Faculdade de Filosofia, Letras
e Ciéncias Humanas, Universidade de Sao Paulo, Sao Paulo, 2002. Disponivel
em: https://bit.ly/3YJb5H8. Acesso em: 23 jul. 2024.

Revista sala preta



BERTAZZO, I. Danca na Maré. In: VARELLA, D.; BERTAZZO, |.; BERENSTEIN
JACQUES, P. (org.). Maré: Vida na favela. Rio de Janeiro: Casa da Palavra, 2002.
p. 113-124.

BRANDAO, A. P; TRINDADE, A. L. da. (org.). Modos de brincar: caderno de
atividades, saberes e fazeres — Projeto ‘A Cor da Cultura” Rio de Janeiro: Fundacao
Roberto Marinho, 2010.

CACCIATORE, O. G. Dicionario de Cultos Afro-brasileiros: com origem das
palavras. Rio de Janeiro: Forense Universitaria, 1977.

CALAIS-GERMAIN, B. Anatomia Para o Movimento — Vol. 1: Introducao a Andlise
das Técnicas Corporais. Barueri: Manole, 1991.

DANIEL, Y. Dancing wisdom: embodied knowledge in Haitian Vodou, Cuban Yoruba,
and Bahian Candomblé. Chicago: University of lllinois Press, 2005.

FERREIRA, L. Corpos moventes em didspora: Danca, identidade e reexisténcias.
Revista da Associacao Brasileira de Pesquisadores/as Negros/as (ABPN),
[s.].], v. 11, n. 27,p. 50-63, 2019. DOI: 10.31418/2177-2770.

GROSFOGUEL, R. Para descolonizar os estudos de economia politica € os estudos pos-
coloniais: transmodernidade, pensamento de fronteira e colonialidade global. Revista
critica de ciéncias sociais, [s./.], n. 80, p. 115-147,2008. DOI: 10.4000/rccs.697.

ISAIA, A. C.; MACHADO, G. Rum, rumpi e Ié chegaram na Manchester Catarinense.
In: ENCONTRO DO GT REGIONAL DE RELIGIAO E RELIGIOSIDADES ANPUH
PR/SC, 2.; SEMANA DE HISTORIA DEHIS/UEPG: RELIGIAO, CULTURA E
IDENTIDADES, 40., 2011, Ponta Grossa. Anais [...]. Ponta Grossa: Aos Quatro
Ventos, 2011. p. 152-173.

JAGUN, M. de. Ori: a cabega como divindade — histdria, cultura, filosofia e religiosidade
africana. Rio de Janeiro: Litteris, 2015.

JAGUN, M. de. Yoruba: Vocabulario tematico do Candomblé. Rio de Janeiro:
Litteris, 2017.

KILOMBA, G. Plantation Memories: episodes of everyday racism. 2. ed. Munster:
UNRAST-Verlag, 2010.

LEPECKI,A.Coreopoliticae coreopolicia.llha— Revista de Antropologia, Floriandpolis,
v.13,n. 1, 2, p. 41-60, 2012. DOI: 10.5007/2175-8034.2011v13n1-2p41

LEPECKI, A. Planos de composicdo: dancga, politica e movimento. /n: RAPOSO,
P.etal.(org.). A terra do nao-lugar: didlogos entre antropologia e performance.
Floriandpolis: Editora da UFSC, 2013. p. 107-117.

LIMA, N. Dando conta do recado: A danca afro no Rio de Janeiro e as suas
influéncias. Rio de Janeiro: Portal Dominio Publico, 2005. Disponivel em: http://
www.dominiopublico.gov.br/pesquisa/DetalheObraForm.do?select_action=&co_
obra=34308. Acesso em: 25 jul. 2024.

MANHAES, J. B. Um convite a dancga: Performances de umbigada entre Brasil e
Mocgambique. 2014. Tese (Doutorado em Artes Cénicas) — Universidade Federal

Revista sala preta



do Estado do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2014. Disponivel em: hitps://bit.
ly/3ldsEBN. Acesso em: 24 jul. 2024.

MARTINS, C.; MARINHO, R.lIroco: O orixa da arvore e a arvore orixa. Rio de Janeiro:
Pallas, 2010.

MARTINS, L. M. Afrografias da memoria: O Reinado do Rosario no Jatoba. Sao
Paulo; Belo Horizonte: Perspectiva; Mazza Edicdes, 1997.

MARTINS, L. M. Performances do tempo e da memdria: os Congados. O Percevejo:
Estudos da Performance, Rio de Janeiro, n. 12, p. 68-83, 2003.

MARTINS, L. M. Performances do tempo espiralar: poéticas do corpo-tela. Rio de
Janeiro: Cobogd, 2022.

MUSSUNDZA, T. M. Gule Wankulu: ancestralidades & memorias. Recife: Titivillus.
Editora, 2018.

NZEWI, M. Melo-Rhythmic Essence and Hot Rhythm in Nigerian Folk Music. The
Black Perspective in Music, Spring, v. 2, n. 1, p. 23-28, 1974. Disponivel em:
http://bit.ly/3MsPekC. Acesso em: 22 jul. 2015.

OLIVEIRA, N. N. de. Danca Afro: sincretismo de movimentos. Salvador: EDUFBA, 1991.

SANTQOS, A. B. dos. Colonizagao, Quilombos: modos e significados. Brasilia, DF:
INCTI; UnB, 2015.

SANTOS, I. F. dos. Corpo e ancestralidade: uma proposta pluricultural de danca-
arte-educacao. 3. ed. Sao Paulo: Terceira Margem, 2006.

SANTOS, L. C. F. dos; OLIVEIRA, E. D. de. Filosofar desde os arquipélagos: filosofia
afrodiasporica como disputa de imaginarios. Voluntas: Revista Internacional de
Filosofia, [s./.], v. 10, p. 97-109, 2019. DOI: 10.5902/2179378640050.

SANTOS, L.; SOUZA, J. R. de. Experiéncias e estéticas afrodiaspdricas: o corpo,
a danca e o canto como procedimentos de criacao de ljo alapini. In: TAVARES,
J. C. de (org.). Gramaticas das corporeidades afrodiasporicas: Perspectivas
etnograficas. Curitiba: Appris, 2020. p. 159-177.

SILVA, A. M. da. Se nao tem terra nao tem corpo, se nao tem corpo nao tem
jongo: Um estudo sobre a performance jongueira do Bracui. 2013. Dissertagéao
(Mestrado em Artes Cénicas) — Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro,
Rio de Janeiro, 2013.

SILVA, L. da; SANTOS, I. F. dos. Colonialidade na danca e as formas africanizadas
de escrita de si: perspectivas sul- sul através da técnica Germaine Acogny.
Conceicao/Conception, Campinas, v. 6, n. 2, p. 162-173, 2017. DOI: 10.20396/
conce.v6i2.8648597.

SIMAS, L. A.; RUFINO, L. Fogo no mato: a ciéncia encantada das macumbas. Rio
de Janeiro: Mérula Editorial, 2018.

TAMARIT, F. OYE TI AWON OMO ILU. A sabedoria dos filhos do tambor: caminhos
para um musipensar candomblecista. 2023. Tese (Doutorado em Musica) —
Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2023.

Revista sala preta



TAVARES, Julio César de. Danca de Guerra, arquivo — arma: Elementos para uma
teoria da capoeiragem e da comunicacao corporal Afro-brasileira. Brasilia, DF, 1984.
Dissertagcao (Mestrado em Sociologia) — Universidade de Brasilia, Brasilia, DF, 1984.

TAVARES, J. C. de. O que pode o corpo negro: uma introducao. In: TAVARES, J. C.
de (org.). Gramaticas das corporeidades afrodiasporicas: Perspectivas
etnograficas. Curitiba: Appris, 2020. p. 19-30.

THOMPSON, R. F. African Art and Motion. In: THOMPSON, R. F. African Art in Motion:
Icon and Act. Los Angeles, CA: University of California Press, 1974. p. 1-46.

WALSH, C. Interculturalidad critica y pedagogia de-colonial: In-surgir, re-existir y re-
vivir. In: CANDAU, V. M. (org.). Educacao Intercultural na América Latina: entre
concepcoes, tensoes e propostas. Rio de Janeiro: Editora 7Letras, 2009. p. 12-42.

Recebido em 21/07/2024
Aprovado em 21/10/2024
Publicado em 26/12/2024

Revista sala preta



