
sala preta

Dançar/escrever/saber: uma perspectiva 
espiralar da dança da avamunha

To dance/ to write/ to know: a spiral 
perspective of the avamunha dance

Bailar/escribir/conocer: una perspectiva en 
espiral de la danza de la avamunha

Laís Salgueiro Garcez

Laís Salgueiro Garcez
Doutora em Artes Cênicas pela Universidade Federal do Estado do Rio 

de Janeiro (UNIRIO). Mestre em Antropologia pela Universidade Federal 
Fluminense (UFF). Pós-graduada em Preparação corporal para as artes 

cênicas pela Faculdade Angel Vianna (FAV). Artista-pesquisadora das 
danças afrodiaspóricas, diretora de movimento, coreógrafa e dançarina. 

Professora na oficina Danças e Expressões e diretora artística do 
grupo Maracutaia.

DOI: 10.11606/issn.2238-3867.v23i3p67-93

Dossiê performatividades negras



68						             Revista sala preta  |  Vol. 23 |  n. 3  |  2024

Laís Salgueiro Garcez

Resumo

Este artigo desenvolve a análise de um dos movimentos da dança da avamunha, o 

qual faz parte de um extenso repertório de danças dos terreiros de Candomblé e, 

aqui, refere-se especialmente à nação Ketu. A análise é feita a partir de operações 

imagéticas como ferramentas de imaginação de mundos e narrativas outras sobre 

as corporeidades afrodiaspóricas. Desde uma perspectiva espiralar, podemos 

investigar os valores civilizatórios – ancestralidade, musicalidade e circularidade 

– que a constituem e sustentam seus códigos estéticos: a relação chão/corpo/

gravidade e a flexibilidade do corpo. É no rodopio epistêmico, cinético e sensorial 

que podemos reconhecer o nosso chão e refletir sobre nossas práticas artísticas e 

pedagógicas, isto é, o nosso dançar/escrever/saber.

Palavras-chave: Avamunha, Saberes Corporificados, Valores Civilizatórios Afrodi-

aspóricos, Espiral.

Abstract

This study analyzes the movements of the avamunha dance – which belongs to an 

extensive repertoire of dances from Candomblé terreiros and, in this study, especially 

refers to nação Ketu. The analysis is based on imagery operations as tools to imagine 

worlds and other narratives about Afrodiasporic corporeities. A spiral perspective can 

investigate the civilizational values – ancestry, musicality, and circularity – that constitute 

it and sustain its aesthetic codes – the ground/body/gravity relationship and the flexibility 

of the body. In this epistemic, kinetic, and sensorial spin we can recognize our ground 

and reflect on our artistic and pedagogical practices: our dancing/writing/knowing.

Keywords: Avamunha, Embodied Knowledge, Civilizational Values of the Afrodias-

pora, Spiral.

Resumen

Este artículo desarrolla el análisis de uno de los movimientos de la danza de la 

avamunha, que forma parte de un extenso repertorio de danzas de los terreiros de 

Candomblé y, en este estudio, se refiere especialmente a la nação Ketu. El análisis se 

basa en operaciones de imágenes como herramientas para imaginar mundos y otras 

narrativas sobre corporeidades afrodiaspóricas. Desde una perspectiva en espiral, 

se investigan los valores civilizatorios –ancestralidad (ascendencia), musicalidad 

y circularidad– que la constituyen y sustentan sus códigos estéticos: la relación 

suelo/cuerpo/gravedad y la flexibilidad del cuerpo. Es en el giro epistémico, cinético 

y sensorial que podemos reconocer nuestro terreno y reflexionar sobre nuestras 

prácticas artísticas y pedagógicas, es decir, nuestro bailar/escribir/conocer.

Palabras clave: Avamunha, Conocimiento Encarnado, Valores Civilizatorios de la 

Afrodiáspora, Espiral.



Revista sala preta  |  Vol. 23  |  n. 3  |  2024						      69

Dançar/escrever/saber: uma perspectiva espiralar da dança da avamunha

Rodopio epistêmico, cinético e sensorial

Ao pisarmos (e reconhecermos) nosso chão, giramos nosso eixo epis-

têmico, nossos modos de pensar/mover: rodopiar se faz necessário, de modo 

que o rodopio seja capaz de “formular uma crítica aos conceitos alicerçados em 

bases que não aceitam o outro como possibilidade” (Simas; Rufino, 2018, p. 35). 

Dito isto – e compreendendo o chão como o lugar político e filosófico desde 

onde dançamos, no caso as danças da afrodiáspora – o rodopio se realiza 

como ação epistemológica, cinética e sensorial, que desregula os discursos 

normativos e abre caminhos para perspectivas outras sobre quem e sobre os 

modos como se fazer pesquisa com e nas culturas da diáspora africana.

Para este artigo, trago um recorte do trabalho artístico e pedagógico 

que tenho desenvolvido nos últimos dez anos. A proposta é apresentar uma 

análise possível de um dos 20 movimentos da avamunha desde uma pers-

pectiva espiralar, na qual o rodopio reforça a importância de construirmos 

repertórios linguísticos (verbais e não-verbais), teóricos e metodológicos 

que possibilitem a reflexão sobre o nosso dançar/escrever/saber, a partir das 

“gramáticas das corporeidades afrodiaspóricas” (Tavares, 2020, p. 20).

Como explicarei mais adiante, a avamunha, também chamada de avania, 

avaninha, hamunha ou ramunha, é predominantemente conhecida como um 

toque ou ritmo de Candomblé que demarca determinados momentos rituais 

nas nações Ketu e Jeje. No entanto, a justaposição entre a linguagem musical 

e do movimento dançando leva também à construção de um movimento 

gestual próprio da avamunha – o que estou chamando aqui de dança da 

avamunha com seus diversos movimentos. Em pesquisa junto ao babalorixá 

Dofono d’Omolu, o etnomusicólogo Ferran Tamarit (2023, p. 215) escreveu 

que os movimentos são

frases musicais sem duração determinada que codificam sonoramente 

sequências de gestos mais ou menos longas que reproduzem, neste 

caso de forma mais enfática, extratos ou momentos singulares da narra-

tiva mítica de cada entidade.

Nesse sentido, como veremos com a avamunha, seu conceito de dança só cabe 

em sua relação intrínseca com a música e seu caráter epistemológico corporificado.



70						             Revista sala preta  |  Vol. 23 |  n. 3  |  2024

Laís Salgueiro Garcez

Imaginar novos mundos é necessário

Bacia e os joelhos semi-flexionados, ombros em movimentos circulares 
e os pés em marcha junto ao toque bem marcado dos tambores. O movi-
mento nos coloca no ambiente, nos desloca no espaço, em contato com 
o visível e o invisível. O tambor preenche meus movimentos ao mesmo 
tempo em que me coloca em ação. O rum explora variações rítmicas que 
geram pequenas alterações no corpo que dança, como respostas àquele 
estímulo sonoro e, depois de avançar, respondo com um giro para trás 
– vou ao passado, ao presente e ao futuro, circulo na espiral do movi-
mento, do tempo e do espaço. Por um instante, a marcha se transforma 
num giro que exige a torsão da coluna, momento em que as espirais 
ósseas e musculares são acionadas de maneira mais intensa. O corpo 
se encontra com os três reinos de nossas existências: o dos seres vivos, 
o dos ancestrais e o dos orixás. Segue a marcha: alavancas de resis-
tência. O tronco flexionado também resiste, à gravidade, numa postura 
terra centrada. Os pés pisam o chão, se alimentam da terra e o som das 
minhas pegadas se confundem com o som do couro do atabaque. Assim 
eu chego, avanço e saúdo, giro e sigo a travessia.

Figura 1 – 2º Movimento da dança avamunha

Foto: Gabriela Willer (Marcações próprias)



Revista sala preta  |  Vol. 23  |  n. 3  |  2024						      71

Dançar/escrever/saber: uma perspectiva espiralar da dança da avamunha

Luís Carlos Ferreira dos Santos e Eduardo David de Oliveira (2019) 

discorrem sobre como a filopoética aparece nos escritos do pensador marti-

nicano Édouard Glissant. Este, ao elaborar conceitos, fecunda-os de imagi-

nação, a partir de um olhar crítico e criativo desde suas experiências nos 

arquipélagos do Caribe ao longo do século XX. Imaginar, nesse caso, faz-se 

como uma disputa pelas narrativas do mundo, enfatizando a filosofia africana 

como múltipla e diversa, em contraponto à filosofia euro-referenciada preten-

samente única e baseada numa universalidade abstrata. Nesse sentido,

A filopoética busca reconstruir a memória. É uma poética histórica de 

disputa do imaginário. A memória e o esquecimento fazem parte do mesmo 

imaginário, por isso, a filopoética é um modo de imaginar e de acessar o 

imaginário do pensamento-mundo. (Santos; Oliveira, 2019, p. 103)

Assim, no relato anterior, reencontro-me com minhas memórias em dança, 

operando imaginativamente, unindo filosofia e poética para compreender de 

maneira crítica e criativa as narrativas que emergem da avamunha. Ainda no 

relato, ao justapor repertórios simbólicos, cinéticos e sensoriais, busco experi-

mentar modos outros de dançar/escrever/saber que (re)montam as partituras 

dos saberes oriundos da diáspora africana e compõem a performance da 

dança e da escrita enquanto “resistências epistêmicas” (Ferreira, 2019, p. 58). 

Para o antropólogo e pesquisador das corporeidades afrodiaspóricas, Julio 

Tavares (2020, p. 21),

A cultura afro-brasileira torna-se um bom caso para se pensar a diáspora 

ao fluir como forma e fonte de produção de expressividades ao longo de 

um caudaloso processo de operações imaginativas, promotoras de uma 

poética em permanentes fluxos de múltiplas formas e sotaques corpo-

rais, a partir da coletividade dessas experiências.

Assim, por meio de uma constante investigação e realização de “opera-

ções imaginativas” (Ibid.), torna-se importante que os campos artísticos e 

institucionais em dança revisem seu quadro geopolítico e se abram para a 

construção necessária de novas “paisagens epistemológicas”, como nos 

indicam as artistas e pesquisadoras Luciane Ramos Silva e Inaycira Falcão 

dos Santos (2017). O reconhecimento da multiplicidade de formas e sotaques 



72						             Revista sala preta  |  Vol. 23 |  n. 3  |  2024

Laís Salgueiro Garcez

corporais negros reforça a importância de desestigmatizarmos as corpo-

reidades afrodiaspóricas, cujas imaginações foram e são armas poéticas e 

expressivas contra a colonização e colonialidade. Imaginar novos mundos é 

necessário para que sejam reelaboradas as narrativas históricas impostas 

aos corpos e saberes negros – visto que, como já nos apontava Abdias do 

Nascimento desde a década de 1970, estes foram, e são recorrentemente 

inferiorizados em termos folclóricos e limitados a mercadorias lucrativas.

Portanto, empreender um exercício de análise dos movimentos da 

avamunha, a partir da imaginação como ferramenta política de construção de 

novos discursos e mundos que enfatizem nossos saberes, é ir além dos essen-

cialismos relegados aos corpos e saberes negros. As imagens que emergem 

da dança e da escrita como narrativas outras, percorrem as filosofias da afro-

diáspora e enfatizam códigos estéticos – como veremos, a flexibilidade e a 

relação chão/corpo/gravidade – que não estão apartados de nossos valores 

culturais. Se os paradigmas ocidentais são predominantemente colocados 

como referências para pensarmos nossas práticas corporais, o exercício da 

análise espiralar propõe voltarmos a discussão para as performances afro-

diaspóricas e alimentarmos os debates em dança a partir de nossas próprias 

experiências.

Enfim, vale ressaltar que a investigação, desde uma análise espiralar 

dos movimentos da avamunha, parte das minhas experiências em dança e 

memórias de terreiros. Fui formada por diversos mestres das danças afro-bra-

sileiras, fui abiã no Candomblé Ketu, hoje sou apetebí de Orunmilá e desde a 

infância convivo com as culturas de terreiro por meio da minha família.

Definições da avamunha

No caso da análise aqui proposta, rodopiar só foi possível 

dançando a própria avamunha. Ela faz parte do extenso repertório 

das performances dos terreiros de Candomblé, especialmente as de 

nação Ketu e Jeje, funcionando a partir da tríade “tocar/cantar/dançar” 

, além de ser denominada tanto como um ritmo sagrado dos atabaques, 

quanto como uma dança que representa as mitologias afro-brasileiras e/ou 

que está presente em momentos cerimoniais especiais.



Revista sala preta  |  Vol. 23  |  n. 3  |  2024						      73

Dançar/escrever/saber: uma perspectiva espiralar da dança da avamunha

De acordo com Cléo de Oliveira Martins e Roberval Marinho (2010, 

p. 65), a marcha mitológica do Vodun Iroco é guiada pela avamunha e trata-se 

de uma das danças mais complexas dos terreiros de Candomblé Jeje, carac-

terizada por um conjunto de movimentos que contam suas histórias. Isaia e 

Machado (2011, p. 154) também falam da avamunha como “ritmo sagrado 

originariamente tocado nos terreiros de Candomblé de nação Jeje, mas que foi 

incorporado às demais nações num claro processo de circularidade cultural”.

Nesse trânsito cultural – que demonstra a pluralidade das corporeidades 

afro-brasileiras –, a avamunha também é definida pela narrativa da travessia 

afro-atlântica dos negros escravizados para as Américas, fazendo alusão à 

experiência trágica dos navios negreiros. Em seus movimentos dançados, 

são expressas as interdições impostas aos corpos negros durante esse período 

e os modos como eles se organizaram e guerrearam para enfrentar tamanha 

desumanização de suas vidas e saberes. No Ilê Axé Omolu Omin Layó, 

em que fui abiã por mais de cinco anos consecutivos, o babalorixá Dofono 

d’Omolu identifica na avamunha os movimentos das ondas do mar e da tortura 

sofrida; os movimentos que se remetem à “maldade” dessa ocasião, no qual 

os braços tentam se libertar das correntes; e os sinais na boca, nos olhos e 

nos ouvidos, que remetem à fome e ao silenciamento que os escravizados 

sofriam. Ele ainda explica que no contexto religioso, a “avamunha marcada” 

 – diferenciando-a da avamunha entendida apenas como toque dos ataba-

ques – é tocada, dançada e cantada no terreiro após o xirê, e é o pai ou a mãe 

de santo que orienta seus filhos e suas filhas a começarem a dança.

Focando na narrativa dos Candomblés de nação Ketu, especifica-

mente na casa citada anteriormente, pude contabilizar 20 movimentos (essa 

quantidade vai variar em cada terreiro) que exploram a tridimensionalidade, 

deslocando-se para frente, para trás e para os lados, contendo giros, torsões 

e variações das direções e das organizações das partes do corpo. Seus movi-

mentos têm uma expressividade intensa que sinaliza física e sensorialmente 

para algumas partes do corpo, como a cabeça e o coração. O peso da bacia 

apresenta nuances em momentos em que o tronco está mais verticalizado ou 

mais flexionado, numa postura terra centrada (Mussundza, 2018, p. 74) – os 

joelhos variam sua flexão com o estalar do toque do rum, os ombros circulam 

constantemente e os pés agem como alavancas de resistência que permitem 



74						             Revista sala preta  |  Vol. 23 |  n. 3  |  2024

Laís Salgueiro Garcez

todos os deslocamentos, fazendo da avamunha uma marcha, como também é 

definida em alguns terreiros, que expressa valores civilizatórios afro-orientados.

Valores civilizatórios afro-brasileiros: musicalidade, 
ancestralidade e circularidade

As pesquisadoras e educadoras Ana Paula Brandão e Azoilda Loretto 

da Trindade insistem na importância da construção de uma genealogia dos 

valores civilizatórios afro-brasileiros como forma de reconhecer o riquíssimo 

patrimônio africano, presente também na diáspora, de produções artísticas, 

científicas e filosóficas. Dos dez valores elencados pelas autoras, a musica-

lidade, a ancestralidade e a circularidade se apresentam como relevantes na 

avamunha e revelam os modos de apreensão do mundo estruturados nas 

filosofias corporificadas da afrodiáspora.

Esse tripé – musicalidade, ancestralidade e circularidade –fundem-se 

no corpo. Nesse caso, o “corpo negro em movimento” (Tavares, 2020, 

p. 21) constrói um conjunto de experiências que expressam gramáticas 

multifacetadas, manifestam formas de pensar, configuram comunicações 

não verbais e estruturam, por meio de suas práticas, “saberes corporais” 

. Essa perspectiva do corpo na diáspora africana torna-se fundamental para 

revisarmos as dicotomias ocidentais e retirarmos de uma vez por todas o 

corpo negro das hierarquias corpo-mente, primitivo-civilizado, emoção-razão 

etc. O existir, nossas ontologias, é um continuum entre vida e ancestralidade: 

o eu e o individualismo cartesianos não têm espaço nem tempo por aqui.

Nesse sentido, no campo da dança, apesar dos dançarinos ocidentali-

zados terem desenvolvido críticas à filosofia cartesiana – revisando a inferio-

rização do corpo que nega seu lugar de produção de conhecimento – ainda 

recaem, algumas vezes, num extremismo que inverte o binômio mente-corpo. 

À parte disso, entre eles, poucas discussões avançam pelo caráter racista 

e sexista da proposta cartesiana, que funda a filosofia moderna ocidental, 

mantendo, muitas vezes, fora de suas discussões em dança, corporei-

dades outras que possam sinalizar as singularidades dos corpos em movi-

mento. Com isso, o universalismo ocidental é, muitas vezes, reproduzido 

nas concepções de dança, corpo, tempo, espaço e movimento. Por outro 



Revista sala preta  |  Vol. 23  |  n. 3  |  2024						      75

Dançar/escrever/saber: uma perspectiva espiralar da dança da avamunha

lado, ao conceber o pensamento como movimento e o movimento como 

pensamento, os saberes corporificados da afrodiáspora implodem com as 

dicotomias coloniais, tornando possível compreender o corpo – tal como a 

música – como canais de acesso ao mundo e à sua energia vital. Assim, para 

Brandão e Trindade (2010, p. 14),

Reconhecemos a importância do Axé, da ENERGIA VITAL, da potência 

de vida presente em cada ser vivo, para que, num movimento de 

CIRCULARIDADE, esta energia circule, se renove, se mova, se 

expanda, transcenda e não hierarquize as diferenças reconhecidas na 

CORPOREIDADE do visível e do invisível. A energia vital é circular e se 

materializa nos corpos, não só nos humanos, mas nos seres vivos em 

geral, nos reinos animal, vegetal e mineral.

A partir disso, nesta investigação, a circularidade é um dispositivo crítico à 

organização hierárquica e pretensamente única do Ocidente, bem como ferra-

menta de visualização da espiral como modo de organização do nosso pensar/

fazer. A circularidade organiza as relações espaciais, por exemplo as rodas tão 

presentes nas performances afro-brasileiras, e temporais, referindo-se à própria 

constituição da vida em ciclos e em relações com reinos múltiplos de existência. 

Ela também organiza a relação entre os sujeitos que dançam, os tambores que 

tocam e as vozes que cantam a partir de um diálogo circular.

Assim, a circularidade, a ancestralidade e a musicalidade emergem 

como valores civilizatórios que se organizam desde uma perspectiva espi-

ralar, na qual as espirais surgem como forma de ver o mundo, como giro 

epistêmico, como torsões do meu eixo enquanto danço e como rodopios 

das histórias, dos músculos, dos ossos, das sensações, dos conceitos e dos 

imaginários culturais.

As relações do corpo com o mundo, com a música, com o visível e o invi-

sível desenham no tempo e no espaço a espiral que nos conduz: a travessia 

não é linear, ela dança. Além disso, como diz Martins (2003, p.  80) sobre 

a congada mineira: “as coreografias das danças mimetizam essa circulari-

dade espiralada, quer no bailado do corpo, quer na ocupação espacial que o 

corpo em voleios sobre si mesmo desenha”. Com isso, o rodopio epistêmico, 

como uma ação cinética, sensorial e decolonial, aponta para as limitações 



76						             Revista sala preta  |  Vol. 23 |  n. 3  |  2024

Laís Salgueiro Garcez

conceituais tidas como universais, oriundas da modernidade colonial e ampla-

mente reproduzidas no campo artístico e pedagógico da dança.

Perspectiva espiralar

Como vimos, a avamunha deve ser entendida em cada contexto, no 

qual variações são possíveis. Dentro dessas possibilidades, interessa-me o 

momento em que a avamunha é executada como uma sequência de toques 

do atabaque grave, conhecido como rum, juntamente com uma sequência de 

dança que organiza o espaço e o tempo, e expressa seus saberes por meio 

dos movimentos do corpo e do som. Nesse caso, uso a palavra movimento 

– tal como a definição de Tamarit (2023) na introdução do presente texto – 

como forma de referenciar a relação do que é tocado e dançado. Ao longo 

das minhas experiências de terreiro e sala de aula junto ao babalorixá Dofono 

d’Omolu, pude perceber que ele também usava a palavra movimento para se 

referir tanto à dança como ao próprio toque do atabaque. Sobre essa relação,

Essa peculiar forma de expressão, que encontra no corpo seu veículo 

exponencial, ainda que não exclusivo, de linguagem, apoiada numa intrín-

seca e não dissociável relação entre o som, o gesto e os movimentos 

corporais, reveste o corpo de muitos saberes, entre eles suas rítmicas e 

vocalidades, bordando visualmente no ar a palavra, a música e os voca-

lises, imprimindo assim uma qualidade pictural às sonoridades, nelas 

desenhando e gravando as espirais do tempo. (Martins, 2022, p. 89)

No caso da avamunha, a dança e o toque expressam e emitem imagens 

cinéticas (oriundas do movimento) e sonoras que passam pelas sensações do 

corpo, que gravam as espirais do tempo no canto, nos corpos que dançam, no 

espaço ocupado e trazem à tona a presença da ancestralidade. Aqui, o rodopio 

acontece, e numa “operação imaginativa” (Tavares, 2020, p. 21), a imagem da 

espiral emerge como metáfora para as relações não lineares entre os repertó-

rios que organizam a “multivocalidade” (Daniel, 2005) da avamunha. Ou seja, 

os modos de organização das performances da diáspora africana em que 

diversos saberes são comunicados por meio de múltiplos canais sensoriais 

(o corpo, a música, as imagens, as palavras), acionando diversas regiões do 

corpo e estruturas simbólicas. Assim, para este trabalho, esses repertórios 



Revista sala preta  |  Vol. 23  |  n. 3  |  2024						      77

Dançar/escrever/saber: uma perspectiva espiralar da dança da avamunha

emergem justapostos e são desenhados aqui pelas espiral simbólica, espiral 

cinética e espiral sensorial – e, por esse motivo, durante a escrita da análise 

do movimento elas se entrecruzam.

Seguindo pela afrodiáspora, a antropóloga Yvonne Daniel (2005, p. 54) 

diz: “meus estudos [sobre as black dances] mostram os diversos significados 

dentro de uma determinada performance, uma vez que a dança perpassa 

toda uma gama de organização social”. Nesse sentido que, por meio da dança, 

as comunidades afrodiaspóricas se relacionam com seus sistemas políticos e 

sociais atravessados por outros universos inseparáveis que compõem a vida 

– reino animal e vegetal, ancestral e cósmico – num entrelaçamento que se 

constitui como um “sistema estético” (Ibid., p. 55). A autora ilustra esses entre-

laçamentos por meio dos desenhos de espirais, as quais tentam dar conta de 

diversas arenas da vida, ou seja, de repertórios simbólicos, cinéticos e senso-

riais que estão sempre em relação espiralar, configurando um continuum.

Essa perspectiva espiralar permite que tracemos “políticas de chão” 

(Lepecki, 2013) e, no caso desta pesquisa, elaborarmos formas de dançar/

escrever/saber nas quais a avamunha é entendida como uma marcha que 

envolve canto, dança e toque por um chão que sustenta o corpo em movi-

mento – em sua flexibilidade e na relação chão/corpo/gravidade terra centrada 

(Mussundza, 2018, p. 74) como códigos estéticos da cultura negra. A operação 

conceitual imaginativa de uma perspectiva espiralar busca nos levar a uma 

escrita dançada, já que a imagem da espiral denota movimento, estrutura a 

pesquisa e reforça os valores da circularidade, ancestralidade e musicalidade 

como saberes grafados no corpo.

Análise espiralar do movimento

Para pensarmos sobre a constituição estética das performances afro-

diaspóricas, pela análise da avamunha, optei por destacar algumas partes 

do corpo como seus pontos de sustentação. As partes, que formam três 

conjuntos, são: (1) pés/joelhos/bacia, (2) mãos/cotovelos/ombros; e (3) 

Coluna; e são desdobramentos da tríade “cabeça/tronco/pés”, apresentada 

pela artista e pesquisadora Nadir Nóbrega de Oliveira (1991), em que essas 

articulações são, para a pesquisadora citada, como “códigos estéticos” a 



78						             Revista sala preta  |  Vol. 23 |  n. 3  |  2024

Laís Salgueiro Garcez

serem trabalhados por quem dança. Vale pensarmos que os códigos estéticos 

que destaco aqui não são rígidos, eles são atravessados por valores culturais 

e expressam formas de se mover distintas das estéticas ocidentais. A Figura 

2 ilustra o terceiro movimento da avamunha em que pés/joelhos/bacia estão 

em cor azul, mãos/cotovelos/ombros em cor vermelha, a coluna vertebral em 

cor verde e as setas pretas indicam a direção do corpo no espaço.

Figura 2 – 3º movimento da dança da avamunha

Foto: Gabriela Willer. Marcações próprias.

De um lado ao outro, eu danço ao som dos tambores. Enquanto danço, 
investigo as relações que estão em jogo, e o corpo sente a impressio-
nante precisão do seu diálogo com os atabaques. Numa marcha lateral, 
sinto o tambor vibrar em mim. Suas notas dão os meus passos no chão 
– minhas, nossas pegadas. Toda a pele vibra. Vibração. Uma sincronia 
– ou várias: de cada movimento, de cada som, de cada pensamento. 
De cada e entre cada parte do meu corpo: entremeadas, espiraladas. 
Nesse instante a avamunha abre os ouvidos do meu coração para que 
eu realize uma sequência de movimentos que, por mais codificados ou 
não, expressam a língua dos meus antepassados, o seu, o nosso idioma: 
os motivos pelos quais essa dança acontece.



Revista sala preta  |  Vol. 23  |  n. 3  |  2024						      79

Dançar/escrever/saber: uma perspectiva espiralar da dança da avamunha

Convocada a abrir meu peito, lembro-me da vida: De onde eu vim? Onde 

estou? Para onde vou? Com estas perguntas aprendo sobre como a 

ancestralidade se faz fundamental nas filosofias africanas.

Para firmar essa (cons)ciência do tempo e do espaço vou marchando 

através de suas espirais. Nelas a travessia de hoje se desdobra na de 

ontem e na de amanhã para contar um “vai e vem” de histórias. “Vai e 

vem” de corpos: visíveis e invisíveis. “Vai e vem” de sonoridades.

Os braços se movem para contá-las. A verticalidade se flexibiliza com 

os “vai e vens” laterais do tronco. Por esse caminho dançamos. Vou pela 

direita e volto pela esquerda. Vamos e voltamos. Repito o ciclo e mudo 

a história quando o tambor me chama. O toque do rum deixa seu rastro 

no corpo que dança, invade o espaço e logo somos tomados por outro 

movimento. Esse rastro sonoro é sentido na pele, nos músculos, nos 

ossos, quando o movimento borra o ar com o tronco nesse desenho do 

“vai e vem” como metáfora do tempo, da sua característica espiralar.

Ao mesmo tempo em que a precisão me fascina, ela se dissipa através 

do meu corpo e chega nos pés – ou sai dos pés. O diálogo com o 

tambor marca seus pontos e vírgulas com as batidas dos pés no chão e 

estes deixam ecoar a(s) história(s) de outros tempos e do aqui e agora. 

Tanto saber é o corpo! Quantas travessias tentaram silenciar! E quando 

o corpo é lançado de um lado ao outro, me reúno, nos reunimos, me 

preparo, nos preparamos, para a guerra que atravessa tempos e 

espaços espiralares. Do Orí ao okàn – da cabeça ao coração – tudo 

dança para nos conectarmos com quem antes de nós pisou esse chão 

e deixou suas pegadas.

Na narrativa do babalorixá Dofono d’Omolu, os braços desse movi-

mento mencionam o lugar da opressão e de trabalho intenso. Babá egbé 

Leandro Encarnação da Mata também segue uma narrativa semelhante.  

Ao executá-lo, diz:

E esse povo foi […] obrigado a fazer trabalho forçado. Tiquitá tiquitá 

tiquitá tiquitá tamtamtam tamtamtam, abre ponte, abre estrada, construir 

as casas dos branco, fazer os túnel. Aqui é o trabalho forçado, olha.

As duas narrativas, em suas espirais simbólicas, começam a revelar 

o que é estruturado por meio dos movimentos e sensações: a linguagem 

não verbal da avamunha. Nosso corpo também fala, dança, imprimindo uma 

organização espiralar do movimento que se apresenta, principalmente com a 

realização de uma marcha lateral.



80						             Revista sala preta  |  Vol. 23 |  n. 3  |  2024

Laís Salgueiro Garcez

Figura 3 – Representação gráfica do 3º movimento da dança da avamunha

Fonte: elaboração própria

No caso do movimento apresentado aqui, e conforme a representação 

gráfica da Figura 3, a marcha lateral é contextualizada no terreiro de Candomblé 

onde o ponto azul no centro é o axé plantado, a seta preta é a direção do corpo 

e a seta azul a direção da roda1. Acompanhando ainda a figura 3, de baixo para 

cima, os pés caminham para a lateral direita: o pé direito (PD) marca quatro 

pisadas no chão, enquanto o esquerdo (PE) vem ligeiramente arrastado para 

a mesma direção. A complexidade anatômica dos pés – formado por 26 ossos, 

31 articulações e 20 músculos (Calais-Germain, 1991) – permite que cada 

um deles “desempenhe uma dupla função: deve receber o peso do corpo e 

permitir o desenvolvimento progressivo dinâmico do passo, durante a marcha” 

(Ibid., p. 100). Essa organização articular faz com que os pés sejam resistentes 

e flexíveis tanto na caminhada, como na dança, sustentando a relação chão/

corpo/gravidade e funcionando a partir das alavancas de resistência. Podemos 

dizer, portanto, que a marcha da avamunha acontece por meio desses meca-

nismos ósseos, musculares e articulares nos quais o peso do corpo é distri-

buído nas plantas dos pés, gerando um tipo de percepção que é informada ao 

cérebro e que auxilia na construção dos nossos saberes, do nosso chão.

1	 Apesar do nosso recorte ser apenas o terceiro movimento da avamunha, vale ressaltar que 
a estrutura de uma marcha lateral – apresentada na representação gráfica da Figura 3 – 
vai se repetir em outros momentos de sua sequência dançada.



Revista sala preta  |  Vol. 23  |  n. 3  |  2024						      81

Dançar/escrever/saber: uma perspectiva espiralar da dança da avamunha

De acordo com o dançarino e percussionista moçambicano Tsumbe 

Maria Mussundza (2018, p. 45):

A base da dança das tradições ancestrais africanas é ritmar sobre a terra 

com os pés; depois, cada um pode encontrar sua personalidade, partindo 

da coluna vertebral, quadril, cabeça ou braços. É como árvore, somos 

encantados pelo tamanho e pela forma do seu tronco, suas folhas, flores 

e frutos, mas isso só é possível porque sua raiz é velha história, se casou 

com a terra antes desse afloramento.

Para ele, simbolicamente, os pés são metáforas de nossas raízes e se 

movem intensificando a relação com a gravidade e enraizando o corpo nesse 

chão, que também é parte do movimento dançado. Diferentemente do ballet 

clássico, em que sobe-se nas pontas dos pés em busca de uma verticali-

dade, as danças negras agem com a gravidade do ar, na relação com o chão, 

com movimentos assimétricos e tecnicamente rigorosos e complexos, em que 

“os africanos articulam mais os membros inferiores [mais que os ocidentais], 

onde o peso da cabeça é suportado pelos pés numa postura de terra centrada 

(gravidade do corpo em direção à terra)” (Ibid., p. 74).

Para a antropóloga Rosamaria Bárbara, a batida dos pés nus no chão 

gera um “movimento de ida e volta que é transmitido ao corpo inteiro. O fato 

de bater com o pé todo [nas danças do Candomblé] torna-se algo de grande 

importância, pois nos fala da vida, da experiência que deve ser aqui e 

agora…” (Barbara, 2002, p. 133). Assim, os pés plantados no chão – tal como 

esse movimento da avamunha – são um elemento estético importante para a 

composição das danças e dos valores da diáspora africana, lugares em que 

afirmam nossa ancestralidade – como diz Jagun (2015, p. 29): “Os ancestrais 

são saudados nos rituais de Candomblé ao se tocar a sola dos pés”.

Ainda acompanhando a Figura 3, ao chegar na lateral direita, os pés 

(PE e PD) ficam bem firmes no chão, auxiliando o balanço do corpo todo 

indicado pela seta laranja e que acontece três vezes em diálogo com o: 

“tumtamchá tumtamchá, tumtamchá”2 realizado pelo rum. Após esse balanço, 

o ciclo sonoro se repete para que a mesma caminhada lateral, com o mesmo 

2	 No caso dessa onomatopeia, reproduzi a sonoridade feita pelo babalorixá Dofono d’Omolu 
para esse movimento. 



82						             Revista sala preta  |  Vol. 23 |  n. 3  |  2024

Laís Salgueiro Garcez

movimento, recomece para a esquerda (PE PE PE PD) e finalize com mais 

três balanços do corpo. Considerando a articulação coxo-femural, ela executa 

movimentos de abdução e adução (sem cruzar as pernas) que atuam, junto 

dos pés e joelhos, nas transferências de peso da caminhada lateral, favore-

cendo o balanço do corpo. Esse balanço acontece principalmente no plano 

frontal, dando a sensação de “vai e vem” para as laterais direita e esquerda, 

nas quais a marcha está acontecendo. Durante o “tumtamchá tumtamchá, 

tumtamchá”, a bacia, em conjunto com a coluna (desde o sacro), balança de 

um lado para o outro, aproximando levemente crista ilíaca e costela flutuante.

Assim, na espiral cinética e sensorial, a musicalidade, como valor civi-

lizatório, constrói um saber corporificado que é revelado na e com a repe-

tição do movimento do corpo e do toque dos atabaques. Isso gera um caráter 

cíclico e espiralar da dança e da música executadas na avamunha, que é bem 

visualizado pela relação do “tumtamchá”, como notas executadas pelo rum, 

com o movimento da dança.

Observando a seta azul da Figura 2, na realização dessa marcha, 

os joelhos estão livres para que o movimento ocorra de maneira flexível, 

estruturando uma organização corporal reveladora de outro elemento estético 

presente nas danças da afrodiáspora: a manutenção da qualidade de “mola” 

das pernas (Thompsom, 1974). A artista e pesquisadora Inaicyra Falcão dos 

Santos (2006), ao estudar a dança batá3, também nos fala da flexão do joelho 

como uma de suas características, aproximando as danças afrodiaspóricas 

do caráter flexível do corpo. Anatomicamente, os joelhos recebem repercus-

sões tanto dos pés (adaptando-se ao solo) quanto do quadril (moldando-se 

ao peso do corpo), portanto a sua flexibilidade auxilia, junto aos pés e quadril, 

na sustentação da relação chão/corpo/gravidade, funcionando esteticamente 

para a manutenção de um corpo “belo” (Thompson, 1974).

No que se refere aos braços (mãos/cotovelos/ombros), indicados pela 

cor vermelha na Figura 2, percebe-se que no movimento, ao ir para a lateral 

direita, a mão direita está fechada, enquanto o outro braço está solto na 

lateral esquerda, e o cotovelo direito semi-flexionado, com ombro direito em 

pequenas, ligeiras e constantes abduções e aduções, desenhando no espaço 

3	  O bàtá é uma dança do sudoeste da Nigéria, no continente africano.



Revista sala preta  |  Vol. 23  |  n. 3  |  2024						      83

Dançar/escrever/saber: uma perspectiva espiralar da dança da avamunha

próximo ao corpo o ritmo do tambor. Esse movimento gera uma prono-supi-

nação, ou seja, “um movimento que se realiza ao mesmo tempo na articu-

lação do cotovelo e entre os dois ossos do antebraço” (Calais-Germain, 1991, 

p. 149). Imageticamente, podemos ver e sentir pequenos círculos nas mãos, 

como indico com a seta vermelha na Figura 2, nos cotovelos e nos ombros, 

unindo essas três articulações numa sensação complementar à do balanço 

do corpo, dançando na espiral, no desejo pela circularidade. A partir da confi-

guração espiralar da própria morfologia óssea e das inserções musculares 

dos braços, uma pequena espiral se instaura na relação mão/cotovelo/ombro, 

revelando que as mãos, junto aos cotovelos e ombros, contam histórias4.

Os ombros unem os membros superiores ao tórax, eles vibram, circulam 

e traduzem a estética dos movimentos das danças da diáspora negra. O antro-

pólogo Nelson Lima, tendo em vista o contexto das danças afro-brasileiras, 

corrobora isso ao nos trazer o modo como os ombros devem executar seus 

movimentos, a fim de expressar continuidade e beleza. Segundo o autor:

[…] o movimento dos ombros caracteriza bastante a dança afro sendo 
igualmente fundamental em qualquer das coreografias, pois, os ombros 
dão “solução de continuidade” aos movimentos dos braços e das mãos. 
Se os braços e mãos se movem sem o “amparo” dos ombros são feitos 
movimentos “quebrados” e descontínuos. Deste modo, os movimentos 
ficam esteticamente mais feios no momento em que se flexiona as juntas 
sem mexer com os ombros…. (Lima, 2005, p. 36)

Assim, ombros circulares e cotovelos semi-flexionados, como mostrado 

na Figura 2, traduzem a flexibilidade como um código estético presente nas 

artes e danças negras. No caso desse terceiro movimento, ao chegar na 

lateral direita do espaço, com a repetição de três vezes do toque do tambor – 

“tumtamchá, tumtamchá, tumtamchá” – o cotovelo se estende e se flexiona 

como se lançasse o punho para fora da lateral direita, intensificando o balanço 

do “vai e vem” e as inclinações laterais. A mão se mantém fechada até que 

se encerre a ida para a direita. Quando o corpo chega na direita do espaço, 

o braço direito se fecha, unindo-se à lateral direita do corpo, ao mesmo tempo 

em que o pé esquerdo se fecha; depois, o mesmo movimento é feito para o 

4	 Para a antropóloga Rosamaria Bárbara (2002, p. 121): “os pés seguem a base rítmica 
musical, os ombros e braços [consequentemente as mãos] contam as histórias”.



84						             Revista sala preta  |  Vol. 23 |  n. 3  |  2024

Laís Salgueiro Garcez

lado esquerdo. Com isso, além das narrativas que nos remetem à ancestrali-

dade, apresentadas no início desta sessão, a circularidade e a musicalidade 

emergem como valores civilizatórios que sustentam também os códigos esté-

ticos desse movimento.

Enfim, em relação à coluna – seta de cor verde na Figura 2 –, os movi-

mentos circulares dos braços permitem que as vértebras da torácica rota-

cionem levemente, intensificando a imagem da espiral, que percorre o corpo 

desde sua formação óssea e muscular. Ainda que eu esteja falando de 

uma caminhada no plano frontal, no qual predominam-se as inclinações do 

corpo, é a coluna vertebral que nos diz que as danças da diáspora africana 

reforçam a importância da flexibilidade, da ondulação e da sua sinuosi-

dade – características fundantes e complexas das danças afrodiaspóricas 

que estruturam, por exemplo, o seu “pensamento sinuoso” (Santos; Souza, 

2020) como uma ação contrária aos padrões corporais ocidentais. Nesses 

padrões, é exigido cotidianamente o enrijecimento, ou mesmo o abandono, 

desse tronco, em busca incessante pela verticalidade e linearidade. Além 

disso, essas constantes ondulações da coluna vertebral, garantidas por suas 

26 articulações, podem ser entendidas como uma derivação da sua compo-

sição espiralar, esférica e não linear. Retomando a metáfora do corpo como 

uma árvore, Mussundza (2018, p. 58) realça: “os troncos das árvores e dos 

humanos (a coluna vertebral), pois serão nessas estruturas que haveremos 

de nos debruçar para observarmos no interior deles como são cultivados 

saberes invisíveis, que o homem liberta”.

A citação de Mussundza nos provoca e nos convida a adentrar os “saberes 

invisíveis” guardados nesses troncos-colunas que se fazem como árvores flexí-

veis e estão, ao mesmo tempo, enraizados. Será, portanto, experienciando o 

corpo em movimento que poderei acessá-los a partir de “operações imagina-

tivas” (Tavares, 2020, p. 21) que me levam à linguagem não verbal da avamunha 

e seus desdobramentos simbólicos, cinéticos e sensoriais.

Ainda sobre a coluna vertebral, Ivaldo Bertazzo, coreógrafo e investi-

gador das “qualidades do movimento humano”, afirma que “As formas leve-

mente esféricas encontradas nas linhas da coluna são as que tornam possível 

ao corpo humano erigir-se com a gravidade e em oposição a ela” (Bertazzo, 

2002, p.  121). Essa compreensão me faz retomar a relação chão/corpo/



Revista sala preta  |  Vol. 23  |  n. 3  |  2024						      85

Dançar/escrever/saber: uma perspectiva espiralar da dança da avamunha

gravidade a partir dos movimentos da coluna vertebral. No caso do terceiro 

movimento aqui apresentado, o corpo mantém-se em balanço – o vai e vem 

– para que haja também o deslocamento dos vetores de força da gravidade, 

auxiliando na dança e, logo, nas ondulações da coluna vertebral.

Barbara (2002) fala ainda sobre a coluna vertebral como a mensageira 

entre os pés e a cabeça (Orí5), e como responsável por manter uma boa comu-

nicação entre essas partes. Nas palavras da autora: “A cabeça está ligada aos 

pés através da coluna vertebral que, como a árvore sagrada que liga o céu à 

terra, liga o Orí e os pés (Ibid., p. 69).

Finda a análise desse movimento, percebemos a importância de cada 

parte do corpo e sua integração entre si nas danças da afrodiáspora. Será o 

continuum entre simbologias, organizações cinéticas e sensoriais, visuali-

zadas a partir das espirais, seus códigos estéticos e os relatos filopoéticos, 

o que nos apontará para os valores e saberes corporificados da avamunha. 

Assim, a escolha pelas tríades pés/joelhos/bacia e mãos/cotovelos/ombros e 

pela coluna como pontos articulares para a análise espiralar de seus movi-

mentos se deu a partir de suas ênfases no próprio ato de dançar – também 

entendido como um ato de saber e conhecer o mundo. Ademais, elas reforçam 

a fala e as práticas corporais do babalorixá Dofono d’Omolu. Em diversas 

conversas com ele e nas experimentações e observações feitas em suas 

aulas de dança e durante os rituais no terreiro, é enfatizada a importância 

das articulações dos ombros e joelhos. Para ele, o grande repertório de movi-

mentos das danças do Candomblé circunscreve-se no seguinte:

Candomblé é ombro e isso aqui [dando tapinhas nos dois joelhos e 
flexionando o tronco] … A dança do Candomblé é isso aqui [eleva o 
tronco e estremece os ombros com soltura e balanço bem intensos que 
reverbera a energia desde o centro da cintura escapular até a ponta dos 
dedos das mãos], é ombro solto [e flexiona o tronco estremecendo os 

5	 Márcio de Jagun (2015, p.  31), em seu livro Orí: a cabeça como divindade – história, 
cultura, filosofia e religiosidade africana, explica-nos a importância da cabeça na cultura 
tradicional iorubá: “Por toda a significância metafórica que a cabeça possui, por toda a 
capacidade de criar, de realizar, de perceber, e também por ter a cabeça a capacidade de 
sobreviver à morte, os iorubás compreenderam nesta parte do corpo humano um compo-
nente muito especial, fabuloso, divino. A cabeça, então, tornou-se divinizada e passou 
a ser elemento de culto”. Nesse sentido, a palavra Orí, no idioma iorubá, por seu caráter 
polissêmico, é usada tanto para se referir à divindade Orí (que está localizada na cabeça), 
quanto à parte do corpo (cabeça).



86						             Revista sala preta  |  Vol. 23 |  n. 3  |  2024

Laís Salgueiro Garcez

ombros]. Quando você quer soltar isso aqui [referindo-se aos ombros], 
você pega o travesseiro, coloca na parede [ele abre as pernas bem esti-
cadas], coloca a cabeça e ombro, ombro e ombro até… e isso aqui ó 
[dando tapinhas nos joelhos novamente e flexionando-os]. Então tem 
que aprender isso, a técnica…. (Claudecy de Souza Santos, babalorixá 
Dofono d’Omolu)6

A fala de babalorixá Dofono d’Omolu reitera os códigos estéticos apre-

sentados anteriormente: flexibilidade e relação chão/corpo/gravidade (articu-

lação terra centrada). Para ele, nessa forma de dançar constitui-se “a técnica”. 

Nesse sentido, compreendemos a importância de pesquisar as performances 

da afrodiáspora, a partir das complexidades e dos termos de quem a produz e 

vive. A técnica aqui é, portanto, um conjunto de saberes sobre corpo e dança, 

que tem como objetivo comunicar e expressar códigos estéticos das “gramá-

ticas das corporeidades afrodiaspóricas” (Tavares, 2020). Para as danças 

afrodiaspóricas, é caro falar em técnica quando muitas vezes nossas corporei-

dades são vistas como “sem técnica” ou como algo que é desenvolvido apenas 

“se jogando”. A fala do babalorixá Dofono d’Omolu, junto da análise apresen-

tada, demonstra-nos que a técnica dessa dança requer experiência e vivência; 

ela constitui saberes corporificados de uma gramática plural que encontra eco 

em diversas danças da afrodiáspora, fazendo parte de um sistema estético de 

movimento. Ou seja, ainda que no recorte deste texto eu apresente apenas um 

movimento da avamunha¸ podemos perceber em suas espirais simbólicas, ciné-

ticas e sensoriais a presença de códigos estéticos que a colocam em diálogo 

tanto com as outras danças de terreiro, como outras da diáspora africana.

Assim, as minhas experiências, bem como as referências dos pesqui-

sadores apresentados e a fala do babalorixá Dofono d’Omolu, reforçam a 

relação chão/corpo/gravidade e flexibilidade do corpo como códigos esté-

ticos nos quais predominam as flexões, juntamente das alavancas dos pés. 

Bertazzo (2002) fala sobre a importância dos músculos flexores para a relação 

do nosso movimento com nossas sensações e referências. Em suas palavras:

Nossos músculos flexores, aqueles situados principalmente à frente do 
corpo, são os que possibilitam essa atitude de concentração e análise, 

6	  Entrevista realizada pela autora deste artigo no Ilê Axé Omolu Omin Layó, em 2018.



Revista sala preta  |  Vol. 23  |  n. 3  |  2024						      87

Dançar/escrever/saber: uma perspectiva espiralar da dança da avamunha

esse envolvimento de todo o ser numa ação específica ou diante de 

uma nova informação ou conhecimento a ser adquirido. São os músculos 

flexores que controlam o impulso de dispersar-se no exterior. São eles 

que levam o corpo a experimentar sensações motoras mais profundas, 

mais intensas, construindo e refinando o universo de referências inte-

riores. (Ibid., p. 121-122)

Será, portanto, nas “memórias musculares” (Daniel, 2005) que os 

movimentos de flexão irão expressar “sensações motoras profundas” 

(Bertazzo, 2002), acessando nossas referências. Assim, nossos saberes são 

constantemente renovados e reforçam os valores da ancestralidade, musica-

lidade e circularidade em diálogo com seus códigos estéticos.

O chão em que dançamos

Nesse sentido, a partir das minhas experiências, penso que a avamunha 

amplia o campo de estudos das danças afro-brasileiras, em especial das 

danças de terreiros de Candomblé, pois ela não se restringe à dança e mito-

logia de um único Orixá – como tem sido investigado na maioria das pesquisas 

da área. Como vimos, ela é executada em todas as cerimônias públicas (xirês), 

independentemente da festa ser dedicada a um Orixá ou não, e permitiu a 

investigação de códigos estéticos que, por sua vez, expressam valores civili-

zatórios corporificados na afrodiáspora. As danças do Candomblé, tal como a 

avamunha, alargam o significado da dança para um conjunto de movimentos 

que envolvem o corpo que canta, toca e dança na manutenção do equilíbrio 

e da conexão entre os múltiplos reinos de existência.

Dessa forma, a análise se fez como um exercício decolonial, a partir de 

operações imagéticas que me levaram à espiral como um modo de visua-

lização dos repertórios simbólico, cinético e sensorial da avamunha. Essas 

espirais se justapõem e permitem investigar o cruzamento dos valores da 

musicalidade, ancestralidade e circularidade com os códigos estéticos da flexi-

bilidade e da relação chão/corpo/gravidade, que organizam os movimentos e 

as sensações de quem dança e, ao fim e ao cabo, revelam saberes corporifi-

cados. O conceito de espiral, tal como a perspectiva espiralar, emergem e são 

desenvolvidos desde perspectivas estéticas e antropológicas das filosofias 



88						             Revista sala preta  |  Vol. 23 |  n. 3  |  2024

Laís Salgueiro Garcez

afrodiaspóricas e da decolonialidade como modo de refletirmos sobre nossas 

práticas artísticas e pedagógicas, nosso dançar/escrever/saber. Sendo assim, 

é um exercício de decolonialidade das formas de apreender e conceber a 

relação do corpo com a cultura.

Após esse exercício pergunto: “Em que chão você dança?”. Aqui, rodo-

piamos uma vez mais, trazendo a corporeidade das danças dos terreiros de 

Candomblé para o debate, entendendo-as também como constituidoras de uma 

linguagem corporal que define dança a partir de seus critérios estéticos. Assim, 

o chão se torna metáfora para o lugar desde onde dançamos, “chão, enquanto 

lugar de ancestralidade” (Manhães, 2014 p. 22), chão que “nutre a dança” (Ibid., 

p.  37) e onde edificamos nossa existência. Chão multifacetado que revela os 

lugares políticos, simbólicos e históricos, visíveis e invisíveis, que percorremos 

na afrodiáspora. Chão que come, chão que tem o suor dos ancestrais, chão onde 

é plantado o axé e que me fornece a energia vital, chão onde se dança, onde 

a marcha da avamunha acontece. Chão também pedagógico, que materializa 

os valores e os saberes de uma comunidade, que revela o que nos pulsiona na 

relação intrínseca entre o que somos, o que fazemos e o que pensamos. Isto é, 

os nossos modos de existir e ser – nossas ontologias – são expressas através e 

com o corpo, pelos seus movimentos e sensações, com os pés no chão – chão 

que também é parte do movimento e da postura terracentrada.

O antropólogo e curador de artes André Lepecki (2012; 2013), partindo 

do contexto dos centros urbanos, é quem pergunta “que chão é este em que 

danço? Em que chão quero dançar?” (Lepecki, 2013, p. 114). O autor chama 

atenção para os modos como os espaços públicos são ocupados e quais as 

“corepolíticas” que deles emergem, denunciando a ilusão da neutralidade do 

espaço e do movimento contido nele. Apesar de partir de uma perspectiva 

menos voltada para os debates das corporeidades afrodiaspóricas, retomo 

sua pergunta e sua formulação sobre as “políticas de chão”7 (Ibid.) no campo 

da dança. Em suas palavras

7	 Em seu texto Coreopolítica e coreopolícia, Lepecki (2012, p. 47) diz que “o entendimento 
de dança como coreopolítica, [é] uma atividade particular e imanente de ação cujo principal 
objeto é aquilo que Paul Carter chamou, no seu livro The Lie of the Land, de “política do 
chão”. Para Carter, a política do chão não é mais do que isto: um atentar agudo às particula-
ridades físicas de todos os elementos de uma situação, sabendo que essas particularidades 
se coformatam num plano de composição entre corpo e chão chamado história”.



Revista sala preta  |  Vol. 23  |  n. 3  |  2024						      89

Dançar/escrever/saber: uma perspectiva espiralar da dança da avamunha

no nosso caso, uma política coreográfica do chão atentaria à maneira 

como coreografias determinam os modos como danças fincam seus 

pés nos chãos que as sustentam; e como diferentes chãos sustentam 

diferentes danças transformando-as, mas também se transformando no 

processo. Nessa dialética infinita, uma corresonância coconstitutiva se 

estabelece entre danças e seus lugares; e entre lugares e suas danças. 

(Lepecki, 2012, p. 47)

Assim, as “políticas de chão” (Lepecki, 2013) se fazem como ações no 

campo da dança, provocando a reflexão sobre seus lugares de produção de 

conhecimento – os hegemônicos e os historicamente silenciados – e nos 

levando a reconhecer as pluralidades de danças que cada chão produz como 

lugar político. No caso das danças e performances da diáspora africana, 

a suposta imparcialidade dos campos de pesquisa em dança escondem uma 

das faces da colonialidade: seguem reproduzindo imaginários racistas que 

relegam nossos saberes ao estatuto do primitivo, folclórico e com limitações 

técnicas e estéticas. De modo que, ao reconhecermos o chão em que pisamos, 

o (re) imaginamos a partir das estéticas e políticas que dele mesmo emergem, 

em que as “políticas de chão” (Ibid.) se fazem como uma resposta decolonial 

ao cartesianismo e ao racismo e sexismo que estruturam as universidades e 

o campo das artes. Se o Ocidente sempre insistiu em silenciar os invisíveis, 

na nossa dança os invisíveis nunca deixaram de estar presentes no nosso 

chão alimentado, em nossos corpos dançantes, em nossos tambores tocados 

e nas cantigas entoadas. Assim, firmar o chão das danças afrodiaspóricas é 

entrar em contato com as pluralidades dos corpos negros e descendentes 

com o intuito de decolonizar as perspectivas canônicas sobre corpo e dança.

Martins (2022) explica que no kicongo (uma das línguas bantu) usa-se 

o mesmo verbo (tanga) para designar o escrever e o dançar, nesse sentido, 

na performance ritual, “dançar é inscrever no tempo” (Ibid., p. 81), ou seja, 

a dança inscreve e a inscrição é dança. Isso reitera a importância da corporei-

dade para a análise das culturas da afrodiáspora e o seu lugar de produção 

de imaginações outras. Para a autora, a “oralitura” se faz como uma “afro-

grafia” (Martins, 1997). Isto é, se faz como uma grafia da voz e do corpo como 

linguagens verbais e não verbais, como desenho da vocalização, do espaço 

e da dança, dos saberes afrodiaspóricos que carregam. Desse modo, penso 



90						             Revista sala preta  |  Vol. 23 |  n. 3  |  2024

Laís Salgueiro Garcez

que o dançar/escrever/saber aqui apresentado, desde uma perspectiva espi-

ralar, faz-se como ação pragmática que dança e escreve para poder conhecer 

o mundo em suas brechas, para poder reconhecer o chão onde se dança. 

Para Tavares (2020, p. 30):

Nessa ação pragmática, a linguagem de corpos inscrita e edificada em 
movimentos, gestos, cantos, danças e imagens criam permanentes 
narrativas nas quais se encontra a apresentação da vida como força 
insurgente em infindável gingar nas fissuras, nas brechas de luz, nas 
entrelinhas, nos espaços e entre-lugares possíveis de ser, estar e 
conviver num mundo cada vez mais desumanizador. Nessa incessante 
luta a unidade corpo-mente-espírito do negro flui em ritmo recriado de 
sua própria existência.

Aqui, Tavares (2020) reforça a importância de reconhecermos nosso 

chão – retornando ao início deste texto –, por onde existimos e reexistimos 

em tempos espiralares, em lugares visíveis e invisíveis, gingando, tocando, 

cantando, dançando e sorrindo nas brechas do sistema Moderno. Logo, 

“mover-se em direção à”, tal como a definição etimológica da avamunha apre-

sentada no Dicionário de Cultos Afro-brasileiros: com origem das palavras 

de Olga Gudolle Cacciatore (1977), é experienciar uma marcha em busca de 

travessias mais humanas, de ações e pensamentos decoloniais no campo da 

dança como possibilidade de humanizar as relações entre diferentes saberes 

corporificados. Experimentar o dançar/escrever/saber da avamunha é um modo 

de firmar nosso chão e suas políticas, esquivar-se da sombra da modernidade 

e abrir caminhos por um tanto de mundos em que um tanto de dançarinos e 

dançarinas não cabem nos paradigmas euro-centrados e hegemônicos.

Referências bibliográficas

AGAWU, K. The Rhythmic Structure of West African Music. The Journal of 

Musicology, Berkeley, CA, v. 5, n. 3, p. 400-418, 1987. Disponível em: http://bit.

ly/3zmdZXY. Acesso em: 20 nov. 2020.

BARBARA, R. S. A dança das Aiabás: dança, corpo e cotidiano das mulheres de 

Candomblé. 2002. Tese (Doutorado em Sociologia) – Faculdade de Filosofia, Letras 

e Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2002. Disponível 

em: https://bit.ly/3YJb5H8. Acesso em: 23 jul. 2024.



Revista sala preta  |  Vol. 23  |  n. 3  |  2024						      91

Dançar/escrever/saber: uma perspectiva espiralar da dança da avamunha

BERTAZZO, I. Dança na Maré. In: VARELLA, D.; BERTAZZO, I.; BERENSTEIN 

JACQUES, P. (org.). Maré: Vida na favela. Rio de Janeiro: Casa da Palavra, 2002. 

p. 113-124.

BRANDÃO, A. P.; TRINDADE, A. L. da. (org.). Modos de brincar: caderno de 

atividades, saberes e fazeres – Projeto “A Cor da Cultura”. Rio de Janeiro: Fundação 

Roberto Marinho, 2010.

CACCIATORE, O. G. Dicionário de Cultos Afro-brasileiros: com origem das 

palavras. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 1977.

CALAIS-GERMAIN, B. Anatomia Para o Movimento – Vol. 1: Introdução à Análise 

das Técnicas Corporais. Barueri: Manole, 1991.

DANIEL, Y. Dancing wisdom: embodied knowledge in Haitian Vodou, Cuban Yoruba, 

and Bahian Candomblé. Chicago: University of Illinois Press, 2005.

FERREIRA, L. Corpos moventes em diáspora: Dança, identidade e reexistências. 

Revista da Associação Brasileira de Pesquisadores/as Negros/as (ABPN), 

[s. l.], v. 11, n. 27,p. 50-63, 2019. DOI:  10.31418/2177-2770.

GROSFOGUEL, R. Para descolonizar os estudos de economia política e os estudos pós-

coloniais: transmodernidade, pensamento de fronteira e colonialidade global. Revista 

crítica de ciências sociais, [s. l.], n. 80, p. 115-147, 2008. DOI:  10.4000/rccs.697.

ISAIA, A. C.; MACHADO, G. Rum, rumpi e lé chegaram na Manchester Catarinense. 

In: ENCONTRO DO GT REGIONAL DE RELIGIÃO E RELIGIOSIDADES ANPUH 

PR/SC, 2.; SEMANA DE HISTÓRIA DEHIS/UEPG: RELIGIÃO, CULTURA E 

IDENTIDADES, 40., 2011, Ponta Grossa. Anais […]. Ponta Grossa: Aos Quatro 

Ventos, 2011. p. 152-173.

JAGUN, M. de. Orí: a cabeça como divindade – história, cultura, filosofia e religiosidade 

africana. Rio de Janeiro: Litteris, 2015.

JAGUN, M. de. Yorùbá: Vocabulário temático do Candomblé. Rio de Janeiro: 

Litteris, 2017.

KILOMBA, G. Plantation Memories: episodes of everyday racism. 2. ed. Münster: 

UNRAST-Verlag, 2010.

LEPECKI, A. Coreopolítica e coreopolícia. Ilha – Revista de Antropologia, Florianópolis, 

v. 13, n. 1, 2, p. 41-60, 2012. DOI: 10.5007/2175-8034.2011v13n1-2p41

LEPECKI, A. Planos de composição: dança, política e movimento. In: RAPOSO, 

P. et al. (org.). A terra do não-lugar: diálogos entre antropologia e performance. 

Florianópolis: Editora da UFSC, 2013. p. 107-117.

LIMA, N. Dando conta do recado: A dança afro no Rio de Janeiro e as suas 

influências. Rio de Janeiro: Portal Domínio Público, 2005. Disponível em: http://

www.dominiopublico.gov.br/pesquisa/DetalheObraForm.do?select_action=&co_

obra=34308. Acesso em: 25 jul. 2024.

MANHÃES, J. B. Um convite à dança: Performances de umbigada entre Brasil e 

Moçambique. 2014. Tese (Doutorado em Artes Cênicas) – Universidade Federal 



92						             Revista sala preta  |  Vol. 23 |  n. 3  |  2024

Laís Salgueiro Garcez

do Estado do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2014. Disponível em: https://bit.

ly/3ldsEBn. Acesso em: 24 jul. 2024.

MARTINS, C.; MARINHO, R. Iroco: O orixá da árvore e a árvore orixá. Rio de Janeiro: 

Pallas, 2010.

MARTINS, L. M. Afrografias da memória: O Reinado do Rosário no Jatobá. São 

Paulo; Belo Horizonte: Perspectiva; Mazza Edições, 1997.

MARTINS, L. M. Performances do tempo e da memória: os Congados. O Percevejo: 

Estudos da Performance, Rio de Janeiro, n. 12, p. 68-83, 2003.

MARTINS, L. M. Performances do tempo espiralar: poéticas do corpo-tela. Rio de 

Janeiro: Cobogó, 2022.

MUSSUNDZA, T. M. Gule Wankulu: ancestralidades & memórias. Recife: Titivillus. 

Editora, 2018.

NZEWI, M. Melo-Rhythmic Essence and Hot Rhythm in Nigerian Folk Music. The 

Black Perspective in Music, Spring, v. 2, n. 1, p. 23-28, 1974. Disponível em: 

http://bit.ly/3MsPekC. Acesso em: 22 jul. 2015.

OLIVEIRA, N. N. de. Dança Afro: sincretismo de movimentos. Salvador: EDUFBA, 1991.

SANTOS, A. B. dos. Colonização, Quilombos: modos e significados. Brasília, DF: 

INCTI; UnB, 2015.

SANTOS, I. F. dos. Corpo e ancestralidade: uma proposta pluricultural de dança-

arte-educação. 3. ed. São Paulo: Terceira Margem, 2006.

SANTOS, L. C. F. dos; OLIVEIRA, E. D. de. Filosofar desde os arquipélagos: filosofia 

afrodiaspórica como disputa de imaginários. Voluntas: Revista Internacional de 

Filosofia, [s. l.], v. 10, p. 97-109, 2019. DOI: 10.5902/2179378640050.

SANTOS, L.; SOUZA, J. R. de. Experiências e estéticas afrodiaspóricas: o corpo, 

a dança e o canto como procedimentos de criação de Ijo alapini. In: TAVARES, 

J. C. de (org.). Gramáticas das corporeidades afrodiaspóricas: Perspectivas 

etnográficas. Curitiba: Appris, 2020. p. 159-177.

SILVA, A. M. da. Se não tem terra não tem corpo, se não tem corpo não tem 

jongo: Um estudo sobre a performance jongueira do Bracuí. 2013. Dissertação 

(Mestrado em Artes Cênicas) – Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro, 

Rio de Janeiro, 2013.

SILVA, L. da; SANTOS, I. F. dos. Colonialidade na dança e as formas africanizadas 

de escrita de si: perspectivas sul- sul através da técnica Germaine Acogny. 

Conceição/Conception, Campinas, v. 6, n. 2, p. 162-173, 2017. DOI: 10.20396/

conce.v6i2.8648597.

SIMAS, L. A.; RUFINO, L. Fogo no mato: a ciência encantada das macumbas. Rio 

de Janeiro: Mórula Editorial, 2018.

TAMARIT, F. ÒYE TI ÀWỌN ỌMỌ ÌLÙ. A sabedoria dos filhos do tambor: caminhos 

para um musipensar candomblecista. 2023. Tese (Doutorado em Música) – 

Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2023.



Revista sala preta  |  Vol. 23  |  n. 3  |  2024						      93

Dançar/escrever/saber: uma perspectiva espiralar da dança da avamunha

TAVARES, Júlio César de. Dança de Guerra, arquivo – arma: Elementos para uma 

teoria da capoeiragem e da comunicação corporal Afro-brasileira. Brasília, DF, 1984. 

Dissertação (Mestrado em Sociologia) – Universidade de Brasília, Brasília, DF, 1984.

TAVARES, J. C. de. O que pode o corpo negro: uma introdução. In: TAVARES, J. C.  

de (org.). Gramáticas das corporeidades afrodiaspóricas: Perspectivas 

etnográficas. Curitiba: Appris, 2020. p. 19-30.

THOMPSON, R. F. African Art and Motion. In: THOMPSON, R. F. African Art in Motion: 

Icon and Act. Los Angeles, CA: University of California Press, 1974. p. 1-46.

WALSH, C. Interculturalidad crítica y pedagogía de-colonial: In-surgir, re-existir y re-

vivir. In: CANDAU, V. M. (org.). Educação Intercultural na América Latina: entre 

concepções, tensões e propostas. Rio de Janeiro: Editora 7Letras, 2009. p. 12-42.

Recebido em 21/07/2024

Aprovado em 21/10/2024

Publicado em 26/12/2024


