


sala preta
DOI: 10.11606/issn.2238-3867.v21i2p1-3

EDITORIAL

Alessandra Montagner 
Andreia Nhur 
Henrique Rochelle 
Marcos Bulhões 
Sofia Rodrigues Boito 
Suzana Schmidt Viganó 
& Verônica Veloso



2						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Alessandra Montagner, Andreia Nhur, Henrique Rochelle, Marcos Bulhões, Sofia Rodrigues Boito, 
Suzana Schmidt Viganó & Verônica Veloso

Após anunciar e efetivar o seu retorno neste ano de 2022, a Revista Sala 

Preta dá prosseguimento ao seu novo projeto editorial, que encontra agora o 

desafio de colocar-se no mundo. Este é o primeiro número na retomada da Sala 

Preta a seguir o processo de Fluxo Contínuo, com a submissão espontânea de 

textos por diversos autores, recebidos desde a reabertura do periódico. Neste 

caminho, encontramos as diversas dificuldades do processo de edição de re-

vistas acadêmicas, enfrentando os prazos; o re-estabelecimento do processo 

de avaliação por pares; o encontro de pareceristas aptos e disponíveis a ava-

liações; e, sobretudo, a delicada comunicação entre autores - editores - avalia-

dores - revisores - diagramadores. São muitas as dimensões que formam esse 

processo complexo, e, com este segundo número, seguimos na sua construção.

Neste número são publicados cinco artigos que abordam as Artes da 

Cena a partir de diferentes perspectivas, fazendo dialogar tradição, contem-

poraneidade, produção artística e pedagogia. O número também conta com 

uma resenha e retoma a seção de críticas da Revista.

No artigo “O Fetiche da Experiência no Teatro”, Tiago Fortes discute 

processos de construção de valores universais que são usados como pa-

râmetros para deslegitimar experiências pessoais e convertê-las em fetiche. 

Partindo de Jorge Larosa e analisando o discurso de formadores de atuação, 

o autor busca a recorrência desses processos, e os modos como, através 

deles, a experiência de atores e atrizes são subsumidas.

Por sua vez, em “Dramaturgia como performance alegórica” Ingrid 

Koudela desenvolve conceitos oriundos de sua mais recente pesquisa em 

torno da alegoria. Enfocando sua análise sobre a dramaturgia, a autora com-

preende a escrita da cena como um jogo que articula diferentes elementos, 

não hierárquicos, tomando como ponto de partida a noção de tableau. O artigo 

desenvolve tais conceitos teóricos em relação direta com contextos de práti-

cas pedagógicas e de encenação.

No artigo “Jacques Copeau e o Instinto Dramático da Criança”, Rodrigo 

Scalari encontra na criança um modelo para a pedagogia teatral. O artigo enfo-

ca a noção de instinto dramático desenvolvida por Jacques Copeau e Suzanne 

Bing, interseccionando-a ao conceito de instinto teatral de Nicolas Evreinov, 

para evidenciar a importância fundamental do instinto dramático na construção 

da rede de práticas de formação do ator na École du Vieux Colombier.



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      3

Editorial

No artigo “A Morte de Quixote e o Teatro do Futuro”, Natacha Dias analisa 

aquilo que identifica como a renovação da pedagogia de Mikhail Tchekhov 

a partir da morte simbólica de seu alter ego, Dom Quixote. A autora destaca 

a imagem como fenômeno articulador, e a reincidência da temática da morte 

na trajetória pessoal do artista.

Em “Folia em revista: o teatro de Walter Pinto e a festa carnavalesca 

carioca” Maximiliano Marques apresenta uma investigação histórica, a partir 

de pesquisa bibliográfica e iconográfica, acerca das encenações do teatro de 

revista do carioca Walter Pinto e suas implicações estéticas no carnaval do 

Rio de Janeiro.

Heloísa Pacheco de Souza retoma a seção de críticas da Revista 

com o texto “Eu, Protagonista”. A autora critica a obra Fuck Me, de Marina 

Otero, enfocando o que identifica como um movimento da cena contemporâ-

nea latino-americana: modos de exploração da autoficção e do depoimento 

pessoal como gesto político feminista, que entrelaça produção de cena e pro-

cessos de subjetivação.

Na resenha “O diálogo entre materiais e a construção da desordem” 

Maria Lúcia Pupo discute o livro Guerras Civis: Ilhas de Desordem de Heiner 

Müller, de Ingrid Dormien Koudela, ressaltando a abordagem que a autora 

faz de aspectos da teatralidade e dramaturgia do diretor teatral alemão Heiner 

Müller, atentando para a fragmentação textual, a intertextualidade e as possi-

bilidades lúdicas de suas peças, frente à importância da leitura original e local 

no entendimento do trabalho deste autor.

Desta forma, os diferentes textos que compõem este número delineiam 

uma perspectiva para a pesquisa em Artes Cênicas que faz dialogar passado 

e futuro, tradição e re/invenção da cena. Foi gratificante ver, sobretudo após o 

período de interrupção de publicação da Revista, o contínuo interesse e con-

tribuição dos autores e da comunidade acadêmica em sua realização. É este 

aporte que justifica e possibilita a continuidade do projeto da Sala Preta.

Os editores,

Alessandra Montagner, Andreia Nhur, 

Henrique Rochelle, Marcos Bulhões, Sofia Boito, 

Suzana Schmidt Viganó e Verônica Veloso.



sala preta

O fetiche da experiência no teatro

The fetish of experience on theater

El fetiche de la experiencia en teatro

Tiago Fortes

Tiago Fortes
Doutor em Artes da Cena pela Universidade Estadual de Campinas 

(Unicamp). Ator, diretor de teatro e professor do curso de Teatro – 
Licenciatura da Universidade Federal do Ceará (UFC).

DOI: 10.11606/issn.2238-3867.v21i2p4-26

Artigos



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      5

O fetiche da experiência no teatro

Resumo

Este artigo analisa o discurso de uma série de formadores de atuação – 

focando principalmente em Stanislavski – para decifrar os valores que 

aparecem com recorrência, e os modos como a experiência de atores 

e atrizes são subsumidas, ou seja, se adequam, se encaixam nesses 

valores. Será demonstrado como singularidade, verdade, organicidade, 

natureza e vida se tornam valores universais, princípios inquestionáveis 

que servem de parâmetro para deslegitimar certas experiências e con-

verter outras em imperativo e fetiche, como elucida Jorge Larrosa.

Palavras-chaves: Experiência, Atuação, Formação, Valores, Natureza.

Abstract

This article analyzes the discourse of a series of acting teachers – 

focusing mainly on Stanislavski – to decipher the values that recur, and the 

ways in which the experience of actors and actresses is subsumed, 

that is, adapted, fitted to these values. It will be demonstrated how 

singularity, truth, organicity, nature, and life become universal values, 

unquestionable principles that serve as a parameter to delegitimize 

certain experiences and convert others into an imperative and a fetish, 

as Jorge Larrosa explains.

Keywords: Experience, Acting, Training, Values, Nature.

Resumen

Este artículo analiza el discurso de una serie de formadores de 

actuación – centrándose principalmente em Stanislavski – para 

decifrar los valores que aparecen con recurrencia, y las formas en las 

que se subsume la experiencia de los actores y actrices, es decir, se 

adaptan, encajan en estos valores. Se demostrará como la singularidad, 

la verdad, la organicidad, la naturaleza y la vida se convierten en 

valores universales, principios incuestionables que sirven de parámetro 

para deslegitimar ciertas experiencias y convertir otras en imperativo 

y fetiche, como explica Jorge Larrosa.

Palabras clave: Experiencia, Actuación, Formación, Valores, Naturaleza.



6						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Tiago Fortes

Introdução

Em seu artigo “A experiência e suas linguagens”, Jorge Larrosa (2015, 

p.  38) apresenta sua discussão como uma “reivindicação” do conceito de 

experiência. Acrescenta, contudo, que não é o bastante reivindicar, que é pre-

ciso ainda “fazer soar de outro modo a palavra experiência”. E para isso, ainda 

segundo o autor, é preciso tomar algumas precauções no emprego deste 

conceito, para “tirar da experiência todo o dogmatismo, toda a pretensão de 

autoridade” (LARROSA, 2015, p. 41). A precaução que me interessa investigar 

aqui é a quinta, por perceber o quanto seu alerta toca, ainda hoje, a condição 

de atores e atrizes em formação, por perceber que nesta área sobre a qual me 

debruço há bastante tempo – a formação de atores e atrizes – também não 

basta reivindicar a palavra experiência – pois esta já se faz muito presente em 

nossas discussões sobre atuação –, é preciso “fazer soar de outro modo a pa-

lavra experiência”, para que ela não se coloque a serviço de valores que não 

potencializem essa multiplicidade de corpos, que desejam se constituir como 

atores e atrizes. O que seria, então, a quinta precaução feita por Larrosa?

A quinta precaução consiste em evitar fazer da experiência um fetiche 
[…] vamos ver se agora também nos vão implantar uma experiência e 
todos vamos ter que começar a procurá-la, a reconhecê-la e a elaborá-la 
[…]. E vamos ver se agora vão mandar que identifiquemos e elaboremos 
nossa experiência pessoal. Isso seria converter a experiência em um 
fetiche e em um imperativo, como são um fetiche e um imperativo […] 
a alma […] a ideia de homem […] o inconsciente e todas essas coisas 
que nos dizem que temos embora não saibamos, que nos dizem que de-
veríamos ter mesmo que nunca tenhamos sentido a necessidade, e que 
nos dizem que temos que aprender a buscar, a reconhecer e a elaborar. 
(LARROSA, 2015, p. 44-45)

O que farei ao longo deste artigo é analisar valores que aparecem com 

frequência no discurso de alguns formadores de atuação, convertendo a ex-

periência num fetiche e num imperativo, valores nos quais as experiências 

de atores e atrizes acabam tendo que ser subsumidas, ou seja, “todas essas 

coisas que nos dizem que temos embora não saibamos, que nos dizem que 

deveríamos ter mesmo que nunca tenhamos sentido a necessidade, e que 

nos dizem que temos que aprender a buscar, a reconhecer e a elaborar”. 



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      7

O fetiche da experiência no teatro

Será preciso mostrar que o que está em jogo é uma confusão entre juízo 

de valor e juízo de fato – muito bem exemplificado na problematização de 

Nietzsche sobre os estoicos – que faz com que escolhas artísticas e valora-

ções estéticas sejam impostas como fundamentos técnicos, princípios que 

não devem ser questionados por atores e atrizes em formação. É neste sen-

tido, como será mostrado, que o encenador polonês Tadeuzs Kantor (2008, 

p. 87) defende uma “autonomia do método artístico”, para que a criação ar-

tística não tenha que se submeter, ser interpretada ou legitimada nos termos 

deste ou aquele valor. Ou seja, devemos desconfiar de valores que sejam 

colocados como um imperativo para toda e qualquer criação artística – como 

veremos ser o caso da vida e da natureza no discurso de Stanislavski.

Como será demonstrado, o perigo reside nesses valores que não pare-

cem ser valorados por ninguém, como se sempre estiveram aí como princí-

pios da natureza. Assim, se concluirá que o problema não reside, de forma 

alguma, em um artista buscar um valor que legitime suas próprias expe-

riências. O que se torna um problema pedagógico para atores e atrizes em 

formação é quando, não sendo vislumbrado por professores e diretores tal ou 

qual valor em determinada experiência, que esta venha a ser deslegitimada.

Singularidade como fetiche

Comecemos por analisar como a singularidade – conceito que pode abrir 

portas para outros modos de percepção do corpo no pensamento de filósofos 

como Gilles Deleuze1 – pode acabar se tornando um fetiche, um imperativo 

no qual a experiência de atores e atrizes deve ser convertida. A encenadora 

francesa Ariane Mnouchkine, considerando a máscara como “uma exigência 

terrível e irrefutável” (FÉRAL, 2010, p. 61), a compreende como essencial para 

a formação do ator porque “não permite a mentira e revela todas as suas fra-

quezas […] expõe aquele que não quer entrar no jogo e que se serve dela para 

se esconder” (FÉRAL, 2010, p. 65). Ao falar sobre o trabalho específico com 

a máscara neutra, Gaulier (2016, p. 55) diz algo parecido: “o divórcio entre as 

exigências do neutro e as anomalias (ou singularidades) nas quais o aluno se 

1	 Este conceito perpassa toda sua obra, mas indico aqui, como referência onde ele aparece, 
a meu ver, de modo emblemático os volumes 3 e 4 de Mil Platôs, escrito junto com Félix Guattari.



8						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Tiago Fortes

esconde é algo que salta aos olhos. É a máscara que as denuncia. A másca-

ra desvenda espaços contraídos, agressividades, medos, vergonhas”. Ambos 

falam sobre o poder das máscaras de denunciar ou expor o ator sempre que 

ele tentar se esconder. Porém, enquanto na fala de Mnouchkine fica dúbio se 

as “fraquezas” que a máscara revela são singularidades preciosas do ator ou 

defeitos a serem corrigidos, na fala de Gaulier, as singularidades são coloca-

das como sinônimo de “anomalias” que se divorciam das “exigências do neutro”. 

Isso me chama a atenção porque, em relação ao trabalho com outra máscara 

que é o nariz de palhaço, Ana Elvira Wuo (2005, p. 58) afirma que o trabalho do 

professor se aproxima de uma “tarefa de detetive”, pois deve descobrir onde o 

aluno “realmente guarda ou esconde seu lado frágil”. E complementa: “saber se 

o aluno está sendo ele mesmo é uma tarefa muito difícil” (WUO, 2005, p. 87).

Afinal, a singularidade do ator é uma fragilidade que ele esconde e que 

o professor ou a máscara deve ajudar a revelar, ou são anomalias “nas quais 

o aluno se esconde”, e acabam por impedir o ator de revelar a máscara? 

Conhecendo o trabalho com máscaras, é a primeira alternativa que me pare-

ce estar em jogo. De qualquer forma, é este funcionamento, de algo que se 

esconde e que deve ser buscado e revelado com a ajuda de um professor-

-detetive, que me parece colocar a singularidade como um fetiche a ser bus-

cado. Para o argentino Raul Serrano (2004, p. 331, tradução nossa), “alcançar 

essa unicidade, essa singularidade pessoal é a meta de um longo trabalho 

de rechaço dos estereótipos e modas herdadas. Tornar-se quem se é não é o 

ponto de partida da práxis: é o de chegada 2. Compreendo a preocupação de 

Serrano em não colocar como condição do trabalho aquilo que só poderá ser 

alcançado trabalhando. Mas esta preocupação apenas aparece na medida 

em que a singularidade é colocada como um valor, um fetiche, um imperativo 

a ser buscado através da experiência do ator, e não como a própria realidade 

do ator, ou seja, enquanto suas condições singulares de existência, aquilo 

que aparece em sua experiência concreta. Quando falamos de singularidade 

na formação do ator, estamos falando de suas condições concretas e histó-

ricas que o fazem ser o que é, ou estamos colocando tais condições como 

2	 No original: “Lograr esa unicidad, esa singularidad personal es la meta de un largo trabajo 
de rechazo de los estereotipos y modas heredadas. Ser uno mismo no es el punto de 
partida de la praxis: es el de llegada”.



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      9

O fetiche da experiência no teatro

bloqueios que escondem e o impedem de acessar a singularidade como um 

valor, como uma experiência essencial a ser encontrada a partir de “um lon-

go trabalho de rechaço dos estereótipos e modas herdadas”?

É muito diferente quando a singularidade é colocada como uma meta 

e quando se compreende que ela está presente desde sempre enquanto 

modus operandi de cada aluno ou ator. É muito comum para um ator em 

formação3 ter um professor ou diretor diante de si dizendo-lhe que o que vê 

ali em cena não é sua verdadeira singularidade. Uma professora de palhaço 

argentina – com quem conversei em minha pesquisa de doutorado em 2017 – 

também problematiza esta exigência de que o ator fique “reafirmando que eu 

sou o tempo todo. O que não tem nenhum sentido, ficar reafirmando o tempo 

todo que você é, porque você já sabe quem é: ‘Eu sou Tiago! Eu sou Tiago!’”4. 

Perguntei então a ela se também havia escutado muito em sua formação de 

palhaça feedbacks como “muito boa esta ação, mas e o Tiago?”. Ela responde 

que sim, e disse se distanciar desta abordagem porque para ela “o pessoal 

sempre está. […] Está aqui. […] Há como que uma busca da verdade, que não 

é importante para mim, porque não me interessa a vida do outro5”. Podemos 

dizer, portanto, que a busca da singularidade – enquanto um imperativo que 

converte a experiência – se confunde com uma busca pela verdade: o verda-

deiro eu, que estaria escondido e precisaria ser revelado através de um longo 

processo de escavação.

Verdade e organicidade como fetiche

Para o diretor argentino Marcos Rozenzvaig (2016, p.  137, tradução 

nossa), “a verdade cênica, aclamada e exigida aos quatro ventos, parece 

3	 Falo a partir de minha própria experiência, mas também a partir de inúmeras entrevis-
tas que realizei com atores e atrizes em formação em minha pesquisa de doutorado, 
que culminou no livro A condição do ator em formação: por uma fenomenologia da apren-
dizagem e uma politização do debate, publicado pela editora Paco em 2020.

4	 Citação tirada de uma entrevista que realizei em minha pesquisa de doutorado e consta 
em meu diario de bordo. No original: “[…] reafirmando que yo soy todo el tiempo. Lo que 
no tiene ningún sentido, estar reafirmando todo el tiempo que uno es, porque uno ya sabe 
quién es: ‘¡Soy Tiago! ¡Soy Tiago!’”.

5	 Citação tirada de uma entrevista que realizei em minha pesquisa de doutorado e consta 
em meu diario de bordo. No original: “Lo personal siempre está. […] Está acá. […] Hay 
como una búsqueda de la verdad, que no es importante para mí, porque no me interesa 
la vida del otro”.



10						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Tiago Fortes

agir como uma obsessão que fecha os caminhos do pensamento do ator”6. 

O que lhe parece problemático é que os alunos de teatro “tenham o costume 

de abordar os exercícios buscando ações e objetivos que os levem a uma 

almejada verdade”7 (ROZENZVAIG, 2016, p. 137, tradução nossa). Outro di-

retor argentino, Jorge Eines (2012, p. 74, tradução nossa), problematiza que 

“Stanislavski morreu, mas tem revivido em algumas transcendências não 

muito férteis para a arte do ator”8. O diretor se refere à “transcendência que 

tem adquirido a organicidade condicionada ao emocional […] o sentimento 

acaba sendo o grande valor por excelência. Como se a emoção avalizas-

se tudo […]. Um ato de implicação religiosa que garante sua ascensão ao 

Olimpo”9 (EINES, 2012, p. 74, tradução nossa). Ao denunciar esta transcen-

dência, Eines parece estar tentando salvar a organicidade enquanto valor fun-

damental para o ator, desvinculando-a da emoção enquanto valor que avaliza 

tudo. Esta mesma postura pode ser percebida em Serrano, que não ape-

nas tenta desvincular a organicidade da emoção, mas também da verdade. 

Para Serrano (2004, p. 348, tradução nossa), a organicidade é “uma valoriza-

ção do próprio eu do ator”10 e “por consequência, a luta por esse valor se con-

verteu no essencial para nosso enfoque pedagógico, para além, ou melhor, 

aquém de toda proposta estilística”11. O curioso é que, tendo defendido a orga-

nicidade como um valor que está “aquém de toda proposta estilística”, o autor 

afirme, logo em seguida, que “a postura de identificação” – nitidamente uma 

proposta estilística – “se revela básica para conquistar o valor de que estamos 

falando”12 (SERRANO, 2004, p. 348, tradução nossa).

6	 No original: “La verdad escénica, declamada y exigida a los cuatro vientos, parece oficiar 
como una obsesión que cierra los caminos del pensamiento del actor”.

7	 No original: “tienen por costumbre plantear los ejercicios buscando acciones y objetivos 
que los lleve a una pretendida verdad”.

8	 No original: “Stanislavski há muerto pero há revivido en algunas trascendencias no muy 
fértiles para el arte del actor”.

9	 No original: “trascendencia que ha adquirido la organicidad condicionada a lo emocional. 
[…] el sentimiento acaba siendo el gran valor por excelencia. Como si la emoción lo ava-
lara todo […] Un acto de implicación religiosa que garantiza su ascensión al Olimpo”.

10	No original: “una valorización del próprio yo del actor”.

11	 No original: “En consecuencia la lucha por este valor se convirtió en lo esencial para nues-
tro enfoque pedagógico, más allá, o mejor dicho, más acá de todo planteo estilístico”.

12	No original: “La postura de identificación […] resulta básica para conquistar el valor del 
que hablamos”.



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      11

O fetiche da experiência no teatro

Temos aí uma confusão entre escolha estética e supostos fundamen-

tos que diriam respeito à própria realidade do corpo do ator e do teatro de 

maneira geral. É bastante raro e improvável ver um artista defender o valor 

da organicidade e, ao mesmo tempo, assumir que se trata de uma escolha 

estética entre outras possíveis. Thomas Richards (2014, p. 74), afirmando se 

tratar de “um termo de Stanislavski”, define organicidade como um “viver de 

acordo com as leis naturais”. Apesar de não encontrarmos o termo organicida-

de sendo empregado com tanta frequência por Stanislavski quanto os termos 

verdade ou emoção, a expressão “agir de acordo com as leis naturais” ou “agir 

de acordo com a natureza” é com certeza uma das mais empregadas por ele 

para discutir o trabalho do ator. Para mostrar que mesmo este “agir de acordo 

com a natureza” é uma questão de escolha estética e valorativa – que acaba 

por se confundir com um fundamento básico para qualquer ator –, quero tra-

zer uma problematização feita por Nietzsche em relação à filosofia estoica.

Natureza e vida como fetiche

Vocês querem viver ‘conforme a natureza’? Ó nobres estoicos, que pa-
lavras enganadoras! Imaginem um ser tal como a natureza […] sem 
intenção ou consideração […] imaginem a própria indiferença como 
poder – como poderiam viver conforme essa indiferença? Viver – isto 
não é precisamente querer ser diverso dessa natureza? Viver não é ava-
liar, preferir, ser injusto, ser limitado, querer ser diferente? E supondo que 
o seu imperativo ‘viver conforme a natureza’ signifique no fundo ‘viver 
conforme a vida’ – como poderiam não fazê-lo? Para que fazer um prin-
cípio do que vocês próprios são e têm de ser? – Na verdade, a questão 
é bem outra: enquanto pretendem ler embevecidos o cânon de sua lei na 
natureza, vocês querem o oposto, estranhos comediantes e enganado-
res de si mesmos! Seu orgulho quer prescrever e incorporar à natureza, 
até à natureza, a sua moral, o seu ideal, vocês exigem que ela seja natu-
reza ‘conforme a Stoa’, e gostariam que toda existência existisse apenas 
segundo sua própria imagem – como uma imensa, eterna glorificação e 
generalização do estoicismo. (NIETZSCHE, 2005, p. 14-15)

Nietzsche está mostrando haver nos estoicos uma confusão entre juí-

zo de fato e juízo de valor, entre natureza e cultura, uma projeção de ideais 

de uma determinada cultura ou escola filosófica sobre a realidade tal como 



12						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Tiago Fortes

ela supostamente é. “Viver ‘conforme a natureza’” é exigir ou acreditar que a 

Natureza seja de acordo com nossos valores. Defender as leis da natureza 

como fundamento desta atividade cultural que é o teatro implica uma preten-

são em “ler embevecidos o cânon de sua lei na natureza”.

Mas que associação se pode fazer entre Stanislavski e os estoicos, 

que tinham como grande valor a racionalidade, que defendiam, como o estoico 

Crísipo, “que a racionalidade humana funda-se na racionalidade da Natureza” 

(HADOT, 2006, p. 209), que viam, portanto, por todos os lados, os valores 

racionais da lógica e da coerência; como associá-los a Stanislavski (1995, 

p. 167), que tanto denunciou que “a razão seja seca” e que “avassala e esma-

ga sentimentos”, expondo assim ideais bastante distintos dos estoicos? Basta 

lembrarmo-nos de quando ele afirma que “a lógica e a consecutividade dessas 

ações físicas conduzirão à veracidade e à fé” (STANISLAVSKI, 1995, p. 264). 

Como esclarece Natacha Koss (2014, p.  335, tradução nossa), “a verdade 

aparece em cena quando se seguem as regras da natureza; mas, segundo a 

visão stanislavskiana, ‘na natureza tudo é lógico e coerente, e assim deve ser 

também o que inventa a imaginação’”13. Discutindo o conceito de ação física, 

Jorge Eines (2012, p. 104, tradução nossa) afirma que “Stanislavski sempre 

está preocupado com os porquês e os para quês”14. Marcos Rozenzvaig (2016, 

p. 33, tradução nossa) problematiza que “os atores enclausurados, prisionei-

ros da lógica da vida, não podem caminhar dois passos sem se perguntar o 

‘por quê’ e o ‘para quê’ das condutas de seus personagens”15. Para o autor, 

é “como se a verdade estivesse aderida à lógica ou fosse a prostituta da ra-

cionalidade”16 (ROZENZVAIG, 2016, p. 137, tradução nossa). O próprio Raul 

Serrano (2004, p. 233, tradução nossa) – cuja escola está fundamentada no 

método das ações físicas – crê “que seja preciso se distanciar das explica-

ções que dava o próprio Stanislasvski, em seus últimos escritos, no que diz 

13	No original: “La verdad aparece en escena cuando se siguen las reglas de la naturaleza; 
pero, según la visión stanislavskiana, ‘en la naturaleza todo es lógico y coherente, y así 
debe ser también lo que inventa la imaginación’”.

14	No original: “Stanislavski siempre está preocupado por los porqués y los para qués”.

15	No original: “Los actores encerrados, prisioneiros de la lógica de la vida, no pueden ca-
minar dos passos sin preguntarse el ‘por qué’ y el ‘para qué’ de las connductas de sus 
personajes”.

16	No original: “como si la verdad estuviera adherida a la lógica o fuese la prostituta de la 
racionalidad”.



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      13

O fetiche da experiência no teatro

respeito à ação. Neles, o mestre atribui a eficácia da ação física ao fato de 

lembrar […] essa mesma ação em seu funcionamento na vida”17.

Serrano (2004) considera que o problema da memória emotiva não teria 

sido totalmente abandonado por Stanislavski em sua fase final, no sentido de 

ainda trabalhar sob a ideia de “evocação” e não de “produção de conteúdos 

psíquicos”. Serrano (2004, p. 233, tradução nossa) conclui então que “uma me-

todologia ruim – a busca inútil de causas – o leva a tirar falsas conclusões”18. 

Podemos comprovar esta atribuição da eficácia da ação física ao fato de lem-

brar esta mesma ação na vida pela frequência com que Stanislavski (1995, 

p. 93) empregava a expressão “no palco, como na vida real…”.

Mas se, para Serrano, trata-se de um problema metodológico, para Julia 

Lavatelli trata-se de uma questão de valores, de uma visão de mundo que lhe 

parece “absolutamente hegeliano, no sentido da postulação ‘tudo que é real é 

racional’”19 (LAVATELLI, 2014, p. 152, tradução nossa). Para a autora, “mesmo 

no ‘método das ações físicas’, Stanislavski crê na lógica e na coerência do 

natural”20 (LAVATELLI, 2014, p.  152, tradução nossa). Lavatelli discorda de 

Serrano quanto à possibilidade de distinguir os elementos técnicos das es-

colhas poéticas. Para ela, “a conexão da técnica stanislavskiana com a poéti-

ca realista reside no embasamento racional do real que ambas sustentam”21 

(LAVATELLI, 2014, p. 152, tradução nossa).

Para Stanislavski, e tantos outros, contudo, não se trata de um vínculo 

com uma poética específica, mas com a própria lógica da vida. Stanislavski 

(1999, p. 51) critica, por exemplo, a assim chamada “escola da representa-

ção”, por compreender que esta baseia o trabalho do ator na premissa de que 

“a arte não é a vida real nem sequer o seu reflexo. A arte é, por si só, criadora, 

17	No original: “que hay que distanciarse con respecto a las explicaciones que daba el mis-
mo Stanislavski en sus últimos escritos, acerca de la acción. En ellos el maestro atribuye 
la eficacia de la acción física al hecho de que recuerdan […] a esa misma acción en su 
funcionamiento en la vida”.

18	No original: “una mala metodología – la búsqueda inútil de las causas – lo lleva a sacar 
falsas conclusiones”.

19	No original: “absolutamente hegeliano, en el sentido de la postulación ‘todo lo que es real 
es racional’”.

20	No original: “Aun en el ‘método de las acciones físicas’, Stanislavski cree en la lógica y la 
coherencia de lo natural”.

21	No original: “La conexión de la técnica stanislavskiana con la poética realista reside en el 
basamento racional de lo real que ambas sostienen”.



14						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Tiago Fortes

cria sua própria vida”. Para o encenador russo, “não podemos concordar com 

um desafio tão pretensioso a essa artista perfeita, ímpar e inatingível que é 

nossa natureza criadora” (STANISLAVSKI, 1999, p. 51). Muitos outros, no en-

tanto, defenderam esta mesma lógica criticada por Stanislavski. Kantor (2008, 

p. 87), por exemplo, defendia a “autonomia do método artístico que, longe de 

reproduzir a vida, visa eliminar os princípios e as normas da vida, por con-

sequência não admite ser interpretado nos termos da vida e segundo sua 

escala de valores”. Meierhold, aluno mais importante de Stanislavski, tam-

bém defendeu que “as leis da vida e da arte são diferentes” (SANTOS, 2009, 

p. 400). Não apenas diferente, mas que “o teatro é superior à vida, em todo 

caso, ele deve dar mais do que ela” (PICON-VALLIN, 2013, p. 505).

Mas de que vida se está falando, seja para defendê-la enquanto valor 

fundamental do teatro, seja para considerar este superior a ela? Artaud (1999, 

p. 8) já havia postulado nos anos de 1930: “[…] quando pronunciamos a pala-

vra vida, deve-se entender que não se trata da vida reconhecida pelo exterior 

dos fatos, mas dessa espécie de centro frágil e turbulento que as formas não 

alcançam”. Curiosamente, pode-se postular que este modo de valorar a vida 

esteja de acordo com a afirmação de Meierhold de que “o teatro é superior 

à vida”. Pois, para Artaud (1999), a função do teatro era exatamente devolver à 

vida fora do teatro o que ela havia perdido, ou seja, a “vida reconhecida pelo 

exterior dos fatos” havia se desconectado desse “centro frágil e turbulento”. 

O teatro, portanto, poderia dar mais do que a vida real, poderia devolver a 

esta o que havia perdido e que não saberia reencontrar sozinha. Peter Brook 

(2000, p. 10) também, de modo semelhante, considerava a vida um valor fun-

damental para o teatro: “O que importa é a centelha, que nessa peça surge 

muito raramente. É uma prova de que a forma teatral é terrivelmente frágil e 

exigente, pois essa centelhazinha de vida tem que estar presente a todo ins-

tante”. A questão que eu colocaria a Peter Brook é: como podemos esperar ou 

exigir que algo que “surge muito raramente” esteja “presente a todo instante”?

Quando Kantor defende a “autonomia do método artístico” em relação 

aos “princípios e as normas da vida”, o que me parece estar em jogo não é 

simplesmente uma recusa da vida enquanto valor para o teatro. “Autonomia 

do método artístico” implica, seja qual for o valor – singularidade, verdade, 

emoção, organicidade, natureza ou mesmo a vida –, que ele seja assumido 



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      15

O fetiche da experiência no teatro

enquanto valorado por um artista com uma determinada visão estética ou 

existencial; implica que este valor seja, portanto, interpretado nos termos da 

arte, e não que a arte seja interpretada nos termos deste ou daquele valor; 

que se possa realizar o exercício contínuo do verbo valorar ao longo de toda 

criação, e não que toda criação tenha que perseguir este ou aquele valor 

para que possa ser considerada válida ou legítima. Como diz Serrano (2004, 

p. 198, tradução nossa) em relação a seu teatro: “o valor essencial perseguido 

é a vida”22. É quando a vida, ou qualquer outro valor, se torna um imperativo 

para toda e qualquer experiência artística que devemos começar a desconfiar 

deste valor como uma ameaça para a “autonomia do método artístico” defen-

dida por Kantor.

Flaszen (2015) descreve, em seu livro Grotowski e companhia: origens e 

legado, uma atividade, realizada em torno do Teatro das Fontes de Grotowski, 

que se chamava Árvore de Pessoas. Para ele, um dos principais objetivos desta 

atividade era tornar o homem “menos morto do que o usual” (FLASZEN, 2015, 

p. 223). Os condutores do processo eram vistos como “especialistas em sin-

tomas de vida. Estamos aqui, uns diante dos outros, e lemos em vocês os 

sintomas de sua morte […] a ‘Árvore de Pessoas’ é aquela área em que tenta-

mos intensificar em vocês os sintomas de sua vida” (FLASZEN, 2015, p. 223). 

O que me parece problemático é que a busca por este valor, enquanto um im-

perativo da experiência, não se dá apenas enquanto pesquisa obsessiva de 

um artista consigo mesmo. Ela se dá dentro do território pedagógico enquanto 

uma exigência profunda para com o outro.

Biagini (2013, p. 178), considerado por Grotowski um dos herdeiros de 

sua prática (junto com Thomas Richards), reconhece em sua própria condu-

ção “um olhar sobre o indivíduo que pode parecer cruel, um olhar que tenta 

evitar as mentiras”, pois “em cada momento se esconde23 uma possibilidade, 

um ato que pode nos abrir como se abre uma porta”. Ele afirma que, muito 

mais do que um trabalho artístico, trata-se de “um trabalho sobre a vida”. Insiste 

não se tratar de uma metáfora, mas de um “trabalho sobre a vida no sentido 

literal”, pois “é como se a própria vida estivesse implorando para ser vivida em 

outra intensidade. […] o tempo de que dispomos não é infinito. Não podemos 

22	No original: “el valor esencial perseguido es la vida”.

23	Mais uma vez retorna esta lógica de um valor que fica escondido e que deve ser revelado.



16						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Tiago Fortes

nos dar ao luxo de desperdiçá-lo”. Eis que a vida se torna uma experiência 

essencial a ser encontrada dentro de cada vida individual.

Mas o que acontece se esses “especialistas em sintomas de vida” iden-

tificam uma vida que não está atingindo seu potencial? Vou deixar que o ator 

paraibano – com quem conversei em minha pesquisa de doutorado – relate 

sua própria experiência numa oficina com Mario Biagini em 2015. Ele diz que, 

num determinado momento da oficina, em resposta a uma ação realizada 

por ele, Biagini interrompeu o trabalho e lhe disse: “Você quer realmente ser 

um ator? […] acho melhor você se apressar, você já não tem muito tempo de 

vida, talvez chegue até os 60, quem sabe 50 anos. Do contrário você vai con-

tinuar desperdiçando o resto de vida que lhe resta com um trabalho medíocre”. 

Diante deste episódio, ele compartilhou comigo a seguinte reflexão: “fiquei 

pensando que critérios ele poderia ter para concluir que todo trabalho que eu 

fiz até aquele momento não passava de uma postura medíocre, ou […] inclu-

sive validar o tempo de vida de um ser humano”. Disse também que Biagini 

explicou, no início do processo, que estava procurando por “fagulhas de vida” 

nas ações dos participantes.

Que vida é esta que tanto se procura nas experiências de atores ou 

estudantes de atuação com um olhar que o próprio Biagini reconhece que 

“pode parecer cruel”? Já vimos Stanislavski, Artaud, Brook, Biagini, cada um 

à sua maneira, falando da importância da vida para o teatro. Mas de onde 

surge este valor? A vida sempre foi um valor a ser perseguido pelo homem? 

Não, foi principalmente a partir da segunda metade do século XIX que a vida 

se tornou uma questão central para uma filosofia que passou a ser chamada 

de vitalista. Merleau-Ponty (2006, p. 98), ao discutir o vitalismo de Bergson, 

afirma que, numa primeira fase, este filósofo fazia “uma descrição escrupu-

losa da vida como princípio finito e cego”. É apenas mais tarde que Bergson 

vai “fazer da vida um princípio indiviso perseguindo uma meta e acessível a 

uma intuição mística” (MERLEAU-PONTY, 2006, p. 98). Este segundo modo 

de enxergar a vida me parece bastante próximo daqueles que perseguiam a 

vida como valor essencial ao teatro. Ou seja, mais do que perseguir a vida 

enquanto valor, considera-se que a própria vida persegue uma meta que pre-

cisamos saber escutar, para que todos nossos esforços criativos sigam nesta 

mesma direção. Que saibamos ser impulsionados pelo que Bergson chama 



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      17

O fetiche da experiência no teatro

de “elã vital”. Como disse Biagini (2013, p. 178): “é como se a própria vida es-

tivesse implorando para ser vivida em outra intensidade”. Eu, particularmente, 

não posso conceber, nem literal nem metaforicamente, a vida “implorando” 

pelo que quer que seja. Como disse Nietzsche (2005, p. 14-15) em sua crí-

tica ao desejo estoico de “viver conforme a natureza”: esta, assim como a 

vida, é “a própria indiferença como poder”. Nietzsche não consegue conceber 

como se pode “viver conforme essa indiferença”, pois, para ele, viver é “avaliar, 

preferir”, ou seja, “querer ser diferente”. E ao considerar que “viver conforme 

a natureza” poderia simplesmente significar “viver conforme a vida”, ele coloca 

a questão-chave: “como poderiam não fazê-lo? Para que fazer um princípio 

do que vocês próprios são e têm de ser?”. De onde surge este olhar que 

percebe que não estamos à altura do que somos, ou que a vida não está à 

altura dela mesma? É completamente diferente quando Larrosa (2015, p. 74) 

considera que “a vida é a experiência da vida, nossa forma singular de vivê-la”. 

Ou seja, a vida não é aquilo que devemos viver de um modo ideal, mas aqui-

lo que vivemos de um modo singular. Aqui singularidade não surge como um 

valor que converte a experiência num fetiche, mas como um reconhecimento 

das condições concretas e históricas que me levaram a estar onde estou. 

É o que Nietzsche chamaria de Amor Fati: orgulhar-se de seu próprio destino 

enquanto percurso vivido.

Não estou defendendo aqui que cabe ao ser humano simplesmente vi-

ver a vida. Isso não me parece possível: simplesmente viver a vida. Isso se-

ria “viver conforme a indiferença”. Assim como Nietzsche, defendo que viver é 

avaliar, preferir, escolher e, principalmente, pensar a própria vida. Inclusive, 

é isto que distingue o ser humano dos animais. Como diz Foucault (1999, 

p. 487), o ser humano “é esse ser vivo que, do interior da vida à qual pertence 

inteiramente […] constitui representações graças às quais ele vive e a partir 

das quais detém esta estranha capacidade de poder se representar justa-

mente a vida”. Os animais simplesmente vivem a vida, mas o ser humano é 

capaz de escolhê-la24, avaliá-la, pensá-la.

O problema, mais uma vez, é quando confundimos um juízo de valor 

com um juízo de fato, quando confundimos a vida (uma forma singular de 

24	O homem é o único animal capaz de tirar a própria vida (suicídio).



18						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Tiago Fortes

vivê-la) enquanto um valor valorado por alguém e a vida como um princí-

pio que determina seus próprios valores a serem seguidos por quem a vive. 

A vida é indiferente a quem a vive. Somos nós que a diferenciamos ao vivê-la 

(a forma singular de cada um vivê-la). A vida, por ela mesma, é um processo 

natural indiferente a tudo que vive. O processo natural da vida é levar tudo 

que vive à morte. A vida não implora para ser vivida, ela impulsiona tudo a 

ser consumido por um processo natural. É o que afirma Hannah Arendt (2014, 

p. 305): “o período de vida do homem arrastaria inevitavelmente todas as coi-

sas humanas para a ruína e a destruição, se não fosse a faculdade humana 

de interrompê-lo e iniciar algo novo, uma faculdade inerente à ação”. A facul-

dade humana de agir é o que interrompe “a lei da mortalidade” enquanto uma 

das mais certas leis da natureza e da vida. Por isso Hannah Arendt conside-

ra a faculdade humana de agir como “um lembrete sempre-presente de que 

os homens, embora tenham de morrer, não nascem para morrer, mas para 

começar” (ARENDT, 2014, p. 305).

É exatamente neste sentido que o filósofo marxista Sánchez Vásquez 

(2011, p. 268) considera que “a criação só existe propriamente como ativi-

dade especificamente humana, isto é, como atividade que produz um objeto 

que não poderia existir sem o homem”. Isso vai de encontro ao que defende 

Burnier (1994, p. 19) que, mesmo reconhecendo que “a vida e a arte não se 

confundem”, ao identificar “algo de intrínseco da Natureza” no homem e em 

seu fazer artístico, coloca este algo como “o responsável pela sensação de 

uma certa obra estar ‘viva’ ou ter ‘uma determinada vida’, como se ela pudesse 

tomar as rédeas de seu próprio destino, agir e existir por si só”. Assim conclui 

que “a arte nasce, portanto, do âmago da vida”. Stanislavski (1996, p. 313) vai 

ainda mais longe nesta concepção da Natureza ou da Vida como grande res-

ponsável pela criação humana, ao afirmar que “o nascimento de uma criança, 

o crescimento de uma árvore, a criação de uma imagem artística, tudo isto 

são manifestações de tipo semelhante”. E, seguindo esta lógica, pôde postular, 

em relação ao seu próprio método de criação, que “a própria força deste mé-

todo está no fato de que ninguém o forjou nem inventou”.

O que está em jogo aqui não é chegar a um veredito científico, constatar 

qual fato se aproxima mais da verdade: se a criação é uma atividade intrin-

secamente humana ou se em toda criação humana é a Natureza que está 



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      19

O fetiche da experiência no teatro

secretamente obrando. O que está em jogo aqui é um juízo de valor que acaba 

por criar fatos distintos, perspectivas diferentes que interferem no modo como 

o ator conduz suas experiências e no modo como os professores conduzem as 

experiências de aprendizagem dos atores em formação. Contudo, de qualquer 

modo que venhamos a considerar ou valorar a criação, ela necessariamente 

surgirá como um começo, como a produção de algo que começa.

O problema da lógica do princípio para a criação

Para discutir a criação enquanto começo, Hannah Arendt (2014, p. 220) 

menciona Santo Agostinho que empregava duas palavras distintas para falar 

do começo: initium designa o começo que é o homem. O homem é um iní-

cio no sentido de que ele próprio é um iniciador de si mesmo. A outra pala-

vra é o principium enquanto começo do mundo pela criação divina. Esta pa-

lavra é exatamente o que define o conceito de Natureza enquanto “resíduo 

daquilo que não foi construído por mim”, enquanto “produtividade que não é 

nossa, embora possamos utilizá-la”, enfim, enquanto “coisa não começada” 

(MERLEAU-PONTY, 2006, p. 203). A Natureza é o princípio não começado 

pelo homem, é o princípio que sempre esteve aqui antes de o homem che-

gar, antes de pensar em criar o que quer que seja. “A Natureza está sempre 

no primeiro dia” (MERLEAU-PONTY, 2006, p.  203), o que não implica que 

ela é necessariamente o princípio por detrás do initium, que é a capacidade 

do homem de começar algo que não poderia existir sem ele. A consideração 

de Stanislavski de que “o nascimento de uma criança, o crescimento de uma 

árvore, a criação de uma imagem artística, tudo isto são manifestações de tipo 

semelhante”, acaba por implicar que a Natureza como princípio ocupa todo o ter-

ritório da criação, não restando muito espaço para o homem enquanto iniciador. 

Mais ainda: quando a Natureza surge como princípio por detrás de toda criação 

humana, esta, ao tentar se afirmar enquanto initium de algo que não poderia 

existir sem o homem, acaba sendo colocada como artifício que “se desdobra 

inteiramente à sombra da ideia de natureza que comanda, de alguma maneira 

do exterior, o sentido e o valor das realizações artificiais”25 (ROSSET, 2011, 

25	No original: “…se déploie tout entier à l’ombre de l’idée de nature qui commande, en quel-
que sorte de l’exterieur, le sens et la valeur des réalisations artificielles”.



20						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Tiago Fortes

p. 91, tradução nossa). Ou seja, considera-se que toda criação humana deve 

se basear num princípio que alimenta, de dentro, sua vida e suas possibilida-

des. E sempre que a criação se desviar deste princípio fundamental, conside-

raremos que ela se perdeu, declinou. É o que acontece no universo platôni-

co onde, segundo Clement Rosset (2011), nada é produzido e tudo preexiste. 

Para Rosset (2011, p. 233, tradução nossa), por outro lado, “o artifício seria 

inocente se nada tivesse jamais existido, se nenhum traço traísse, no jogo dos 

artifícios, a ruína de uma natureza perdida”26.

A Natureza enquanto princípio seria então a fonte de todos estes valores 

que não são valorados por ninguém, que sempre aí estiveram, independentes 

de nossas experiências, e que devem, portanto, servir como critério para vali-

dar ou invalidar toda e qualquer experiência. É preciso que tais princípios se-

jam aplicáveis à experiência de cada um. É preciso que a experiência de cada 

um confirme a validade incondicional destes princípios. No entanto, o que 

acontece se uma determinada experiência se mostrar incompatível com tal 

princípio? O que minha formação como ator me mostrou é que, ao invés de 

aproveitar tal ocasião para colocar em questão a incondicionalidade de tal 

princípio, é mais provável que tal experiência seja considerada incompatível 

com a própria atividade da atuação27. É neste sentido que a formação do ator 

acaba por se tornar um treinamento da capacidade de subsumir nossas pró-

prias experiências aos valores que já estavam aí antes que começássemos o 

que quer que seja28.

Esta capacidade de subsunção é colocada por Kant como uma função 

essencial do julgamento humano29. Subsumir, verbo de origem latina, signi-

fica “apropriar-se”. Atualmente é usado com o sentido de “1. Incluir em algo 

mais amplo ou abrangente. 2. Considerar alguma coisa como fazendo parte 

de um conjunto mais amplo ou como sendo a aplicação particular de algo ge-

ral” (SUBSUMIR, c2022). Assim sendo, uma coisa maior subsume uma coisa 

26	No original: “L’artifice serait innocent si rien n’avait jamais existé, si aucune trace ne 
trahissait, dans le jeu des artifices, la ruine d’une nature perdue”.

27	É neste sentido que nos deparamos com frases como a enunciada por Mario Biagini ao 
ator paraibano: “você quer realmente ser ator?”

28	É por isso que o ator em formação aparece muito mais como um iniciado do que como um 
iniciador ou mesmo um iniciante. Somos iniciados nos princípios fundamentais que regem 
esta atividade que se pretende iniciar.

29	Cf. Arendt (2013).



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      21

O fetiche da experiência no teatro

menor, ou uma coisa menor é subsumida em outra maior. É o que os atores 

em formação aprendem a fazer: tornar suas experiências porosas para que 

possam ser subsumidas em princípios ou valores que sempre aí estiveram e 

que não foram valorados por ninguém.

O mesmo processo se dá em relação às Ideias platônicas. Deleuze e 

Guattari (1992, p.  43) mostram que, para a filosofia platônica, a Ideia não 

é outra coisa senão aquilo que é. Apenas as Ideias possuem, portanto, 

uma qualidade pura. Já as coisas – e incluo aqui as experiências ou ações 

humanas –, estando sempre aquém daquilo que são, só podem aspirar à 

qualidade na medida em que conseguirem participar da Ideia. O conceito de 

Ideia tem, portanto, três componentes que os autores descrevem como sendo 

o pai, a filha e os pretendentes30. A Ideia (o pai) possui uma qualidade (a filha) 

que será pretendida por todos aqueles que não poderão possui-la senão se-

cundariamente, enquanto pretendentes a participarem da Ideia, cujas preten-

sões serão julgadas de acordo com uma menor ou maior proximidade à Ideia 

original. Participar da Ideia ou do valor é tudo o que posso pretender através 

de minhas experiências. É preciso que minhas experiências possam caber 

no princípio, que tudo rege, dessa atividade que pretendo começar; que este 

princípio possa subsumir as experiências daqueles que pretendem participar 

dele. Tatiana Motta Lima (2012, p. 302), em seu livro sobre Grotowski, ao re-

fletir sobre este lugar do desafio que os professores lançam aos alunos para 

gerar experiência de aprendizagem, problematiza o limite em que o desafio 

acaba gerando uma “estrutura de poder”, um “lugar de autoridade construída 

exatamente a partir de um julgamento sobre a maior ou menor proximidade de 

cada um dos seus atores frente ao ‘desafio’ proposto por eles”. Aproximando 

essa reflexão da discussão de Deleuze e Guattari sobre a Ideia platônica, 

poderíamos dizer que os participantes das oficinas de Grotowski são vistos 

como pretendentes que aspiram a participar da Ideia e têm suas pretensões 

julgadas pela maior ou menor proximidade em relação à Ideia, única que real-

mente possui a qualidade original. Cumprir o desafio acaba implicando em 

aspirar à Ideia ou ao Valor que subsume todas as experiências.

30	Não posso deixar de constatar que esta tríade “pai, filha e pretendentes”, que serve de 
metáfora para os autores discutirem o conceito de Ideia em Platão, parte de uma visão 
bastante tradicional e misógina dos relacionamentos heterossexuais.



22						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Tiago Fortes

Considerações finais

Não me parece problemático, por si só, que se busque um valor que 

legitime as próprias experiências. O que me parece problemático é que, 

quando não se vislumbra tal valor numa determinada experiência, esta ve-

nha a ser deslegitimada. Da mesma maneira, ao criticar a conversão da ex-

periência num fetiche, não estou considerando o fetiche algo problemático 

por si só. Vincular o desejo a um objeto e atribuir a este objeto propriedades 

mágicas ou sobrenaturais, que poderão potencializar a experiência, não é 

problemático por si só. O problema é que, quando tal objeto falta, o desejo 

se perde. E o desejo não precisa de um objeto para ser desejo. Bem como a 

experiência não precisa buscar algo essencial, não precisa perseguir um su-

posto potencial, meta ou valor para se constituir enquanto experiência. Para 

constituir-se, a experiência precisa de condições de possibilidade. Somos 

nós que sentimos a necessidade de subsumi-la em tais valores, e quando 

tais valores não aparecem na experiência, dizemos que ela simplesmente 

não aconteceu, ou que foi pobre, inautêntica, inválida, e que é preciso con-

tinuar buscando.

É neste sentido que Flaszen (2015, p. 355) coloca a questão: “o que fazer 

quando o mundo parece piorar claramente? Como nos salvar e salvar as coi-

sas preciosas para nós ao lermos os signos da inevitável queda à nossa volta?”. 

Diante desta questão, é coerente que afirme sua atividade com Grotowski 

como uma “restauração dos valores teatrais arcaicos”. É coerente que afirme: 

“Não somos ‘modernos’ – muito pelo contrário, somos completamente tradicio-

nais. Jocosamente, não somos a ‘vanguarda’, mas a ‘retaguarda’” (FLASZEN, 

2015, p. 165). Esta mesma necessidade de salvar os valores autênticos do tea-

tro foi sentida por Stanislavski, que considerava certas abordagens que não 

podiam ser subsumidas em seus ideais como “falsas buscas e tendências” 

que “ameaçam as fundações da elevada arte realista”31 (TOPORKOV, 1998, 

p. 119, tradução nossa). Para ele, era preciso se empenhar para “preservar os 

brotos vivos da nossa genuína, grande arte que estão sendo agora sufoca-

dos pelas ervas daninhas. […] Esta difícil tarefa está conosco. Essa é nossa 

31	No original: “false searchings and directions”; “threaten the foundations of high realistic art”.



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      23

O fetiche da experiência no teatro

sagrada responsabilidade, nossa dívida com a arte”32 (TOPORKOV, 1998, 

p. 119, tradução nossa). Foram muitos os que sentiram a “sagrada responsa-

bilidade” de salvar o teatro. Segundo Josette Féral (2010, p. 38), o que impele 

Ariane Mnouchkine a todo ano oferecer um estágio gratuito de interpretação 

para mais de 200 participantes é que “a formação do ator a preocupa muito 

atualmente, porque a formação em interpretação se perde cada vez mais, 

e isso a incomoda”. Copeau (2013, p. 204) considerava que, “para salvar o 

teatro, para renovar a arte do teatro, para lhe devolver a integridade, a força 

e a grandeza, é preciso começar por banir dele todas as pessoas de teatro”.

Poderia continuar aqui a lista de homens e mulheres de teatro que con-

sideraram, cada um em sua época, que o teatro estava se perdendo e que era 

preciso salvá-lo. Sempre houve alguém para dizer que o teatro (ou a arte de 

maneira geral) estava perdido e que era preciso salvar ou resgatar seus valo-

res autênticos. O motivo para tal fenômeno, segundo Tadeusz Kantor (2008, 

p. 167), é que “a obra de arte sempre foi ilegítima. Sua existência gratuita 

sempre perturbou os espíritos”. No entanto, ainda segundo Kantor (2008), 

a arte apenas continuou a ter lugar na sociedade porque, desde o início até 

os dias de hoje, sempre se encontrou um modo de tirar partido da obra de 

arte: “fizeram-lhe exigências! Atenderam-nas!”. E assim a arte nunca deixou 

de se submeter a um tribunal que “executava suas interpretações irrevogáveis 

e seus julgamentos em nome das razões supremas e das instâncias supe-

riores” (KANTOR, 2008, p. 167). A arte, ou melhor, os artistas se propuse-

ram a servir a tais exigências por tantos séculos que “essa servidão pareceu 

inerente à sua natureza” (KANTOR, 2008, p. 167). O encenador polonês la-

menta, acima de tudo, que, diante de séculos de servidão a tantas exigências, 

não tenha sobrado lugar para

uma só ATIVIDADE TOTALMENTE GRATUITA! O próprio das atividades 
humanas sancionadas pela comunidade é sua finalidade. Mas tenha-
mos a coragem de dizer de uma vez por todas: A FINALIDADE NÃO É 
INERENTE AO ATO CRIADOR. (KANTOR, 2008, p. 169)

32	No original: “take care to preserve the living sprouts of our genuine, great art which are now 
being choked by the weeds. […] This difficult task lies with us. This is our sacred responsi-
bility, our debt to art”.



24						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Tiago Fortes

Kantor não está propondo que se salve o teatro de sua condição ilegítima, 

mas que se assuma tal condição e que se abandone todas as exigências, jus-

tificações e explicações que tentam dar um caráter legítimo à criação artística.

Brecht (2005) também se colocou contra qualquer exigência que vies-

sem a fazer ao teatro para além do “prazer”. Para este encenador alemão, 

“o teatro precisa poder continuar a ser algo absolutamente supérfluo, o que 

significa, evidentemente, que vivemos para o supérfluo. E a causa dos di-

vertimentos é, dentre todas, a que menos necessita de ser advogada” 

(BRECHT, 2005, p. 128). O supérfluo é tudo aquilo que sobra quando nos 

pomos a perseguir uma experiência essencial. O supérfluo é o contingente, 

aquilo que não consideramos necessário numa experiência. O supérfluo é o 

que está aí na experiência, enquanto miramos para além dela em busca do 

essencial. Ninguém jamais exigirá o supérfluo, pois ele já está aí. Só exigimos 

o que não está aí, o que deveria estar, o que, não estando, nos põe a olhar 

para além daquilo que está. Não se constitui uma experiência olhando para 

além daquilo que está. Mas aquilo que está não constitui, por si só, uma ex-

periência. É preciso habitar e demorar-se naquilo que está para que possa se 

constituir enquanto uma experiência para nós. O resto são valores, princípios, 

fetiches, imperativos, enfim, como diz Larrosa (2015, p. 45), “todas essas coi-

sas que nos dizem que temos embora não saibamos, que nos dizem que de-

veríamos ter mesmo que nunca tenhamos sentido a necessidade, e que nos 

dizem que temos que aprender a buscar, a reconhecer e a elaborar”.

Referências bibliográficas

ARENDT, H. Entre o passado e o futuro. São Paulo: Perspectiva, 2013.

ARENDT, H. A condição humana. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2014.

ARTAUD, A. O teatro e seu duplo. São Paulo: Martins Fontes, 1999.

BIAGINI, M. Desejo sem objeto. Revista Brasileira de Estudos da Presença, 

Porto Alegre, v. 3, nº1, p. 176-197, 2013. DOI: 10.1590/2237-266033506.

BRECHT, B. Estudos sobre o Teatro. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2005.

BROOK, P. A porta aberta: reflexões sobre a interpretação e o teatro. Rio de Janeiro: 

Civilização Brasileira, 2000.



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      25

O fetiche da experiência no teatro

BURNIER, L. O. A arte de ator: da técnica à representação. 1994. Tese (Doutorado 

em Comunicação e Semiótica) – Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, 

São Paulo, 1994.

COPEAU, J. Apelos. São Paulo: Perspectiva, 2013.

DELEUZE, G.; GUATTARI, F. O que é a Filosofia? Rio de Janeiro: Editora 34, 1992.

EINES, J. Hacer Actuar, Stanislavski contra Strasberg. Barcelona: Gedisa, 2012.

FÉRAL, J. Encontros com Ariane Mnouchkine: erguendo um monumento ao 

efêmero. São Paulo: Editora Senac São Paulo: Edições Sesc São Paulo, 2010.

FLASZEN, L. Grotowski e companhia: origens e legado. São Paulo: É Realizações, 2015.

FOUCAULT, M. As palavras e as coisas. São Paulo: Martins Fontes, 1999.

GAULIER, P. O atormentador: minhas ideias sobre teatro. São Paulo: Edições 

Sesc, 2016.

HADOT, P. O véu de Ísis: ensaio sobre a história da ideia de natureza. São Paulo: 

Loyola, 2006.

KANTOR, T. O Teatro da Morte. São Paulo: Perspectiva: Edições Sesc São Paulo, 2008.

KOSS, N. El actor en el debate Modernidad-Postmodernidad. In: DUBATTI, J. (org.). 

Historia del actor: de la escena clásica al presente. Buenos Aires: Colihue, 2014. 

p. 333-344.

LARROSA, J. A experiência e suas linguagens. In: LARROSA, J. Tremores: escritos 

sobre experiência. Belo Horizontes: Autêntica, 2015. p. 35-56.

LAVATELLI, J. Confuso Stanislavski, inasible. In: DUBATTI, J. (org.). Historia del 

actor: de la escena clásica al presente. Buenos Aires: Colihue, 2014. p. 145-157.

LIMA, T. M. Palavras praticadas: o percurso artístico de Jerzy Grotowski, 1959-1974. 

São Paulo: Perspectiva, 2012.

MERLEAU-PONTY, M. A natureza. São Paulo: Martins Fontes, 2006.

NIETZSCHE, F. Além do bem e do mal: prelúdio a uma filosofia do futuro. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2005.

PICON-VALLIN, B. Meyerhold. São Paulo: Perspectiva, 2013.

RICHARDS, T. Trabalhar com Grotowski sobre as ações físicas. São Paulo: 

Perspectiva, 2014.

ROSENZVAIG, M. Tadeusz Kantor o los espejos de la muerte. Buenos Aires: 

Del Camino, 2016.

ROSSET, C. L’anti-nature: élements pour une philosophie tragique. França: Presses 

Universitaires de France, 2011.

SÁNCHEZ VÁSQUEZ, A. Filosofia da Práxis. São Paulo: Expressão Popular, 2011.

SANTOS, M. T. L. Na cena do dr. Dapertutto: poética e pedagogia em V. E. Meierhold, 

1911 a 1916. São Paulo: Perspectiva, 2009.

SERRANO, R. Nuevas tesis sobre Stanislavski: fundamentos para una teoría 

pedagógica. Buenos Aires: Atuel, 2004.



26						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Tiago Fortes

STANISLAVSKI, C. A construção da personagem. Rio de Janeiro: Civilização 

Brasileira, 1996.

STANISLAVSKI, C. A criação de um papel. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1995.

STANISLAVSKI, C. A preparação do ator. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1999.

SUBSUMIR. In: DICIONÁRIO Priberam da Língua Portuguesa. Lisboa: Priberam In-

formática, c2022. Disponível em: https://dicionario.priberam.org/subsumir. Acesso 

em: 9 nov. 2022.

TOPORKOV, V. O. Stanislavski in rehearsal: the final years. New York: Routledge, 1998.

WUO, A. E. Clown, processo criativo: rito de iniciação e passagem. 2005. Tese 

(Doutorado em Educação Física) – Universidade Estadual de Campinas, 

São Paulo, 2005.

Recebido em 31/05/2022

Aprovado em 20/10/2022

Publicado em 20/12/2022



sala preta

Dramaturgia como performance alegórica

Dramaturgy as allegoric performance

Dramaturgia como performance alegórica

Ingrid Dormien Koudela

Ingrid Dormien Koudela
Pesquisadora Sênior do Programa de Pós-Graduação da Escola de 

Comunicações e Artes da Universidade de São Paulo (ECA-USP). 
Autora dos livros Jogos teatrais (Perspectiva, 2011), Brecht: um jogo de 

aprendizagem (Perspectiva, 2010), Guerras civis: ilhas de desordem 
de Heiner Müller (Perspectiva, 2021), e organizadora da coletânea 

Heiner Müller: o espanto no teatro (Perspectiva, 2003).

DOI: 10.11606/issn.2238-3867.v21i2p27-48

Artigos



28						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Ingrid Dormien Koudela

Resumo

A dramaturgia vem sendo objeto de expansão que opera dentro da pró-

pria lógica de sua estrutura. Neste artigo, procuro demonstrar a histó-

ria dos avanços estéticos que trazem em seu bojo implicações para a 

performance. Como método pedagógico e de encenação, suas caracte-

rísticas híbridas apontam o rompimento com inúmeros cânones do teatro 

tradicional. Uma performance alegórica parte de referências historica-

mente informadas, destacando que o texto e/ou a imagem deixa de ser 

uma figuração ilustrativa, tornando-se um espaço de jogo entre a alego-

ria e o imaginário do leitor, atuante ou espectador.

Palavras-chave: Dramaturgia, Performance, Alegoria, Artes Cênicas, Teatro.

Abstract

Dramaturgy has become object of an expansion that works inside 

the logic of its own structure. In this article, I search to demonstrate 

the history of aesthetic advances that bring with them implications for 

performance. As a pedagogical and scenic method, its hybrid character 

points to the rupture with numerous traditional theatre canons. An allegoric 

performance starts from references historically informed, highlighting that 

the text and/or image ceases to be an illustrative figuration, becoming the 

space for playing between the allegory and the imaginary of the reader, 

actor, or spectator.

Keywords: Dramaturgy, Performance, Allegory, Performing Arts, Theatre.

Resumen

La dramaturgia ha sido objeto de una expansión que opera dentro 

la propria lógica de su misma estructura. En este artículo, busco 

demostrar la historia de los avances estéticos que traen en su seno 

implicaciones para la performance. Como método pedagógico y escenario 

sus características híbridas señalan ruptura de numerosos cánones 

del teatro tradicional. Una performance alegórica parte de referencias 

históricamente informadas, destacando que el texto o la imagen deja de 

ser una figuración ilustrativa para volverse un espacio de juego entre la 

alegoría y el imaginario del lector, actor y espectador.

Palabras clave: Dramaturgia, Performance, Alegoría, Artes Escénicas, Teatro.



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      29

Dramaturgia como performance alegórica

As formas de teatro tradicionais são um mausoléu para a literatura. 

O novo teatro deve ser um laboratório para fantasia social.

Heiner Müller, Heiner Müller: o espanto no teatro

Ao ler os artigos/ensaios/depoimentos escritos por professores, 

pesquisadores e artistas reunidos por Igor de Almeida Silva, organizador 

do volume Ingrid Dormien Koudela: teatro como alegoria (2018), publicado 

pelo Sesc Pernambuco, Antonio Cadengue (in memoriam) abre para mim, 

através do subtítulo deste livro, um novo portal de reflexão e práxis sobre o 

teatro, sua história e seus procedimentos. Assim, foi lançado o desafio para 

a pesquisa que venho desenvolvendo como bolsista pelo Conselho Nacional 

de Desenvolvimento Científico e Tecnológico (CNPq) e pesquisadora sênior 

pelo Departamento de Artes Cênicas da Escola de Comunicação e Artes da 

Universidade de São Paulo (CAC/ECA/USP).

“Teatro como alegoria” (KOUDELA, 2021b) é meu primeiro relatório de 

pesquisa. Publicado pela revista Urdimento, introduzo o conceito de alegoria 

através de exemplos paradigmáticos: a Estátua da Liberdade, em Nova York, 

é comentada por Franz Kafka; Heiner Müller, por sua vez, revisita a imagem 

dialética do autor do romance América. Trago ainda, neste ensaio, a denúncia 

do anjo de Paul Klee, na forma da alegoria poética escrita por Benjamin, que lhe 

dá o caráter de um Andachtsbild (imagem para meditação) que aponta para 

as contradições que enfrentamos na passagem do milênio. Outros exemplos 

foram buscados na antiguidade, como a alegorização da fênix de Heiner Müller, 

cujo cruzamento de espacialidades deslocam a percepção do mito.

A alegoria faz a existência saltar para fora do leito do tempo, alcan-

çando alturas, parar um instante fulgurando e voltar para o repouso no leito 

do tempo. Na dialética da imobilidade de Benjamin, o fluxo real da vida é 

imobilizado e o instante em que seu curso é interrompido é sentido como um 

refluxo: o assombro é esse refluxo.

Ao me deter na dramaturgia, deparei-me com a performance como lin-

guagem artística que se faz cada vez mais presente na contemporaneidade 

e nos procedimentos de recorte e tableaux como procedimentos privilegiados 

para a abordagem de um conceito complexo como a alegoria. Nasce assim 

este ensaio, que tem como foco a Dramaturgia como performance.



30						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Ingrid Dormien Koudela

O que é alegoria

Como signo da retórica e da historiografia oficiais, a alegoria medieval e 

barroca foi expressão de autoridade. No entanto, ela pode também se tornar 

expressão de um novo discurso. Benjamin concebe a imagem alegórica como 

mergulhada ao mesmo tempo na mitologia e na história. A esfera da intenção 

alegórica, a imagem é fragmento, ruína. Com o objetivo de uma atualização 

de novos/velhos ensinamentos, almejo defender a presença da alegoria em 

na sala de ensaio e na sala de aula.

O ponto de fuga da construção histórica se realiza no presente. De acor-

do com Benjamin, não se trata de apresentar as obras literárias no contexto 

de seu tempo, mas de apresentar, no tempo em que elas nasceram, o tempo 

que as revela e conhece, o nosso. Ou seja, deciframos a nossa época através 

de obras do passado.

De relevância decisiva para o leitor/atuante/encenador são as perguntas 

a serem formuladas para o modelo prefigurado na obra de arte, permitin-

do uma relação dialógica. Os pontos de incerteza demarcam momentos nos 

quais a ambiguidade e a polissemia da alegoria são ressaltadas. São exata-

mente essas incertezas que fornecem sinais de sentido. Assim, é justamente 

o caráter inconcluso, fragmentário, da escritura processual de artistas como 

Bruegel, Brecht, Benjamin e Müller que oferece o maior interesse para o leitor/

atuante/encenador/pedagogo contemporâneo.

O que é performance

A modalidade artística da performance surge por volta da década de 

1960 e consiste numa forma de expressão artística que pode incluir várias 

disciplinas como música, poesia, vídeo ou teatro. Este tipo de evento pode ser 

improvisado pelos artistas e/ou atuantes leigos e pode ou não ter um público.

Na práxis com a forma artística da alegoria, seu tema é atualizado através 

de um processo de teatro improvisacional. A combinação entre a parte fixa – a ale-

goria – e a parte móvel – o teatro improvisacional – permite que o controle sobre 

a aprendizagem não ocorra de forma fechada ou previsível. Embora as questões 

suscitadas pela alegoria constituam a moldura, ela é tematizada pela parte móvel.



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      31

Dramaturgia como performance alegórica

A percepção sensório-corporal causa um novo olhar diante do discurso 

e da ação de falar. No teatro improvisacional, o significado permanece em 

aberto. Não procedemos a uma análise da obra, buscando uma interpretação. 

A interação improvisada leva a uma multiplicidade de associações que são 

experimentadas corporalmente através da linguagem gestual.

A investigação sobre a alegoria pode ser acentuada através de seu ca-

ráter experimental como coro. Nascido nos rituais dos povos antigos de várias 

culturas, o coro, esse coletivo de cantores, dançarinos e atores, privilegia um 

caleidoscópio de significações, explodindo o diálogo dramático. A coralidade 

motiva uma reformulação radical do espaço/tempo teatral. A alegoria passa a 

ser experimentada através de múltiplas variantes improvisadas que nascem 

no plano sensório-corporal do gesto.

O Classicismo europeu visava produzir harmonia e unidade entre texto 

e ação. Hoje, a rejeição da hierarquia é um dos princípios da performance.

A performance alegórica, que descrevo a seguir, rompe com a lineari-

dade narrativa, desdramatizando figuras através de tableaux.

O tableau (quadro de cena) é um processo de seleção de recortes, 

de fragmentos. O tableau constitui assim um núcleo incandescente de senti-

do alegórico. Faço recortes neste ensaio, tentando fisgar, através de algumas 

obras e artistas, as pistas intermitentes da origem desse processo de apren-

dizagem alegórico. Sem perseguir o rigor histórico que busca soluções de 

continuidade, encontro o diálogo com autores que refletiram sobre a ale-

goria ao longo da história do teatro e da arte. O Stückeschreiber (escrevi-

nhador de peças) Bertolt Brecht, o alegorista Pieter Bruegel e o dramaturgo 

Heiner Müller são guias para a articulação de objetivos e métodos para 

a performance alegórica.

Imagens narrativas de Pieter Bruegel

A pintura me ajuda a esclarecer as consequências artísticas da rejeição 

da hierarquia preconizada pela performance artística. Diante dos quadros de 

Bruegel, por exemplo, as figuras parecem estar congeladas, como que suspen-

sas. Nas pinturas de Bruegel cada recorte tem o mesmo peso. Nas imagens 

criadas pelo artista, não há lugar para a culminância e centralização da 



32						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Ingrid Dormien Koudela

representação dramática. Não existe separação entre assunto principal e 

secundário, entre centro e borda. A narrativa pode até estar deslocada para 

a borda, como no exemplo de A paisagem com a queda de Ícaro (Figura 1).

Figura 1 – A paisagem com a queda de Ícaro

 
Fonte: Bruegel ([1560?])

Segundo a mitologia grega, Dédalo fabrica as asas para si e seu filho. 

Ele as constrói com penas, cordas e cera, e avisa o filho para não se aproxi-

mar demasiado do sol. Exuberante, Ícaro esquece as recomendações do pai. 

A cera derrete e Ícaro precipita-se nas ondas.

Ícaro é frequentemente honrado como um investigador que queria alar-

gar as fronteiras do saber. Na Figura 1, Bruegel o vê de maneira diferente, 

ridicularizando a Ícaro, com as pernas a bater desesperadamente na água. 

O homem com o cavalo e o sulco na terra é maior do que o herói que afunda 

no mar. O camponês, o pastor, assim como o pescador, são evocados na ver-

são do mito grego. No quadro, só o pastor olha para o ar, mas nem ele, nem o 

camponês ou mesmo o pescador se preocupam com o afogado, prosseguin-

do em suas ocupações. O pastor permanece ao pé do rebanho.

A estética bruegeliana da crônica fascinava Brecht. O dramaturgo tem 

em Pieter Bruegel um mestre, um modelo para a sua concepção do teatro 



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      33

Dramaturgia como performance alegórica

épico. Em seus comentários sobre “O efeito de estranhamento nas imagens 

narrativas de Pieter Bruegel, o Velho”, afirma:

Na Queda de Ícaro, a catástrofe toma de assalto o idílio de tal forma que 
este fica acentuado, promovendo conhecimentos valiosos sobre o pró-
prio idílio. Ele não permite à catástrofe transformar o idílio; ao contrário, 
este permanece inalterado, mantido indestrutível, apenas perturbado. 
(BRECHT, 1967, p. 281, tradução nossa)

E acrescenta em seu comentário:

A pequena dimensão deste acontecimento lendário (é necessário pro-
curar o acidentado). Os personagens se afastam do acontecimento. 
Bela representação da atenção que envolve o arar. O homem que está 
pescando à direita em frente tem uma relação especial com a água. O sol 
já no poente, que a muitos causou admiração, deve significar que a queda 
demorou muito tempo. De que outra forma representar que Ícaro voou 
alto demais? Já não se vê Dédalo há muito. Contemporâneos flamengos 
em uma paisagem sulina antiga. Beleza e alegria especial na paisagem 
durante o acontecimento terrível. (BRECHT, 1967, p. 281, tradução nossa)

A negação do drama através do quadro vivo gera a imobilização das 

figuras. A alegoria de Ícaro que voou alto demais é desdramatizada. Seu es-

paço é quase infinito. Se nos concentrarmos nas figuras, depressa esque-

ceremos que elas apenas ocupam uma pequena parte do espaço pictórico. 

Estão rodeados pela baía, os bosques, as montanhas, o porto longínquo e o 

sol que se esconde no horizonte.

O elemento narrativo, presente nas imagens de Pieter Bruegel, o Velho, 

é característica de sua obra. Além da narração, podemos observar também 

a representação alegórica. Nas pinturas de Bruegel, o método narrativo é 

exercitado no próprio ato da percepção da obra, na medida em que ele com-

bina o princípio da perspectiva com a decifração sequencial das inúmeras 

informações que suas pinturas aportam. Reportando para o seu passado e 

para o passado do tempo da história, o modelo prefigurado na obra de arte de 

Bruegel alarga o horizonte temporal e a percepção de tempo do fruidor.

Se investigarmos os fundamentos dos contrastes pictóricos de Bruegel, 
nos apercebemos que apresentam contradições. Mesmo quando equilibra 



34						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Ingrid Dormien Koudela

seus opostos, Bruegel não os equipara uns aos outros. Não existe nessas 

imagens uma separação entre o trágico e o cômico. O trágico contém o 

cômico e o cômico, o trágico. (BRECHT, 1967, p. 282, tradução nossa)

Interessa a Brecht o contraste pictórico, o jogo das contradições, a supe-

ração da divisão da lógica binaria – a historicização provocada pelo pensa-

mento dialético. No Teatro Épico, o tempo é um gesto em suspensão!

O termo teatro dramático foi escolhido por Brecht para qualificar a tra-

dição com a qual iria romper através do teatro épico. O teatro dramático, 

cerne da tradição do Classicismo europeu, é subordinado ao primado do texto. 

A peça épica de espetáculo brechtiana ainda está em boa parte pautada no 

princípio da relação palco/plateia. Já o Lehrstück, a peça didática, como jogo 

de aprendizagem, rompe esta relação do espetáculo de teatro tradicional.

Ler as peças didáticas como tese havia se tornado senso comum entre 

comentaristas de Brecht. Existe, no entanto, uma outra hipótese. Os escritos frag-

mentários destas peças são rascunhos que apresentam contradições que tem 

o poder de gerar performance alegórica. Esta hipótese merece ser investigada.

As peças didáticas são libretos que podem ser interpretados a par-

tir da performance vocal, musical e coreográfica. O grupo alvo original do 

Lehrstück – os coros de operários da República de Weimar – pertence ao 

passado. Aquilo que é aprendido hoje depende do grupo-alvo atual. O jogo 

teatral com o texto poético assume a função de material para a prática perfor-

mativa com a alegoria.

No projeto do Lehrstück, dois conceitos utópicos estão cruzados: o teatro 

sem audiência e a sociedade como transformável. Ambos são igualmente 

radicais. Os fragmentos escritos entre 1926 e 1933 são formalmente os mais 

inovativos na obra do autor. Brecht viu-se obrigado a reconhecer que o Estado 

socialista em que viveu não necessitava de peças didáticas de seus poetas. 

Mas isto não desacredita a importância do desenho teórico do autor para uma 

nova prática cênica.

Tentativas para realizar as Peças Didáticas no espaço do teatro conven-

cional sempre foram problemáticas, embora tenham sido apresentadas em es-

paços como esses, por exemplo, Die Massnahme (A Decisão) na Filarmônica 

de Berlim em dezembro de 1930. Brecht proibiu apresentações públicas desta 



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      35

Dramaturgia como performance alegórica

peça didática, sendo que seus herdeiros mantiveram essa interdição. Em 2007, 

houve um congresso em Berlim, com tema único sobre A Decisão. A interro-

gação crítica do material foi a tônica dos debates, distinguindo o Lehrstück da 

produção convencional em teatro. O Lehrstück antecipa a teoria do estranha-

mento, utilizando seus procedimentos de forma mais contundente do que as 

grandes peças de parábolas.

O estranhamento nessas peças não se aplica apenas ao Gestus, 

ao canto e à música especialmente composta para o texto. As cenas não são 

apresentadas como ações dramáticas, mas como relatórios de ações que 

já aconteceram. Além disso, o estranhamento é atingido através da troca de 

papéis, no jogo teatral com a alegoria presente nesses textos. A montagem do 

coro, da citação e dos inúmeros comentários narrativos distingue esta nova 

modalidade de dramaturgia. Sua estrutura modular é construída através de 

unidades, às vezes simétricas, que permitem novas versões no jogo teatral.

Trago o exemplo do texto da cena O Exame, da peça didática de Baden 

Baden sobre o Acordo:

O coro examina o aviador em meio à multidão
Coro: até onde você voou?
Aviador: eu voei a uma altura imensa
Coro: até onde você voou?
Aviador: eu voei a boa altura
Coro: até onde você voou?
Aviador: voei a quatro mil metros
Coro: até onde você voou?
Aviador: Voei apenas um pouco acima do chão

Coro: quem é você?
Aviador: sou aquele que sobrevoou o oceano
Coro: quem é você?
Aviador: sou um de vocês
Coro: quem é você?
Aviador: eu sou ninguém
Multidão repete

Coro: quem espera por você?
Aviador: muitos esperam por mim do outro lado do mar
Coro: quem espera por você?
Aviador: meus amigos esperam por mim



36						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Ingrid Dormien Koudela

Coro: quem espera por você?
Aviador: ninguém
Multidão repete

Coro: quem morre, se você morrer?
Aviador: aquele que voou apenas um pouco acima do chão
Coro: quem morre, se você morrer?
Aviador: aquele por quem ninguém espera
Coro: quem morre, se você morrer?
Aviador: ninguém
Coro: ninguém morre, se você morrer
Agora ele atingiu a sua menor grandeza
Multidão repete. (BRECHT, 1988, p. 25-46, tradução nossa)

As peças didáticas são teatro sem plateia, ou seja, sem espectadores, 

o que levanta uma polêmica em torno da representação no teatro. O espaço 

da peça didática vai além da dicotomia convencional entre palco e plateia. 

Na ausência de personagens (ou qualquer apelo para identificação), aquilo 

que é representado é o processo de aprendizagem através da performan-

ce alegórica. O atuante é simultaneamente um observador de si mesmo, 

que aprende através da sua experiência no jogo teatral.

As peças didáticas revelam dissidências que constituem ainda hoje 

vanguarda. Sua abordagem, que germina do ponto de vista estético, é mais 

efetiva como ato artístico do que como dissidência ideológica. O jogo teatral 

com o texto poético das peças didáticas de Brecht é performance alegórica. 

Através do jogo teatral com o texto como Handlungsmuster (modelo de ação), 

o plano ideológico é trazido para o plano estético. A estetização da política 

torna-se um fator disruptivo em uma pedagogia baseada no método socrático 

(maiêutico). A teoria de Brecht sobre o Lehrstück é mais radical do que aquilo 

que foi praticado em sua produção quando o autor ainda era vivo. Sua utopia 

radical é o teatro sem plateia, no qual os performers agem como atuantes e 

espectadores de si mesmo. A performance alegórica torna-se material que 

porta a polifonia das vozes de seus atuantes.

Aprendemos muito sobre o teatro com Brecht. Não há melhor mode-

lo para aprender os limites da representação. Como material que gera per-

formance alegórica, o modelo de ação da peça didática permite estruturas 

de jogo. O poder evocativo de sua dramaturgia é aquele do poeta magistral. 



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      37

Dramaturgia como performance alegórica

A encenação transforma-se em um processo entre autor e público: ela se 

liberta do quadro institucional do teatro. A peça didática é – quando vista a 

partir da perspectiva de produção teatral – uma solução extrema.

De acordo com Lehmann (2009), as categorias do teatro épico no 

século XXI devem ser lidas de forma mais esfarrapada:

¨Na verdade, Brecht é desconhecido… tendo em vista o desenvolvimen-
to do teatro e da mídia, é natural fazer a afirmação de que as categorias-
-chave do teatro épico no próximo século devem ser lidas de forma 
diferente, mais esfarrapadas. Para isto a gente deverá escavar o covil do 
tigre brechtiano, cujas garras hoje, os sinais de ortodoxia normalizada, 
não são mais temidas, mas cuja graça perderia o seu melhor resultado 
sem o sentido divertido de ser a atração de um poder teatral e poético 
que não queria ajustar um par de ideias, mas deslocar o pensamento. 
(LEHMANN, 2009, p. 251, grifo nosso)

A ferida Woyzeck

A tradição do fragmento remonta, na literatura alemã, a Schlegel e 

Novalis. Visto por Schlegel como uma pequena obra de arte a estender, 

qual um ouriço, seus espinhos em todas as direções, é potencialmente 

uma semente literária, estimulando o performer a refazer o ato de reflexão. 

O fragmento torna-se produtor de conteúdos, abrindo-se à subjetividade do 

receptor. O trabalho com o fragmento provoca a colisão de tempos heterogê-

neos, possibilitando ver o presente à luz do passado.

Trago o exemplo da dramaturgia de um dos maiores dramaturgos de 

nosso tempo, Heiner Müller, sobre um dos mais importantes precursores do 

teatro contemporâneo, Georg Büchner:

Um texto tantas vezes maltratado pelo teatro que aconteceu a um jovem 
de vinte e três anos a quem as parcas cortaram as pálpebras dos olhos 
ao nascer, dilacerado pela febre até na ortografia […] desavergonhada a 
mentira da pós-história diante da realidade bárbara de nossa pré-história. 
Woyzeck é a ferida aberta. Woyzeck vive onde o cachorro está enterrado, 
o cachorro chama-se Woyzeck. Esperamos a sua ressurreição com medo 
e/ou esperança. Que ele volte como lobo. O lobo vem do sul. Quando o 
sol está no zênite, quando se torna uno com a nossa sombra, inicia a hora 
da incandescência, a história. Somente quando a história acontece vale a 
pena a decadência coletiva na geada entropia ou, abreviado politicamente, 



38						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Ingrid Dormien Koudela

no raio atômico que é o fim das utopias e será o início de uma realidade 
além do homem. (MÜLLER, 1990, p. 114, tradução nossa)

Onde está Woyzeck? Em que tempo? Ali onde se acumula o lixo, longe 

das vias expressas. Ali onde as indústrias depositam os seus dejetos. Tarde 

demais. Cedo demais. Aquilo que ali existe é passado e futuro que já foi. 

Ódio e agressão estão inscritos nesse presente que não faz parte da história. 

Olhares controladores organizam o universo no qual acontecerá o assassina-

to. Os olhares estão por toda parte, instituído o estado de controle. Uma rede 

de informação persegue o lugar e o tempo de Woyzeck, que encontra uma 

única linha de fuga: a fantasia.

O drama de farrapos é uma obra que se oferece aos atuantes desfazendo 
as prerrogativas de tempo e espaço. As cenas podem ser deslocadas e rear-
ranjadas em um novo contínuo. O fragmento, longe de ser incompleto, é uma 
obra de arte escrita na forma de esboço. (GUINSBURG; KOUDELA, 2004)

Em minha encenação de Ferida Woyzeck utilizei o coro, alegorizando as 

figuras. Através do gesto e da palavra estendidos, nasceu o Gestus da expe-

riência da coisificação, na qual o corpo é visto em seu presente de dissolução1.

Figura 2 – O coro de Woyzecks

 
Fonte: Arquivo pessoal

1	 Ferida Woyzeck e Chamas na Penugem, da encenadora Ingrid Koudela, fazem parte das 
pesquisas na área da Pedagogia do Teatro, que investigam procedimentos didáticos e ar-
tísticos para aqueles que pretendem trabalhar com o ensino e a aprendizagem das Artes 
Cênicas, seja em ambientes escolares, salas de ensaio ou em espaços culturais.



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      39

Dramaturgia como performance alegórica

Na Figura 2, vemos a opção pedagógica e estética dialogou com as 

cantigas de roda, criando uma inusitada relação entre o texto de Büchner e 

a cultura popular brasileira. Surgiu a possibilidade de criar uma encenação 

que rompeu com a forma linear de contar histórias. A história de Woyzeck, 

apresentada de maneira fragmentada, alinha quadros de cenas.

A relação entre teatro e educação é intrínseca desde as suas origens. 

Suas ramificações se prendem à palavra escrita da dramaturgia, bem como 

à fala na cena. Nessa vertente se insere Alegoria em jogo: a encenação 

como prática pedagógica (GAMA, 2016). Os fundamentos da didática 

alegórico-diabólica de Pieter Bruegel, o Velho, com base nas gravuras 

Os Sete Vícios Capitais, deu origem à encenação de Chamas na Penugem.

O fragmento sintético de Müller

Na Figura 3, o coro de Maries. O coro alegoriza o personagem de 

Büchner. A ruptura com a história é acompanhada, na estética mülleriana, 

pelo rompimento com a forma dramática tradicional. Müller não procede a 

uma simples colagem. No interior do nível sintagmático há bricolagem literá-

ria. Como colecionador de citados, Müller monta, com os cacos da história, 

a literatura do fragmento sintético, que abre caminho para um novo discurso, 

destruindo o sentido de totalidade e provocando feridas nos textos.

Figura 3 – O coro de Maries

 
Fonte: Arquivo pessoal

O fragmento sintético de Müller persegue uma dupla função. Por um 

lado, auxilia o autor através de um processo dialético de conhecimento e, 



40						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Ingrid Dormien Koudela

por outro, serve como experimentação de um modelo de prática teatral cole-

tiva. Como grito do autor, é também um diálogo com a sociedade, preenchido 

de forma crescente com imagens irritantes e metáforas provocativas.

A dramaturgia de Descrição de imagem de Heiner Müller (1993) não 

pode ser lida como um texto dramático no sentido tradicional. Trata-se da des-

crição de um tableau, uma forma cênica anti-dramatica que aparece diante 

de nós como já dada. O efeito de surpresa que a forma desse texto provoca é 

menor se o observarmos dentro da história do teatro. Ele se alinha à tradição 

dos tableaux vivants, cuja origem remonta à Idade Média e ao Renascimento.

Tableaux

Sobre esta forma de teatro, o tableau vivant (Figura 4), há teorizações, 

sobretudo no século XVIII. Diderot e Lessing apreciavam muito estas encena-

ções de intérpretes imóveis em atitudes expressivas. O assunto principal des-

ta pintura (Figura 4) é uma cena de noivado. No primeiro plano, à esquerda, 

um casal troca os anéis diante de duas testemunhas.

Figura 4 – Cena de noivado

 
Fonte: Educalingo (2022)



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      41

Dramaturgia como performance alegórica

O tableau é uma tipologia dramatúrgica que visa à autonomia do es-

pectador, em contraposição ao discurso do conflito dramático tradicional, 

organizado em atos e cenas. Sua decupagem é análoga àquela produzida por 

uma tela de pintura. A dramaturgia do tableau vivant cria focalização, o que 

gera para o espectador presença visual.

Durante o século XVII, o tableau tinha ainda uma função decorativa, 

mas durante o século XVIII, em especial com Diderot, seu mais importante 

teórico, busca romper com a concepção aristotélica da fábula. A formulação 

do conceito de tableau é uma das mais importantes contribuições de Diderot 

à reflexão sobre o teatro em sua época.

A mim agradaria bem mais ter quadros em cena, onde eles são tão ra-

ros e onde produziriam um efeito tão agradável e tão garantido do que 

ter esses golpes teatrais introduzidos de modo tão forçado e baseados 

em tantas suposições estranhas que, para cada combinação de aconte-

cimentos bem-sucedida e natural, há mil outras que desagradam a um 

homem de bom gosto. (DIDEROT, 2008, p. 106, grifo nosso)

Em nota sobre a sua tradução de O filho natural, Fátima Saad comenta 

a dramaturgia de Diderot:

Seu espírito inquieto denota a importante mudança de paradigma que 

se opera a partir do fim do século XVII na Europa ocidental, tirando 

daí as consequências que isso teve para a cena teatral. Diderot propôs 

várias reformas que valorizassem não apenas o texto, mas a especifici-

dade propriamente cênica do espetáculo, dedicando especial atenção 

à organização de quadros cênicos, os tableaux nos quais o trabalho 

do ator teria função especial, ganhando terreno para além da simples 

declamação. (DIDEROT, 2008, p. 15, grifo nosso)

Se o senhor está convencido, disse-me ele, de que seja uma tragédia 

e de que exista entre a tragédia e a comédia um gênero intermediário, 

então estamos entre dois ramos do gênero dramático ainda pouco cul-

tivados e que apenas esperam pelos autores. Faça comédias num gê-

nero sério; faça tragédias domésticas e tenha certeza de que lhe estão 

reservados aplausos e imortalidade. Sobretudo, deixe de lado os golpes 

teatrais. Procure quadros, aproxime-se da vida real e tenha, antes de 

mais nada, um espaço que permita o exercício da pantomima em toda a 

sua amplitude […]. (DIDEROT, 2008, p. 161, grifo nosso)



42						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Ingrid Dormien Koudela

No prefácio à edição de 1760 para O teatro do senhor Diderot, 

Lessing afirma:

[…] um dos mais eminentes autores da célebre Enciclopédia, consiste 
de duas peças, que ele elaborou como exemplos de um novo gênero 
e acompanhou de suas ideias, tanto sobre o novo gênero como sobre 
outros pontos importantes da poesia dramática e de todas as suas artes 
subordinadas: a declamação, a pantomima, a dança. Os conhecedores 
não hão de notar nessas peças ausência nem de gênio nem de gosto, 
e no demais hão de sentir em toda parte a cabeça pensante, que con-
tinua estendendo os velhos caminhos e, ao mesmo tempo, traça novas 
veredas por regiões desconhecidas. (LESSING apud GUINSBURG; 
KOUDELA, 2016, p. 673)

A mudança de paradigma dramatúrgico é sublinhada por Lessing que 

vê no tableau simultaneidade de corpos, ou seja, gesto, e não ação dra-

mática. No teatro, o tableau é uma constelação de signos gestuais que se 

constituem como uma estrela de sentido. Diderot define esse processo como 

um momento capaz de se destacar do movimento dramático e se afirmar em 

sua autonomia através da sucessão de momentos independentes, como as 

estrelas em uma constelação.

O tableau apresenta a ação de forma indicativa, não se confunde com 

ela. Isso permite examinar o processo como espaçamento da ação, largamen-

te desenvolvido por Brecht. A importância que atribui ao Gestus é inegável. 

A dramaturgia do tableau promove a interrupção da ação dramática. A cena 

passa a ser espacializada, estranhada da ação que ela apresenta.

A dramaturgia de Descrição de imagem de Heiner Müller foi inspirada 

em um desenho de uma estudante de Sofia. Ela não sabia desenhar bem e 

as imperfeições deram lugar a espaços de criatividade – a imagem foi coberta 

com escrita, tornando-se mais abstrata. O texto não apresenta diálogo nem 

ação, mas um encontro dramático entre olhar e imagem, trazendo a “explosão 

de uma lembrança em uma estrutura dramática moribunda”, subtítulo desta 

narrativa poética:

[…] duas nuvens imensas flutuando lá dentro, como que unidas por es-
queletos de arame, em todo caso de estrutura desconhecida, a maior, 
da esquerda, poderia ser um animal de borracha de um parque de 



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      43

Dramaturgia como performance alegórica

diversões que se desgarrou de seu guia, ou um pedaço de Antártida em 
seu voo de regresso, no horizonte uma serra plana, à direita na paisa-
gem uma árvore, num olhar mais preciso são três árvores altas distintas 
em forma de cogumelo […]. (MÜLLER, 1993, p. 153)

Mais do que um texto autorreflexivo sobre o teatro, Descrição de ima-

gem é uma reflexão sobre o theatron, o espaço do público-receptor, o espaço 

de contemplação. A peça de Müller apresenta dois pontos de vista sobre a 

ação do olhar – um olhar petrificador e um segundo olhar que se situa no 

espaço do piscar de olhos. Este último é o olhar desestabilizador que dissolve 

a forma fixa da imagem. O conflito entre os dois olhares não é solucionado. 

Eles coexistem e apontam para atitudes contraditórias.

Heiner Müller escreveu textos que resistem à interpretação. Denunciou 

muitas vezes a utilização da imagem (por exemplo, de Walt Disney) que 

impede a experiência. A ânsia de formar rapidamente conceitos também 

é um impedimento à experiência. Daí a dominância de textos que dificultam 

um acesso rápido à compreensão.

Descrição de imagem coloca o leitor em uma situação de comunicação 

singular. Quem fala? A quem pertence a voz que descreve a imagem? Quem ou 

o que faz perguntas à imagem? Alguns indícios fazem suspeitar que se trata de 

uma voz (da consciência?) de um espectador que descreve um palco que não tem 

um cenário realista, sobre o qual algumas figuras estão como que congeladas. 

A descrição é realizada por um observador que é alguém cuja identidade é pos-

ta em questão. Quem ou o que indaga? A impressão é que não há uma des-

crição precisa. Várias possibilidades de significação são experimentadas, várias 

possibilidades de ação são apontadas. A identidade do leitor é problematizada. 

O observador não é uma identidade confiável. O tableau é uma imagem da morte, 

cuja materialidade convida o leitor à reflexão sobre uma história congelada.

O princípio esperança

No teatro tradicional, sobretudo quando tratamos do teatro na escola, 

muitos professores de artes pautam seus trabalhos na montagem de es-

petáculos com texto pré-estabelecido, divisão de papéis, ensaios e estreia, 

às vezes ligados a uma data comemorativa e/ou a um fim didático.



44						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Ingrid Dormien Koudela

A discussão abrange métodos e procedimentos a serem instaurados 

em sala de aula e sala de ensaio. Em ensaio anterior, publicado pela revista 

Urdimento (KOUDELA, 2021b), instigada pelo caráter alegórico de obras de 

arte, parto da premissa que ser professor não é ser aquele que ensina, mas 

aquele que, de repente, aprende. A alegoria propõe uma abordagem metodo-

lógica na qual a autonomia e o afeto podem ser preservados. O ensinamento 

através da alegoria traz a polissemia como princípio que estabelece relações 

dialógicas. A dramaturgia através do texto e/ou imagem alegóricos mobiliza 

símbolos e percepções sensoriais. Naquele ensaio (KOUDELA, 2021b), trago 

exemplos de alegorias que abrem espaço para experimentação através de 

clippings de performance.

As reflexões de Benjamin contribuem para a reflexão sobre o conceito de 

alegoria ora em pauta. O ensinamento através da alegoria é ancestral. Como 

signo da retórica e da historiografia oficial, a alegoria medieval e barroca foi 

expressão de autoridade. Benjamin (2012) concebe a imagem alegórica como 

mergulhada simultaneamente na mitologia e na história, destacando sua ma-

téria essencial como ruína, fragmento, estilhaço histórico.

Na busca pelo tópos da performance alegórica, vou buscar o princípio 

esperança. A esperança, como princípio antropológico, de acordo com Ernst 

Bloch, é uma experiencia humana utópica. A utopia das criações imaginárias, 

dos sonhos acordados, das esperanças de coletivos por um futuro melhor, 

vê o homem como vir a ser. Seus desejos se manifestam através da arte, 

da técnica, da ciência, da religião. Sua esperança é o visível e o invisível, 

o dizível e o indizível, o possível e o impossível.

A transformação do u-tópos em tópos da performance alegórica se rea-

liza através da utopia concreta, que é um ensaio de comportamento. O con-

ceito de utopia concreta de Bloch (2006) rompe o limite da utopia como algo 

impossível. Suas bordas vão além do que ainda não é e trafegam para além 

do que ainda não tem lugar, ao mesmo tempo enigma e mistério.

O autor de O princípio esperança não a considera como disposição 

afetiva, nem como virtude moral. A esperança pertence a uma estrutura no 

plano cognitivo. Quando compartilhada, ela se enraíza no mais concreto e 

material da natureza e da sociedade, da cultura e da história. De modo que há 

de ser compreendida como indicação de futuro, antecipação quase prevista. 



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      45

Dramaturgia como performance alegórica

É a utopia que dá impulso para a transformação, para a mudança. É na dire-

ção do futuro, esse desconhecido, que caminhamos, buscando no passado 

seu esclarecimento e no presente sua construção.

Defendo que a performance alegórica, construída em processos peda-

gógicos através da mediação da obra de arte, permite o jogo entre a alegoria 

e o imaginário do leitor/atuante. Nas imagens narrativas de Pieter Bruegel, 

a ruptura com a lógica de figuração ilustrativa passa pela tensão entre o 

centro e a borda. Com frequência, o alegorista desloca a narrativa principal, 

de modo acentuado, para a margem.

Nas peças didáticas de Bertolt Brecht, o dramaturgo pretende que seu 

teatro, o teatro sem espectadores, execute a interrupção de si mesmo como 

espetáculo. O teatro pode criar situações nas quais a inocência do espectador 

seja perturbada, colocada em questão. O teatro épico implica a participação 

do espectador como testemunha de um ato artístico coletivo.

Büchner e o fragmento sintético de Heiner Müller induzem ao recorte 

em formato de tableau ou quadro de cena. A formulação de Heiner Müller 

de que a tarefa da arte é tornar a realidade impossível aponta o seu poten-

cial como espaço que trabalha de mãos dadas com as impossibilidades da 

realidade. Nesse gesto, o político reassume a sua força. Como práxis talvez 

esse gesto seja impotente, mas o espaço vazio, assim aberto, assume sig-

nificado político.

Cacos da memória

Através da escrita deste ensaio, vou reunindo e dando sentido aos ca-

cos da memória, vivendo com a intensidade de um sonho o passado e ex-

perimentando o presente como o mundo da vigília ao qual o sonho se refere. 

Essa sugestão da “técnica do despertar” dada por Benjamin rompe com a 

historiografia linear e casual. Olhamos o passado com lentes de intérprete, 

portanto, o reconstruímos, dele nos aproximamos com a objetividade que nos 

é possível, conscientes de que não o apreendemos em sua real configuração.

Foram muitos os cacos de memória a partir dos quais fui montando o 

quebra-cabeça. O passado gera uma relação dialógica com o futuro, desali-

nhando o presente!



46						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Ingrid Dormien Koudela

A pedagogia pós-moderna entende ensinar/aprender arte como uma re-

lação com a obra nas suas dimensões de artefato, de fruição estética na sua 

dimensão espaçotemporal.

O conceito expandido de teatro pode ser encontrado já na origem da 

performance de Robert Wilson e no caráter performativo do jogo teatral de 

Viola Spolin, por exemplo, que revolucionaram o teatro tradicional na teoria e 

na prática. Outros educadores merecem ser citados como Jacob Levy Moreno, 

Rudolf Laban, a Bauhaus, Carl Orff, entre outros que focaram especificamen-

te a arte na educação.

Na contemporaneidade, as consequências são visíveis. O teatro, a dança, 

a música e as artes visuais desdobraram seus horizontes, libertando-se de seu 

lugar tradicional, ocupando novos espaços e rompendo com limites temporais 

e espaciais, inclusive interdisciplinares.

Torna-se visível que a Pedagogia das Artes Cênicas já conhecia e pra-

ticava procedimentos descritos como contemporâneos em sua origem. Ouso 

afirmar que a arte na educação modificou a estética das diferentes linguagens 

artísticas, não apenas através de sua ligação com a prática sociocultural, 

mas principalmente em função dos conceitos, métodos e procedimentos que 

já utilizavam, levando a uma nova práxis artística.

A recepção da obra de arte, quando vivida como experiência estéti-

ca, destaca-se da esfera da realidade, substituída por percepções densas e 

aceleradas. A recepção é uma ação realizada pelo sujeito receptor da obra. 

A esfera da arte implica um ato autônomo da mente humana, o qual é gerado 

pelo poder da forma artística. O artefato não equivale aos dados da esfera 

da realidade. Para tomar consciência da forma artística, devemos produzi-la, 

tanto o artista como o receptor da obra assumem papel ativo. Para usufruir a 

obra, também o receptor participa da poética e do processo de criação que 

lhe deu origem. A esfera simbólica cria realidades: a de seus artefatos.

Se em determinados momentos históricos a atitude contemplativa ge-

rava espaços cênicos apropriados para gerar esta atitude no espectador, 

em outros momentos o lugar da arte era a rua, a praça pública, o estádio, 

o theatron grego. Hoje múltiplos lugares geram novos espaços, nos quais 

se dá a construção coletiva da atitude performativa do espectador ou 



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      47

Dramaturgia como performance alegórica

atuante leigo. A arte da performance desdobra-se em múltiplas possibilidades 

como o YouTube, o flashmob, o Facebook, museus, teatros e outros espaços 

culturais e organizações.

Como núcleo incandescente de sentido, a alegoria instaura o laboratório 

de fantasia social preconizado por Heiner Müller. Os temas a serem trazidos 

através de alegorias são os fragmentos de um mosaico que possibilitem a 

construção artística com vistas a um futuro ainda desconhecido.

Referências bibliográficas

BENJAMIN, W. Magia e técnica, arte e política: ensaios sobre literatura e história da 

cultura. 8. ed. São Paulo: Brasiliense, 2012. (Obras escolhidas, v. 1).

BLOCH, E. O princípio esperança. Rio de Janeiro: Contraponto, 2006.

BRECHT, B. Das Badener Lehrstück vom Einverständnis. In: BRECHT, B. Grosse 

Kommentierte Berliner und Frankfurter Ausgabe. Berlin: Aufbau: Suhrkamp 

Verlag, 1988. v. 3, Stücke 3, p. 26-46.

BRECHT, B. Verfremdungseffekt in den Erzählenden Bildern des älteren Brüghel. 

In: BRECHT, B. Gesammelte Werke: Schriften zur Literatur und Kunst. Frankfurt: 

Suhrkamp, 1967. v. 18, p. 279-283.

BRUEGEL, P. Paisagem com a queda de Ícaro. [1560?]. 1 pintura, óleo sobre tela. 

Disponível em: https://bit.ly/3UckmWT. Acesso em: 3 nov. 2022.

DIDEROT, D. Diderot: obras V: O filho natural. São Paulo: Perspectiva, 2008.

GAMA, J. C. M. Alegoria em jogo: a encenação como prática pedagógica. São Paulo: 

Perspectiva, 2016.

GUINSBURG, J.; KOUDELA, I. D. (org.). Büchner: na pena e na cena. São Paulo: 

Perspectiva, 2004.

GUINSBURG, J.; KOUDELA, I. D. (org.). Lessing: obras, critica e criação. São Paulo: 

Perspectiva, 2016.

EDUCALINGO. Tableaux vivants. [S. l.]: Educalingo, 2022. Disponível em: https://

educalingo.com/pt/dic-en/tableaux-vivants. Acesso em: 10 nov. 2022.

KOUDELA, I. D. Teatro como Alegoria. Revista Urdimento, Florianópolis, v. 2, n. 41, 

p. 1-28, 2021b. DOI: 10.5965/1414573102412021e0211.

LEHMANN, H. T. Escritura política no texto teatral: ensaios sobre Sófocles, 

Shakespeare, Kleist, Büchner, Jahnn, Bataille, Brecht, Benjamin, Müller, Schleef. 

São Paulo: Perspectiva, 2009.

MÜLLER, H. Descrição de imagem. In: MÜLLER, H. Medeamaterial e outros textos. 

Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1993. p. 153-160.



48						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Ingrid Dormien Koudela

MÜLLER, H. Die Wunde Woyzeck. In: Hörnigk, F. (org.). Heiner Müller Material. 

Leipzig: Reclam-Verlag, 1990. p. 114-122.

SILVA, I. A. S. (org.). Ingrid Dormien Koudela: o teatro como alegoria. Recife: Sesc 

Pernambuco, 2018.

Recebido em 03/09/2022

Aprovado em 20/10/2022

Publicado em 20/12/2022



sala preta

Jacques Copeau e  
o instinto dramático da criança

Jacques Copeau and  
the child’s dramatic instinct

Jacques Copeau y  
el instinto dramático del niño

Rodrigo Cardoso Scalari

Rodrigo Cardoso Scalari
Doutor em Estudos Teatrais pela Université Sorbonne Nouvelle –  

Paris III, com suporte da Bolsa de Doutorado Pleno no  
Exterior da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de  

Nível Superior (Capes). Ator. Professor de teatro.

DOI: 10.11606/issn.2238-3867.v21i2p49-65

Artigos



50						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Rodrigo Cardoso Scalari

Resumo

Este artigo apresenta parte dos resultados de minha tese de doutorado 

sobre a criança como modelo na pedagogia teatral. Evidencia-se a noção 

de instinto dramático da criança, conceito-chave no projeto pedagógico 

de Jacques Copeau, e a presença de noções correlatas a esta nos traba-

lhos de importantes psicólogos da virada do século XIX para o século XX, 

bem como a noção de instinto teatral postulada por Nicolas Evreinov e 

as pesquisas com crianças efetuadas por Jacques Copeau e Suzanne 

Bing. O objetivo é destacar o papel fundamental do conceito proposto pela 

emblemática École du Vieux Colombier na formação do ator.

Palavras-chave: Instinto dramático, Jacques Copeau, Suzanne Bing, 

Nicolas Evreinov, Infância.

Abstract

This article presents part of the results of my doctoral thesis on the child 

as a model in theatre pedagogy. It highlights the notion of the child’s 

dramatic instinct, key concept in Jacques Copeau’s pedagogical project, 

and the presence of correlated notions to it in the works of important 

psychologists from the turn of the 19th to the 20th century, as well as 

the notion of theatrical instinct postulated by Nicolas Evreinov and the 

research with children carried out by Jacques Copeau and Suzanne Bing. 

The aim is to evidence the fundamental role of this concept proposed by 

the emblematic École du Vieux Colombier in the actor’s training.

Keywords: Dramatic instinct, Jacques Copeau, Suzanne Bing, Nicolas 

Evreinov, Childhood.

Resumen

El artículo presenta parte de los resultados de mi tesis doctoral sobre el 

niño como modelo en la pedagogía teatral. Destaca la noción de instinto 

dramático del niño, concepto clave en el proyecto pedagógico de Jacques 

Copeau, la presencia de nociones correlativas a esta en los trabajos de 

importantes psicólogos de finales del siglo XIX al XX, así como la noción 

de instinto teatral postulada por Nicolas Evreinov y las investigaciones 

con niños realizadas por Jacques Copeau y Suzanne Bing. El objetivo 

es evidenciar el papel fundamental del concepto propuesto por la 

emblemática École du Vieux Colombier en la formación del actor.

Palabras clave: Instinto dramático, Jacques Copeau, Suzanne Bing, 

Nicolas Evreinov, Infancia.



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      51

Jacques Copeau e o instinto dramático da criança

Introdução

Neste artigo, será abordada a noção de instinto dramático proposta 

por Jacques Copeau a partir de investigações que ele, com o auxílio funda-

mental de Suzanne Bing, atriz do Théâtre du Vieux Colombier e figura central 

no ramo pedagógico das pesquisas do diretor, efetuou com crianças num 

período anterior à abertura da École du Vieux Colombier, em 1921, em Paris.

Esta reflexão se insere no domínio dos estudos teatrais e notadamente 

no campo da Pedagogia Teatral para a formação do ator, ainda que apresente 

evidentes cruzamentos com áreas como a Pedagogia do Teatro e a História 

do Teatro. Igualmente, esta proposição pode ser lida numa intersecção com 

o que se denomina contemporaneamente “culturas da infância” (FERREIRA; 

HARTMANN; MACHADO, 2017), bem como com os chamados childhood 

studies/children’s studies da Universidade do Brooklyn, parte da Universidade 

da Cidade de Nova Iorque.

Algumas perguntas que nos guiarão na análise são: qual a contribuição 

das observações de crianças e das subsequentes experimentações práticas 

com elas para a elaboração da noção de instinto dramático na pedagogia 

de Copeau e Bing? Quais noções correspondentes ao instinto dramático da 

criança podemos encontrar nos campos da Psicologia e da Pedagogia do 

início do século XX? Como esse interesse pelo instinto dramático da criança 

influenciou a formação de atores adultos na École du Vieux Colombier? Como 

se relaciona a noção de instinto dramático cunhada por Copeau com o concei-

to de instinto teatral proposto por Nicolas Evreinov? Que mudanças no pa-

radigma teatral decorrem do fato de pesquisadores como Evreinov e Copeau 

situarem a teatralidade e o drama no nível dos instintos humanos?

Ao nos aproximarmos de respostas para estas questões, veremos como 

as observações do jogo infantil e as experiências empreendidas por Copeau e 

Bing com crianças foram fundamentais para a elaboração de uma pedagogia 

teatral visando à formação de atores profissionais na École du Vieux Colombier1.

1	 Este texto deriva de minha tese de doutorado, intitulada L’enfant comme modèle dans la péda-
gogie théâtrale : dans les approches de Jacques Copeau, Jacques Lecoq et Philippe Gaulier 
(SCALARI, 2021a), defendida em janeiro de 2021 na Université Sorbonne Nouvelle – Paris 3, 
sob orientação de Josette Féral. A pesquisa foi financiada pela Bolsa de Doutorado Pleno no 
Exterior da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior (Capes).



52						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Rodrigo Cardoso Scalari

Da busca por “seres virgens” à definição do  
instinto dramático

O que nós queremos? Em uma palavra, queremos restituir ao teatro seu 
caráter religioso, seus ritos sagrados, sua pureza original.

Jacques Copeau, Registres I: appels

O instinto dramático é a faculdade de perceber o que é dramático em 
todas as coisas, em todas as ações, em todos os movimentos, em todo o 
mundo, a faculdade de deixar a si mesmo, a fim de retornar, tendo tirado 

do mundo seu drama.
Suzanne Bing, Fonds JacquesCopeau

Em 1913, em seu famoso texto Un essai de rénovation dramatique, 

Copeau defende a criação de uma escola e explica para que tipo de alunos 

ela seria destinada: “homens e mulheres com amor e instinto para o teatro, 

mas que ainda não comprometeram esse instinto por métodos defeituosos 

e hábitos do ofício”2 (COPEAU, 1974, p. 29, tradução nossa). Sem aparen-

temente ter ainda formulado para si a noção de instinto dramático, a de-

manda de Copeau mostra, por um lado, a busca de “seres virgens” ou ainda 

“não poluídos” pelos costumes teatrais da época e, por outro, o seu interesse 

em pesquisar, no nível dos instintos, o transporte operado pelo ator quando 

ele dá carne a seres ficcionais. Nove anos depois, fortemente inspirado por 

Nietzsche, para quem a figura do dramaturgo é caracterizada por “um impulso 

irresistível de se metamorfosear, de viver e agir através de outros corpos e  

outras almas”3 (NIETZSCHE, 1901, p.  80, tradução nossa), Copeau define  

o instinto dramático da seguinte forma:

O instinto dramático é a necessidade de adorar, que nos faz sentir a ne-
cessidade de nos identificarmos com a coisa adorada, de vivermos em 
outros corpos e em outras almas. É este transporte que faz com que o 
homem, por embriaguez física ou intelectual, seja transportado para um 
reino onde ele esposa a imagem de si mesmo exaltada. Esta embriaguez 

2	 No original: « des hommes et des femmes ayant l’amour et l’instinct du théâtre, mais 
qui n’auraient pas encore compromis cet instinct par des méthodes défectueuses et des 
habitudes de métier ».

3	 No original: « une irrésistible impulsion à se métamorphoser soi-même, à vivre et à agir 
par d’autres corps et d’autres âmes ».



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      53

Jacques Copeau e o instinto dramático da criança

popular, fértil, mas desenfreada, encontra seu desenvolvimento em se-
res particularmente dotados, que são o poeta ou o ator. [Este último] foi, 
no palco primitivo, o incumbido da emoção popular. O que gera esta 
grande e perfeita comunhão do ator e do público, é, por um lado, o gasto 
e o transporte do ator para se tornar um herói ou um deus – por outro 
lado, a multidão que se estende em sua direção. Este movimento interior, 
de ordem religiosa e mística, esta necessidade de tornar-se algo além do 
que se é, existe na criança. É uma necessidade de retirar-se de si mes-
mo e além de si mesmo para se esconder. Daí o nome “hypocritos” dado 
aos atores, que significa “aquele que julga a si mesmo, que se esconde 
para julgar”.4 (COPEAU, 1999, p. 290, tradução nossa)

Sua insatisfação com as frivolidades do star system e com o maneirismo da 

atuação em seu tempo levou Copeau a buscar, fora do teatro, aquilo que configura 

a essência pré-estética desta arte: a identificação que provoca o transporte do Eu 

para o Outro e que parece, para o dramaturgo, ser da ordem de uma necessida-

de antropológica antes mesmo de ser um fato artístico. Esse instinto dramático, 

esse “movimento interior, de ordem religiosa” em que o ator não procura afirmar 

sua persona, mas dissolvê-la para penetrar no mistério do outro é identificado por 

Copeau no homem primitivo, no selvagem e na criança. Embora este instinto não 

pertença exclusivamente a estes três, é nesses exemplos que Copeau acredita 

que ele o discerne mais claramente, ainda não poluído pelas marcas da cultura.

Do interesse pelos instintos à identificação do instinto 
dramático na criança

Este interesse pelos instintos, presente em Copeau para refletir sobre o 

teatro, encontra eco em outros campos, notadamente na ciência no final do 

4	 No original: « L’instinct dramatique est le besoin d’adorer qui fait éprouver le besoin de 
s’identifier à la chose adorée, de vivre dans d’autres corps et dans d’autres âmes. C’est ce 
transport qui fait que l’homme, par ivresse physique ou intellectuelle, est transporté dans 
un domaine où il épouse l’image de lui-même exalté. Cette ivresse, populaire, féconde 
mais déréglée, trouve son développement dans des êtres particulièrement doués, qui sont 
le poète ou l’acteur. [Celui-ci] était, sur la scène primitive, le délégué de l’émotion popu-
laire. Ce qui fait cette grande et parfaite communion de l’acteur et du public, est, d’une part, 
la dépense et le transport de l’acteur pour devenir un héros ou un dieu – d’autre part la 
foule tendue vers lui. Ce mouvement intérieur d’ordre religieux et mystique, ce besoin de 
devenir quelque chose au-delà de ce qu’on est, existe chez l’enfant. C’est un besoin de se 
retirer hors de soi et au-delà de soi-même pour se cacher. D’où le nom d’« hypocritos » que 
l’on donnait aux acteurs, et qui veut dire « celui qui juge de soi, qui se cache pour juger ».



54						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Rodrigo Cardoso Scalari

século XIX e no princípio do século XX. Embora Copeau não faça referência à 

cientistas ao desenvolver a questão do instinto dramático, deve-se notar que o 

espírito científico da época tinha uma propensão para o estudo dos instintos, 

como observa Sharon-Marie Carnicke (1981, p. 99, tradução nossa):

 Naquela época, havia um grande interesse pelo instinto. Por volta de 
1900 e até cerca de 1914, a maior parte do esforço de pesquisa em 
psicologia consistia em catalogar instintos. A metodologia utilizada para 
estas pesquisas era geralmente a da introspecção. Pedia-se para alguém 
fazer um inventário de suas próprias experiências, e então o pesquisador 
organizava esses dados.5

No que diz respeito ao instinto dramático nas crianças, o encontra-

mos como um conceito comumente utilizado por grandes nomes no campo 

da Educação, bem como da Psicologia emergente no final do século  XIX. 

De acordo com Jeanne Klein (2012), a origem do debate remonta aos tra-

balhos de Herbert Spencer – Reino Unido –, Wilhelm Wundt – Alemanha – 

e William James – Estados Unidos – sobre a natureza e a função das brinca-

deiras e das imitações nas crianças, particularmente em relação ao debate 

entre o que é inato e o que é adquirido pelos humanos. William James (1998), 

em seu livro The principles of psychology, dedica um capítulo aos “instin-

tos humanos especiais”, incluindo o da imitação, em que propõe a impulsão 

dramática como a tendência a fingir ser outra pessoa. Esta tendência revela, 

por um lado, o prazer do mimetismo e, por outro, uma sensação de poder pro-

vocada por um alargamento da personalidade por meio da absorção daquela 

de outra pessoa. Ele acrescenta: “Em crianças pequenas, este instinto muitas 

vezes não conhece limites”6 (JAMES, 1998, p. 409, tradução nossa).

Também nos Estados Unidos, Frederick Tracy (1995), em seu trabalho 

focado na infância – The psychology of childhood –, chama a atenção para o 

poder do instinto dramático, visto que faz a criança personificar, representar, 

dramatizar e encarnar personagens, bem como a faz atribuir personagens 

5	 No original: « A cette époque, on s’intéressait beaucoup à l’instinct. Vers 1900 et jusqu’aux 
alentours de 1914, le gros de l’effort de la recherche en psychologie consistait à faire 
un catalogue des instincts. La méthodologie utilisée pour ces recherches était en règle 
générale celle de l’introspection. On demandait à quelqu’un de faire l’inventaire de ses 
propres expériences, puis le chercheur se chargeait d’organiser ces données ».

6	 No original: “In young children this instinct often knows no bounds”.



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      55

Jacques Copeau e o instinto dramático da criança

a outras pessoas e coisas. Para ele, “as crianças nascem atores”7 (TRACY, 

1995, p. 33, tradução nossa). Tracy se inspirou largamente na pesquisa do 

psicólogo francês Bernard Pérez, que foi o primeiro a falar de uma “tendência 

dramática” como um “primeiro despertar do sentimento estético”8 (PÉREZ, 

1892, p. 319, tradução nossa) nas crianças. Para Pérez, o prazer dramático é 

o prazer da ação, através do qual a criança experimenta não apenas diversão, 

mas também um desdobramento de todas as suas energias ativas, o exer-

cício de todos os seus sentidos – visão, audição, tato e sentido muscular –  

e o instinto de simpatia comunitária e social (PÉREZ, 1888).

No lado alemão, Karl Groos (1912) fala da imitação não como um instinto, 

mas como uma impulsão que, para além da hereditariedade instintiva, liga o 

homem ao mundo exterior, responsável pela emissão de um sinal captado pela 

criança e que, assim, desencadeia o movimento imitativo (CLAPARÈDE, 1951). 

Em relação à imitação dramática, caracterizada pelo ato de se colocar no lu-

gar do outro, Groos (1912) enfatiza a expansão de capacidades como elastici-

dade mental, adaptabilidade e mobilidade quando a criança entra na vida de 

seu modelo. Fortemente influenciado por Groos, o psicólogo suíço Édouard 

Claparède, colaborador de Jaques-Dalcroze e estudioso pelo qual Copeau se 

interessou pessoalmente9, concorda com Groos no sentido de que a imitação 

não é em si um instinto, mas um processo de comportamento instintivo que 

ele chamou de “o instinto de buscar a conformidade”10. (CLAPARÈDE, 1951, 

p. 161, tradução nossa). Se, ao contrário de um instinto, a imitação não tem um 

objetivo definido – como construir um ninho ou pegar uma presa –, ela carrega 

uma espécie de subprocesso, uma busca da criança “sem razão consciente”11 

(CLAPARÈDE, 1951, p. 161, tradução nossa) por estar em conformidade com 

7	 No original: “Children are born actors”.

8	 No original: « tendence dramatique […] premier éveil du sentiment esthétique ».

9	 Não encontramos referências explícitas nos escritos de Copeau à obra de Claparède. 
No livro Registres VI: l’école du vieux colombier, Claude Sicard comenta o interesse de 
Copeau pela psicologia infantil e pelo trabalho de Claparède (ver página 197 da edição 
dos Registres VI referenciada). Conseguimos encontrar no Fonds Jacques Copeau da 
Biblioteca Nacional da França um documento contendo uma lista de livros que deveriam 
ser comprados para a École du Vieux Colombier, incluindo várias obras de Claparède. 
FONDS JACQUES COPEAU. [S. l.: s. n.], [1913-1946]. 7 boîtes non cataloguées concer-
nant l’École du Vieux Colombier, Caixa 5, Folder 18, Compra de Livros.

10	No original: « instinct de la recherche du conforme ».

11	 No original: « sans raison consciente ».



56						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Rodrigo Cardoso Scalari

seu modelo. Para Claparède, não é a imitação em si mesma, mas esta busca 

de conformidade que caracteriza um instinto.

Evreinov e o instinto teatral

Mas a dramatização como “questão de instinto” não se restringe aos 

campos da Psicologia Infantil ou da Educação. Aparecendo nos anos 1820 

no léxico de artistas relacionados ao palco, a noção de instinto dramático 

está próxima do que Nicolas Evreinov postula como instinto teatral cerca de 

um século depois. Em seu livro Le théâtre dans la vie, Evreinov mostra seu 

conhecimento sobre as propostas de muitos dos psicólogos que menciona-

mos. Insatisfeito com as respostas que encontrou entre seus contemporâ-

neos, em um capítulo de seu livro, intitulado “O instinto teatral”, ele se faz as 

seguintes perguntas: “Quais são as bases psicológicas de nosso amor pelo 

teatro? Em que sentimentos se baseia?”12 (EVREINOV, 1930, p. 22, tradução 

nossa). Rejeitando a ideia de uma origem religiosa13 ou estética14, Evreinov lo-

caliza a origem de tais sentimentos em outro lugar. Para ele, o que psicólogos, 

historiadores e esteticistas tinham ignorado até então é que a origem desse 

sentimento de amor pelo teatro está em um instinto de transfiguração, cuja 

essência é o que ele chama de teatralidade. A teatralidade como instinto é, 

para ele, pré-estética, primitiva, e se revela no desejo do homem de ser dife-

rente do que a natureza lhe concedeu; em outras palavras, em sua constante 

necessidade de se transformar.

Sharon-Marie Carnicke (1981) atribui o uso da palavra “instinto” por 

Evreinov a uma reivindicação de status científico para sua teoria. Apesar 

dos problemas epistemológicos levantados por tal afirmação, para Carnicke, 

o mais importante da proposta de Evreinov – encarar a teatralidade como um 

instinto – é a ênfase no teatro como uma experiência física e sensual que se 

12	No original: « Quelles sont les bases psychologiques de notre amour pour le théâtre ? 
Sur quels sentiments se fonde-t-il ?».

13	Ao contrário de Copeau, para Evreinov, não é o sentimento religioso que está na origem 
do instinto teatral. Pelo contrário, é o desejo de se diferenciar que é característico do ins-
tinto teatral que leva o homem a criar seres imaginários diferentes de si mesmo, inclusive 
deuses, dos quais deriva o sentimento religioso. A religião – ou a religiosidade – é, então, 
a consequência e não a causa do instinto teatral.

14	Compreendida como aspiração da alma humana às formas.



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      57

Jacques Copeau e o instinto dramático da criança

manifesta por meio do comportamento e concede a todos, e não apenas a 

um profissional da atuação, a condição de ator. Para Evreinov, como qualquer 

instinto, a teatralidade seria universal dentro de uma mesma espécie.

Ainda para Evreinov, a tendência a teatralizar acompanha o homem ao 

longo de sua vida. No entanto, a manifestação do instinto teatral é obser-

vada especialmente durante a infância: “o que a criança mais ama”, diz ele, 

“é o teatro, ou seja, a transformação da atualidade proporcionada pelo exte-

rior em algo que ela mesma cria”15 (EVREINOV, 1930, p. 36, tradução nossa). 

Podemos então notar em Evreinov um esforço para aproximar a teatralização 

da brincadeira infantil, especialmente quando a criança está interessada tanto 

em si mesma quanto em objetos como veículos de ficção.

A criança está sempre brincando. A realidade não lhe interessa de modo 
algum. O importante para ela é “fazer guerra”, personificar um “grande 
cavalo”, fazer de um cão um corcel orgulhoso, e assim por diante. Para 
ela, os objetos ao seu redor são apenas meios de teatralização ousada. 
“E se você a interromper de repente”, disse Jean d’Udine, “ela levará al-
gum tempo antes de voltar à realidade”. Pois no mundo imaginário de sua 
brincadeira, o ritmo de seu ser era bem diferente do ritmo habitual ao 
qual você a força a voltar. Isto também explica a extraordinária capacida-
de das crianças de fazer caretas, especialmente quando elas sabem que 
estão sendo vistas. Não há nada em tudo isso a não ser manifestações 
do instinto de teatralidade, irresistível na criança.16 (EVREINOV, 1930, 
p. 37, tradução nossa)

Não distante das observações de Evreinov sobre a brincadeira infantil, 

Copeau também reconhece esta imersão na brincadeira praticada pela 

criança, bem como a dificuldade da criança em deixar seu mundo imaginário 

e sua necessidade de escapar da realidade criando outra, paralela e fictícia. 

15	No orignal: « ce que l’enfant aime le plus c’est le théâtre, c’est-à-dire, la transformation de 
l’actualité fournie par l’extérieur en quelque chose qu’il crée lui-même ».

16	No original: « L’enfant joue sans cesse. La réalité ne l’intéresse pas le moins du monde. 
La chose importante, pour lui, c’est de “faire la guerre”, de personnifier un “grand cheval”, 
de faire d’un chien un fier coursier, etc. Pour lui, les objets environnants sont seulement 
des moyens de hardie théâtralisation. “Et si vous l’interrompez soudain, a dit Jean d’Udine, 
il prendra un certain temps avant de revenir à la réalité. Car dans le monde imaginaire de 
son jeu, le rythme de son être était tout à fait différent du rythme habituel auquel vous le 
forcez à retourner.” Cela explique également l’extraordinaire habilité qu’ont les enfants à 
faire des grimaces, spécialement quand ils se savent regardés. Il n’y a en tout cela pas 
autre chose que des manifestations de l’instinct de théâtralité, irrésistible, chez l’enfant ».



58						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Rodrigo Cardoso Scalari

Assim, em um curso dado na École du Vieux Colombier durante a temporada 

1922-1923, Copeau lembra seus alunos de que seu teatro “nasceu na mente 

de uma criança e em um sótão”17 e acrescenta que “querer fazer teatro, é criar-

-se uma vida que escapa às leis da existência”18 (COPEAU, 1999, p.  365, 

tradução nossa). Além disso, pelo menos quatro experiências de Copeau com 

crianças tinham sido para ele como verdadeiros “laboratórios da infância”, isto 

é, tinham fornecido ao pesquisador um corpo de evidências empíricas acerca 

das capacidades de imersão da criança em suas brincadeiras.

Copeau, Bing e os “laboratórios da infância”

O primeiro dos quatro laboratórios da infância diz respeito ao conjunto 

de brincadeiras dos filhos dos próprios Copeau e Bing e foi apelidado pelos 

filhos de Copeau de le tout rond19. No le tout rond (SCALARI, 2022), Copeau 

constata a intensidade com a qual seus três filhos, Marie-Hélène, Edi e Pascal, 

interpretavam seus personagens. De fato, as três crianças iam tão longe na 

encarnação de seus personagens que Copeau necessitava eventualmente 

repreendê-los para que pudesse interagir com seus verdadeiros filhos durante 

as refeições em família.

O segundo laboratório da infância se dá quando, em 1915, Copeau che-

ga à Genebra para conhecer pessoalmente Émile Jaques-Dalcroze e sua 

rítmica. O trabalho do rítmico suíço com adultos interessa Copeau, mas é 

quando Jaques-Dalcroze se ocupa de um grupo de crianças de 5 e 6 anos 

de idade e as faz improvisar movimentos a partir de contos como Branca de 

Neve enquanto efetua o acompanhamento musical no piano que Copeau se 

encanta com a competência de Dalcroze e com a disponibilidade, a vivaci-

dade e a alegria de suas crianças. Ao partir de Genebra para Paris, por um 

bom tempo Copeau nutre a ideia de que é em algum ponto do encontro entre 

a moldura oferecida pela precisão musical da rítmica dalcroziana e o livre 

jogo lúdico infantil que reside o segredo de um método quase perfeito para 

17	No original: « a pris naissance dans l’esprit d’un enfant et dans un grenier ».

18	No original: « vouloir faire du théâtre, c’est se créer une vie qui échappe aux lois de l’exis-
tence ».

19	Tout rond, em uma tradução livre seria algo como “o todo redondo” ou “a esfera”. A expres-
são foi criada pelos três filhos de Copeau para nomear seu universo de brincadeiras.



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      59

Jacques Copeau e o instinto dramático da criança

treinar atores, o sonhado casamento entre a precisão matemática da música 

e a liberdade do jogo infantil que desejava Copeau. Esta seria a chave para a 

construção de seu próprio método de trabalho20.

O terceiro destes laboratórios se trata de um laboratório teatral propos-

to por Copeau e sua assistente, Suzanne Bing, a um grupo de crianças no 

Club de Gymnastique Rythmique de la Rue Vaugirard, em Paris, entre 1915 e 

1916, ocasião importante para a constatação tanto da facilidade das crianças 

em fazer mímica de fábulas quanto da habilidade delas em entrar em seus 

personagens, como relatado por Suzanne Bing (1915 apud COPEAU, 1999).

A quarta experiência com crianças diz respeito ao engajamento de 

Suzanne Bing21 na escola montessoriana Children’s School, em Nova Iorque, 

em 1918. À exemplo do que disse Evreinov, na ocasião Bing testemunha na 

sua prática com as crianças o tempo necessário para que elas “retornassem 

à realidade”. Assim, quando em uma de suas aulas ela tentava finalizar uma 

improvisação em torno da fábula O Pequeno Polegar e seus irmãos, propon-

do que as crianças deitassem no chão para “dormir”, um menino fica de pé e 

se recusa a deitar, justificando-se: “É necessário que alguém fique de guarda, 

pois estamos num bosque” (BING apud FONDS…, [1913-1946])22. Não pode-

ria haver um exemplo mais concreto do poder da imaginação de uma criança 

para se projetar em uma realidade paralela – a da brincadeira.

Instinto dramático… Da criança ao ator, da teoria à prática

Para olhos menos atentos, as quatro experiências com crianças men-

cionadas, devido à sua aparente simplicidade, poderiam parecer ter pouca 

relevância e seria possível objetar que estamos dando demasiada importân-

cia a fatos hipoteticamente menos relevantes na trajetória do grande Jacques 

20	Tal casamento não se concretizou na prática, o que levou Copeau e Bing a gradativa-
mente abandonarem a ideia de tentar encaixar a rítmica dalcroziana em suas pesquisas 
sobre a figura do ator.

21	O relato acerca da atividade promovida por Bing pode ser encontrada em: FONDS JAC-
QUES COPEAU. [S.  l.: s. n.], [1913-1946]. 7 boîtes non cataloguées concernant l’École 
du Vieux Colombier, Caixa 5, Folder 18, Bibliothèque Nationale de France, Direction des 
collections, Département des arts du spectacle.

22	Sobre a experiência de Bing e Copeau na Children’s School de Nova Iorque, recomendo 
a leitura de artigo publicado por mim recentemente (SCALARI, 2021b).



60						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Rodrigo Cardoso Scalari

Copeau. Entretanto, é com base nessas observações com crianças, em que 

o dramático é mostrado em sua simplicidade, desprovido de um estilo de 

atuação X ou Y e afastado de qualquer tipo de “sofisticação”, bem como de 

qualquer pretensa erudição, que Copeau reconhece a sua importância e for-

mula a noção de instinto dramático. Esta noção, cara a Copeau, formará a 

base da educação planejada para o ator na École du Vieux Colombier, e é por 

analogia com a brincadeira infantil que tal instinto deve ser estimulado.

 Na prática, a educação do sentido dramático no ator em formação é con-
cebida por analogia com o desenvolvimento do instinto da brincadeira da 
criança. O exemplo e o modelo deste desenvolvimento foram coletados 
por uma observação minuciosa e prolongada de várias crianças, uma 
das quais, hoje com dezoito anos de idade23, está agora envolvida no tra-
balho da Escola24. Ao entrar na Escola, os jovens alunos entram em um 
jogo que durará vários anos, que tudo ao seu redor incentivará, que des-
pertará e estimulará todas as suas faculdades de uma vez e na mesma 
direção, tornando toda a ficção familiar a eles, toda invenção fácil, e cujos 
segredos e regras eles descobrirão por si mesmos.25 (COPEAU, 1999, 
p. 253, tradução nossa)

Mais tarde, quando perguntada por Maurice Kurtz sobre o propósito 

de trabalhar com crianças em 1916 no Club de Gymnastique Rythmique, 

Suzanne Bing também destacaria a importância dessas experiências e da 

preservação desse instinto em futuros atores.

Eu só posso responder à questão “o que o patrão26 e você estavam pro-
curando…” com o que eu acredito que ele estava procurando se eu me 
basear nas muitas observações que ele me pediu para fazer das brinca-
deiras infantis e nas quaisquer reuniões às quintas-feiras onde ele mesmo 
veio brincar com os pequenos em 1916, um período de preparação para 

23	Copeau está se referindo à sua filha, Marie-Hélène.

24	Obviamente, Copeau se refere à escola de teatro do Vieux Colombier.

25	No original: «  Pratiquement l’éducation du sens dramatique chez l’élève comédien est 
conçue par analogie avec le développement de l’instinct du jeu chez l’enfant. L’exemple 
et le modèle de ce développement ont été recueillis par une observation minutieuse et 
prolongée de plusieurs enfants dont l’un, âgé de dix-huit ans, participe aujourd’hui aux 
travaux de l’École. En entrant à l’École, les jeunes élèves entrent dans un jeu qui va durer 
plusieurs années, que tout autour d’eux favorisera, qui éveillera, stimulera toutes leurs 
facultés à la fois et dans le même sens, leur rendant toute fiction familière, toute invention 
aisée, et dont ils découvriront eux-mêmes les secrets et les règles ».

26	“Patrão” era o apelido de Jacques Copeau no teatro e na escola.



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      61

Jacques Copeau e o instinto dramático da criança

ele também. Sendo o instinto dramático um fato na criança – o drama está 
nela em seu estado puro – seria conveniente preservá-lo e educá-lo nos 
futuros servidores do teatro. (BING apud FONDS…, [1913-1946])27

Então, a fim de preservar e educar no ator o que eles chamaram de 

instinto dramático, Copeau e Bing desenvolveram um conjunto de práticas 

com este objetivo. Assim, tendo feito uma primeira experiência pedagógica 

com crianças em 1916, em 1918 eles introduzem alguns dos exercícios que 

haviam experimentado no Club de Gymnastique no treinamento da trupe do 

Vieux Colombier em Cedar-Court (Estados Unidos). Ao contrário do que ha-

viam feito em Limon, na França, no verão de 1913, quando o treinamento era 

voltado para a ginástica, leitura de textos e dicção, em Cedar-Court a prática in-

cluiria, também, mímica de fábulas, imitação de animais, pequenas charadas, 

jogos e outros elementos que Bing e Copeau haviam experimentado com 

as crianças. Em minha visão, isto marca uma virada decisiva na abordagem 

pedagógica de Copeau: a aplicação de experiências com crianças a atores 

adultos. Mas foi certamente na École du Vieux Colombier, alguns anos mais 

tarde, que estas práticas, provenientes da brincadeira infantil, seriam consoli-

dadas. O instinto dramático torna-se tão importante que dá origem a um curso 

homônimo na École du Vieux Colombier, cujo programa era o seguinte:

Educação do instinto dramático. Cultivo da espontaneidade e da invenção 
no adolescente28. Histórias, jogos de habilidade e sagacidade, canto, dança, 
improvisação, diálogo improvisado, pantomima. Prática dos diversos meios 
adquiridos pelo estudante durante sua formação geral. Exercícios dirigidos 
pelo Sr. Jacques Copeau e pela Sra. Suzanne Bing, com a possível ajuda de 
outros professores.29 (COPEAU, 1999, p. 261, tradução nossa)

27	No original: « Je ne puis donc répondre à : “ce que le Patron et vous-même cherchiez…” 
que par ce que je crois qu’il cherchait si je me fie aux nombreuses observations qu’il m’a 
donné mission de faire du jeu chez l’enfant et aux quelques réunions du jeudi où lui-même 
venait jouer avec des petits en 1916, période de préparation pour lui aussi. L’instinct 
dramatique étant un fait chez l’enfant – le drame est en lui à l’état pur – il conviendra de le 
préserver et de l’éduquer chez les futurs serviteurs du théâtre ».

28	Na École du Vieux Colombier havia um grupo de estudantes formados por alguns adoles-
centes e por jovens adultos.

29	No original: «  Éducation de l’instinct dramatique. Culture de la spontanéité et de l’invention 
chez l’adolescent. Récits, jeux d’adresse et jeux d’esprit, chant, danse, improvisation, 
dialogue impromptu, pantomime. Mise en œuvre des moyens divers acquis par l’élève 
au cours de son instruction générale. Exercices dirigés par M. Jacques Copeau et Mme 
Suzanne Bing, avec le concours éventuel des autres professeurs ».



62						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Rodrigo Cardoso Scalari

Este é o coração da formação do ator oferecida na École du Vieux 

Colombier. Se é possível dizer que há uma espécie de retorno à infância na 

pedagogia de Copeau, não é devido a uma concepção idílica desse período 

da vida, mas sim à tradução em propostas concretas para o ator, resultantes 

diretamente do trabalho com – e da observação de – crianças reais, de carne 

e osso. Foi olhando de perto as crianças e seus jogos que Copeau e Bing per-

ceberam o que há de dramático no “devir outro” característico do jogo infantil. 

O impulso de se tornar algo diferente de si mesmo, descrito por alguns psicó-

logos da infância como uma questão de instinto, era, naquela época, bastante 

ignorado no contexto da formação profissional de atores em escolas tradicio-

nais. Por outro lado, este mesmo impulso não conhecia limites na École du 

Vieux Colombier, onde, contra a corrente do ensino tradicional, os alunos iam 

muito além da representação do humano, como sugere Jean Dasté:

Não aprendíamos “cenas” clássicas ou modernas; acima de tudo, tínhamos 
que redescobrir a alegria, a espontaneidade, a invenção das crianças quan-
do brincam; a maior parte do dia, ficávamos entregues a nós mesmos e 
tínhamos que dar vida a personagens e a ações inventadas. […] A alegria 
de ser outra coisa, outro ser, primeiramente, mas também um animal, uma 
árvore, um pássaro, uma onda, uma estrela; de se unir com todo o univer-
so, essa alegria que experimentamos na “escola”, eu tive quando criança e 
sempre a reencontrei interpretando personagens; parece-me que tem um 
profundo significado humano; acredito que todos os homens querem e pre-
cisam brincar. A École Vieux-Colombier foi um ponto de virada essencial no 
aprendizado e na formação do ator. (DASTÉ apud FONDS…, [1913-1946])30

Copeau coloca o drama no nível de um instinto em busca deste “signifi-

cado profundo” ao qual Dasté se refere. Por isso, era necessário “desteatralizar 

o teatro”, dizia Copeau (1993), para encontrar o teatro fora da profissão, dentro 

do ser humano. Pensar o drama na esfera do instinto significou para o diretor 

30	No original:« On n’apprenait pas des « scènes » classiques ou modernes ; on devait avant 
tout retrouver la joie, la spontanéité, l’invention des enfants quand ils jouent ; la plus grande 
partie de la journée, nous étions livrés à nous-mêmes et devions faire vivre des personna-
ges et des actions inventées. […] La joie d’être autre chose, un autre être, d’abord, mais 
aussi un animal, un arbre, un oiseau, une vague, une étoile ; de s’unir à tout l’univers, cette 
joie que nous vivions à « l’école », je l’avais enfant et l’ai toujours retrouvée en interprétant 
des personnages ; il me semble qu’elle a un sens humain profond ; je crois que tous les 
hommes ont envie et besoin de jouer. L’école du Vieux-Colombier a suscité un tournant 
essentiel dans l’apprentissage et la formation du comédien ».



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      63

Jacques Copeau e o instinto dramático da criança

se libertar das concepções teatrais vigentes na época, estabelecendo, como 

propõe Claude Sicard, “a primazia da emoção sobre a cultura” (SICARD et al., 

2000, 32’35”), já que a cultura teatral da época era, para Copeau, execrável. 

Além disso, também significa colocar o teatro antes da estética, a primazia 

do corpo sobre o intelecto, o drama como uma necessidade orgânica, quase 

biológica. Naturalmente, este instinto, dentro do jogo da criança, desempenha 

um papel primordial no desenvolvimento humano. No entanto, ele constitui uma 

dimensão inconsciente e primitiva do jogo do ator, à qual este último deve se 

religar para operar a transferência do Eu para o Outro.

Considerações finais

Procurei, neste artigo, colocar em evidência a noção de instinto dramá-

tico investigada por Jacques Copeau e Suzanne Bing em termos teóricos e 

práticos, primeiramente com diferentes grupos de crianças e, posteriormente, 

com atores em formação na École du Vieux Colombier. Também propus que 

colocássemos o instinto dramático em perspectiva, a fim de examinarmos con-

ceitos correspondentes na psicologia do desenvolvimento humano do início 

do século XX, bem como na própria teoria teatral, como àquela proposta pelo 

teatrólogo russo Nicolas Evreinov. Busquei, então, demonstrar a fundamental 

importância do instinto dramático na pedagogia pesquisada por Copeau e 

Bing, engendrando, inclusive, o curso “Educação do instinto dramático” na 

escola fundada pela dupla de pesquisadores franceses em Paris, em 1921.

Uma vez percorrido este caminho, cabe agora perguntarmos: que apren-

dizagens nós, pessoas de teatro de hoje, podemos extrair das investigações 

de Copeau e Bing acerca da noção de instinto dramático?

O interesse de Copeau sobre tal concepção exemplifica, primeiramente, 

a sintonia do diretor-pedagogo com o espírito científico de seu tempo, na me-

dida em que aquilo que Copeau buscava como uma das bases para a for-

mação do ator encontra eco não somente na teoria teatral de sua época, 

mas também em outros campos, como o da Psicologia nascente na virada do 

século XIX para o XX.

Outra pista que podemos seguir é aquela que nos leva a reconhecer como, 

no trabalho de um diretor-pedagogo inclinado à investigação, se aprofunda uma 



64						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Rodrigo Cardoso Scalari

pesquisa pedagógica e artística de maneira progressiva e numa dinâmica em 

que teoria e prática teatral se encontram imbricadas uma na outra. Isso se torna 

ainda mais importante se levarmos em conta a quantidade de pesquisadores 

que se propõem a conceituar a própria prática na atualidade.

Além disso, é interessante notarmos que, se Copeau procurou revisitar 

formas teatrais em grandes períodos da tradição – Commedia dell’arte e tra-

gédia grega sendo os mais notórios – buscando nelas os motores de jogo para 

uma reinvenção do teatro de seu tempo, ele não se privou de buscar modelos 

fora dos limites do teatro, como é o caso do jogo da criança, que inspirou a 

renovação teatral pretendida por ele. Na esteira dessas experimentações com 

elementos exteriores à tradição teatral, hoje encontramos pesquisas pedagó-

gicas e/ou estéticas que se inspiram nas artes marciais, nos esportes, na ioga, 

nas novas tecnologias e nos mais diversos campos do saber humano. Conhecer 

as experiências daqueles que vieram antes de nós pode ser de grande valia 

para nos situarmos em nossos próprios processos de pesquisa.

Por fim, é importante atentarmos para o fato de que, como outras, a noção 

de instinto dramático tem nítidas intersecções com princípios existentes no tra-

balho teatral de figuras que se inscrevem na tradição das pesquisas efetuadas 

por Copeau. Desta forma, ele pode ser relacionado ao “mimo” na pedagogia de 

Jacques Lecoq ou ao conceito de le jeu, presente no ensino teatral de Philippe 

Gaulier. Estes são dois herdeiros teatrais de Copeau cujas escolas, até os dias 

atuais, atraem uma enorme quantidade de estudantes de teatro vindos dos 

quatro cantos do planeta para acessar, em grande medida, um corpus de sabe-

res teatrais engendrados na memorável École du Vieux Colombier.

Referências bibliográficas

CARNICKE, S. M. L’instinct théâtral  : Evreinov et la théâtralité. Revue des Études 

Slaves, Roubaix, v. 53, n. 1, p. 97-108, 1981.

CLAPARÈDE, É. Psychologie de l’enfant et pédagogie expérimentale. 10.  ed. 

Neuchatel: Delachaux et Niestlé, 1951. v. 1.

COPEAU, J. Registres I : appels. Paris: Gallimard, 1974.

COPEAU, J. Registres V  : les registres du vieux colombier III – 1919-1924. Paris: 

Gallimard, 1993.

COPEAU, J. Registres VI : l’école du vieux-colombier. Paris: Gallimard, 1999.



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      65

Jacques Copeau e o instinto dramático da criança

EVREINOV, N. Le théâtre dans la vie. Paris: Librarie Stock: Delamain et Boutelleau, 1930.

FERREIRA, T.; HARTMANN, L.; MACHADO, M. M. Entre escola e universidade:  

dinossauros e caderninhos por uma dramaturgia encarnada. Revista Brasileira 

de Estudos da Presença, Porto Alegre, v. 7, n. 1, p. 45-70, 2017.

FONDS JACQUES COPEAU. [S.  l.: s.  n.], [1913-1946]. 7 boîtes non cataloguées 

concernant l’École du Vieux Colombier. Bibliothèque nationale de France,  

Direction des collections, Département des arts du spectacle.

GROOS, K. The play of man. New York: Appleton, 1912.

JAMES, W. The principles of psychology. Bristol: Thoemmes Maruzen, 1998. v. 2.

KLEIN, J. Routing the roots and growth of the dramatic instinct. Lawrence: 

University of Kansas, 2012.

NIETZSCHE, F. Origine de la tragédie : ou hellénisme et pessimisme. Paris: Société 

du Mercure de France, 1901.

PÉREZ, B. L’art et la poésie chez l’enfant : la psychologie de l’enfant. Paris: Félix 

Alcan, 1888.

PÉREZ, B. Les trois premières années de l’enfant  : la psychologie de l’enfant. 

5. ed. Paris: Félix Alcan, 1892.

SCALARI, R. C. L’enfant comme modèle dans la pédagogie théâtrale : dans les 

approches de Jacques Copeau, Jacques Lecoq et Philippe Gaulier. 2021. Thèse 

(Doctorat en Arts) – Université Sorbonne Nouvelle – Paris III, Paris, 2021a.

SCALARI, R. C. Copeau e os laboratórios da infância: as brincadeiras de seus filhos, 

ou, melhor dizendo, le tout rond. Urdimento, Florianópolis, v. 2, n. 44, p. 1-22, 

2022. DOI: 10.5965/1414573102442022e0210.

SCALARI, R. C. Quando o teatro encontra a infância: contribuições da Children’s 

School à pedagogia do ator na École du Vieux-Colombier. Pós: revista do Programa 

de Pós-Graduação em Artes da Escola de Belas Artes da UFMG, Belo Horizonte, 

v. 11, n. 23, p. 159-174, 2021b. DOI: 10.35699/2237-5864.2021.32946.

SICARD, C. et al. Jacques Copeau : après-midi d’étude du 26 novembre 1999. Paris: 

[s. n.], 2000. 1 áudio, partie 1, 32’35’’.

TRACY, F. The psychology of childhood. London: Routledge: Thoemmes Press, 1995.

Recebido em 14/09/2022

Aprovado em 13/10/2022

Publicado em 20/12/2022



sala preta

A morte de Quixote e o Teatro do Futuro: 
uma visão pedagógica da obra de  

Mikhail Tchekhov

Quixote’s death and the theater of the future:  
a pedagogical view of  

Mikhail Chekhov’s work

La muerte de Quijote y el Teatro del Futuro: 
una mirada pedagógica a la obra de  

Mijaíl Chéjov

Natacha Dias

Natacha Dias
Doutoranda no Programa de Pós-Graduação em Artes da Cena da 

Universidade Estadual de Campinas (PPGAC/Unicamp).  
Atriz, professora e diretora teatral

DOI: 10.11606/issn.2238-3867.v21i2p66-90

Artigos



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      67

A morte de Quixote e o Teatro do Futuro: uma visão pedagógica da obra de Mikhail Tchekhov

Resumo

O artigo toma como ponto de partida o relato autobiográfico de  

Mikhail Tchekhov (1891-1955) em que narra a morte simbólica de 

seu alter ego, Dom Quixote, em Paris, após o fracasso da monta-

gem do espetáculo Le Château s’éveille em 1931. Tentativa frustrada 

de concretização cênica de seu “Teatro do Futuro”, o momento é 

analisado como marco de renovação do caráter pedagógico da obra 

tchekhoviana. Ao longo do texto, destaca-se a importância dada à 

imagem como fenômeno que articula elementos artísticos, orgânicos 

e inanimados na pedagogia de atuação tchekhoviana e que reflete 

a presença constante da problemática da morte na trajetória pessoal 

desse artista lendário. O texto referencia publicações em idiomas  

diversos e documentos originais reunidos no Dartington Trust and 

The Elmgrant Trust Archive (Devon, Inglaterra).

Palavras-chave: Mikhail Tchekhov, Teatro russo, Teatro do Futuro,  

Pedagogia da atuação, Imagem.

Abstract

The article uses as starting point the autobiographical narrative of Mikhail 

Chekhov (1891-1955) in which he narrates the symbolic death of his alter 

ego, Don Quixote, in Paris, after the failure of the play Le Château s’éveille 

in 1931. An unsuccessful attempt of scenic realization of his “Theater of 

the Future,” this moment is observed as a turning point for the renewal 

of the pedagogical meaning in Chekhov’s work. Throughout the text, the 

importance given to the image as a phenomenon that articulates artistic, 

organic, and inanimate elements in pedagogy, and that reflects the 

constant presence of the issue of death in the personal trajectory of this 

legendary artist, stands out. The text references publications in diverse 

languages and original documents reunited in the Dartington Trust and 

The Elmgrant Trust Archive (Devon, England).

Keywords: Mikhail Chekhov, Russian theater, Theater of the Future,  

Acting pedagogy, Image.



68						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Natacha Dias

Resumen

Este artículo toma como punto de partida el relato autobiográfico de 

Mijaíl Chéjov (1891-1955) sobre la muerte simbólica de su alter ego, 

Don Quijote, en París, tras el fracaso de la producción del espectá-

culo Le Château s’éveille en 1931. El análisis plantea que la fallida 

realización escénica de su “Teatro del Futuro” es una marca de reno-

vación del carácter pedagógico de la obra de Chéjov. El texto destaca 

la importancia de la imagen, en esta pedagogía, como fenómeno que 

articula elementos artísticos, orgánicos e inanimados, y que refleja 

la presencia constante del problema de la muerte en la trayectoria 

personal de este legendario artista. Se enumeran fuentes publicadas 

en diferentes idiomas, así como documentos originales consultados 

en la colección reunida en Dartington Trust and The Elmgrant Trust 

Archive (Devon, Inglaterra).

Palabras clave: Mijaíl Chéjov, Teatro ruso, Teatro del Futuro, Pedagogía 

de la actuación, Imagen.

A morte de Dom Quixote

Enquanto amargava o fracasso recente de Le Château s’éveille: essai 

d’un drame rythmé, espetáculo que estreara em Paris em novembro de 

1931 no Teatro Avenue, o ator Mikhail Tchekhov (1891-1955) vagava pelos 

bulevares boêmios de Montmartre. Com dívidas consideráveis, consequência 

da suspensão antecipada da temporada da peça, o artista mudara-se para 

um quarto barato, localizado em uma rua suja e barulhenta daquele bairro. 

Em suas memórias autobiográficas, publicadas nos anos 1940, o artista russo 

descreve como, certa noite, decidiu entrar em uma espécie de circo, onde 

aconteciam initerruptamente estranhas maratonas de dança que, à época da 

Grande Depressão, atraíam multidões de parisienses. Imediatamente notou 

a plateia em delírio, a lançar objetos, impropérios e notas de dinheiro sobre 

os corpos em colapso de três casais e uma velha senhora, que resistiam em 

movimento há vários dias. Dentre esses, apenas quem “morresse” por último, 

conta o artista, receberia o prêmio de 25.000 francos (CHÉJOV1, 2016).

1	 Opta-se por manter as grafias do nome de Mikhail Tchekhov conforme adotadas nos tex-
tos consultados em francês, espanhol e inglês.



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      69

A morte de Quixote e o Teatro do Futuro: uma visão pedagógica da obra de Mikhail Tchekhov

Recuperava os sentidos quando de repente senti um ódio agudo e pul-
sante. Não era dirigido a eles, mas a mim mesmo, contra a “ideia de 
um teatro novo”, o sonho de um “público ideal”, contra os espetáculos 
de modo geral, e aquele meu repugnante duplo, que havia chamado 
de Dom Quixote. A fera que a atmosfera do circo noturno despertara 
 em mim procurava uma vítima. Eu queria destruir, aniquilar, matar.  
E matei: o golpe mortal caiu sobre o cavalheiro com a bacia do barbeiro na  
cabeça. Tudo o que havia vivido dentro de mim até então, todos os sonhos 
infundados, toda a paixão pelo “idealismo” vazio, todo o entusiasmo por 
mim mesmo, tudo desapareceu, cessou, morreu. Saí correndo do circo e 
novamente me vi nos bulevares. (CHÉJOV, 2016, p. 300, tradução nossa)

São escassos os estudos que se dedicam a uma reflexão sobre as con-

tribuições teórico-práticas dessa passagem de Mikhail Tchekhov pela França, 

entre 1930 e 1932, em sua obra. O próprio artista, cujo exílio forçado o levaria 

a viver em muitos países até o fim da vida, apresentava uma resistência es-

pecial a esse momento; com o impressionante talento literário recebido pro-

vavelmente por herança familiar2, não se furtaria, no entanto, de narrar com 

detalhes esse evento noturno vivenciado nas ruas de Montmatre em suas 

memórias posteriores, como se naquele momento identificasse uma inflexão 

importante em sua trajetória criativa e humana. Empurrado pela violência 

emanada da competição macabra, o ator experimenta um instante de percep-

ção extrema de si mesmo e subitamente reconhece a fragilidade do idealismo 

quixotesco que dera a tônica a seu percurso artístico até ali.

Já na metade dos anos 1920, antes de deixar a Rússia, a figura de 

Dom Quixote surgira em textos publicados pelo artista3; era como um alter 

ego, um duplo imaginário, o cavaleiro cervantino que aparecia frequentemente  

a Tchekhov, que jamais se preocupou em delimitar tais aparições, fosse no 

campo das manifestações psicopatológicas ou da pura invenção poética.  

O personagem servia-lhe deliberadamente como interlocutor na constituição 

de sua então batizada “teoria da imitação”, cuja nomeação posteriormente 

abandonaria, mas que já anunciava o original conceito de “corpo imaginário”, 

importante elemento de seu sistema de atuação.

2	 Mais até do que seu tio, o dramaturgo Anton Tchekhov (1860-1904), foi o pai de Mikhail 
Tchekhov, Aleksandr Pavlovitch, quem exerceu maior influência direta sobre ele, com seu 
talento para a escrita e o desenho, e seu amor pela ciência e filosofia.

3	 Para maiores detalhamentos, ver “Dom Quixote-Mikhail Tchekhov: uma abordagem do 
corpo imaginário” (DIAS, 2021).



70						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Natacha Dias

A escolha da figura cervantina traduzia também a clara intenção de 

Tchekhov de situar seu projeto artístico inteiramente no território do imagi-

nário e do fantástico. Coerente com a orientação que intuitivamente sem-

pre conduzira suas lendárias criações como ator4, essa posição demarcava  

resistência também contra a crescente pressão feita pelo Comitê de Repertório 

(Glavrepertkom)5 para a instauração de um programa de peças realistas e 

contemporâneas no Segundo Estúdio do Teatro de Arte de Moscou, do qual 

Tchekhov foi diretor entre 1922 e 1928. Juntamente com outras obras clássi-

cas e da tradição popular russa, a adaptação de Dom Quixote, no entanto, era 

defendida por Tchekhov, que acreditava poder acessar, nesse tipo de texto, 

o “mistério universal da cultura”, o núcleo onde residiriam conteúdos capazes 

de transcender às superfícies aparentes da vida cotidiana. Estigmatizadas 

como mero sintoma de misticismo e adesão do artista às teses antroposó-

ficas – banidas da Rússia a partir de 1924 –, tais proposições imputariam ao 

artista, inclusive entre alguns de seus colegas do Estúdio, a pecha da aliena-

ção política e da inconsistência prática. Contra essas acusações, em 1926, 

em entrevista ao jornal Vetcherniaia Moska, Tchekhov reconhecia sua clara 

identificação com o impulso revolucionário de transformação dos modos de 

existência, atribuindo ao teatro a missão de fundar uma nova consciência, 

desperta para o desejo de lutar pela vida.

Em sua análise sobre o Primeiro Estúdio do Teatro de Arte Moscou, o crí-

tico teatral Pavel Markov (1897-1980) aponta que o “gênio estranho e terno” de 

Tchekhov cresceu e se fortaleceu nos anos da Revolução Russa (MARKOV, 

1934, p. 69)6. Assim como Leopold Sulerjítski (1872-1916) e E. Vakhtangov 

(1883-1922) tornaram-se os porta-estandartes do Estúdio no domínio da di-

reção, Tchekhov teria se tornado seu modelo no campo da atuação, a ponto 

de, sem considerá-lo, ser impossível compreender o caminho criativo trilhado 

por esse importante laboratório teatral, instaurado por Stanislávski em 1912. 

4	 Além das aclamadas atuações de Mikhail Tchekhov no Primeiro Estúdio, sob direção de 
Boleslavski e Vakhtangov, o ator foi responsável pela lendária atuação de Khlestakov, de 
O inspetor geral, dirigido por Stanislávski no Teatro de Arte de Moscou.

5	 O Comitê remetia-se ao Comissariado do Povo para a Instrução Pública (Narkompros), 
instituído em 1921 e presidido à época por Anatoli Vasilevitch Lunatcharski.

6	 Há uma tradução em inglês desta obra russa, produzida para o Group Theatre em 1934, 
porém nunca publicada. Uma cópia dessa versão encontra-se no acervo que visitei em 
Devon, Inglaterra, com anotações feitas por Mikhail Tchekhov, a lápis.



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      71

A morte de Quixote e o Teatro do Futuro: uma visão pedagógica da obra de Mikhail Tchekhov

Embora envolvido com as investigações propostas por Stanislávski, desde o 

início o ator deixava transparecer seu próprio cerne criativo, cuja nitidez dos 

métodos e técnica individual chegava a configurar uma “filosofia da atuação”. 

Definido por Markov como um “ator de experimento”, desde suas primeiras 

atuações Tchekhov impregnava seus personagens com sua percepção exa-

cerbada do mundo, com uma sensibilidade que, às vezes rápida e irritável, 

revelava inclusive um aspecto de morbidez:

Figura 1 – Mikhail Tchekhov, nos anos 1930

Fonte: Dartington Trust and The Elmgrant Trust Archive – copyright to Deirdre Hurst Du Prey

Chekhov experimentava, destacava em todos os papéis uma nota  
lamentável e vibrante – a nota da morte e da embriaguez sem esperan-
ça – e ela soava dolorosa e incansavelmente. Todos os outros detalhes  
estavam sujeitos a isso: a cabeça desgrenhada de Fribe, as mãos  
trêmulas de Kohlens, a pálida e tênue aparência emergindo como doentias 
visitas de estranhos mundos.



72						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Natacha Dias

Havia o perigo de se perder. Ele poderia se tornar um experimentador 
no campo dos sentimentos mórbidos, trabalhando apenas com material 
toxico e decadente. Mas foi salvo disso por sua maneira única e notá-
vel de aceitar o mundo. Subitamente, trazia a justificativa da patologia. 
(MARKOV, 1934, p. 61-62, tradução nossa)

Segundo o crítico ainda, Tchekhov era capaz de transcender estetica-

mente tal morbidez por meio de uma atuação sempre marcada pelo contraditó-

rio e pela atitude amorosa, que afetava e comovia o público pela alegria de sua 

atuação, apesar do pessimismo inerente às personagens. Sua inventividade e 

capacidade improvisativa combinava o destaque do detalhe e a capacidade de 

síntese, de modo que superava o naturalismo sem se evadir à mais profunda 

força psicológica. Era por meio da experimentação sobre as qualidades fisioló-

gicas e morais que o ator conseguia penetrar no âmago da personagem, justi-

ficando-o para além das linhas oferecidas pelo autor dramático. Tocava assim 

sua “ideia humana”, compreendida como uma sensação integral e inefável que, 

levada totalmente ao limiar da consciência, revelava uma outra vida, colorida e 

promissora, para além da superfície cinzenta (MARKOV, 1934).

A despeito do enorme reconhecimento de que já dispunha, ao final de 

1917, paralisado por uma crise pessoal intensificada pela realidade terrível da 

guerra civil, Tchekhov reconheceria a necessidade de distinguir seus próprios 

mecanismos criativos, inclusive como meio de emergir do caos emocional ab-

soluto em que se encontrava então. Tomado por crises de pânico e depressão 

e incapaz de sair de às ruas por quase um ano, passa a ministrar aulas em 

seu apartamento. Aos elementos criativos investigados junto a Stanislávski, 

adiciona aspectos da cosmovisão antroposófica que elucidam e desdobram 

a ênfase imaginativa inerente à sua índole criativa imaginativa, constituindo 

também o primeiro passo em direção à sua própria pedagogia.

O imaginário “representa o esforço do ser para levantar uma esperan-

ça viva face e contra o mundo objetivo da morte”, diz Durand (1984, p 499). 

Por sua vez, ao refletir sobre o sistema de aparições e desaparições em que 

se funda a imagem, Georges Didi-Huberman reconhece nelas a capacidade 

de interpelar o desejo e a força do vivente, assim como a possibilidade de 

questioná-lo sobre a morte. Ninguém, mais do que o sonhador, viveria a ex-

periência da morte, uma vez que seu sonho é uma espécie de coreografia na 



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      73

A morte de Quixote e o Teatro do Futuro: uma visão pedagógica da obra de Mikhail Tchekhov

qual convivem “imagens de desejo e imagens de morte, desejos da imagem 

e mortes da imagem” (DIDI-HUBERMAN, 2011a, p.  31). Após um período 

de crises, pânico e visões, no início dos anos 1920 Mikhail Tchekhov busca 

reconhecer os caminhos de sua capacidade imaginativa e direcioná-la como 

um eficaz instrumento criativo. Como ocorre com as antigas máscaras mor-

tuárias dos funerais romanos, o ímago, a imagem tchekhoviana não opera 

jamais qualquer simulacro, mas evoca magicamente a presença do que não 

se presta à aparência.

Aluna do estúdio instalado por Tchekhov em seu apartamento, Maria 

Knebel absorveria inúmeros aspetos de sua metodologia e os transmitiria para 

as gerações de artistas teatrais seguintes. Ao falar de seu primeiro e querido 

professor, a pedagoga traça uma relação entre a permanente tensão com a 

morte, experimentada por Tchekhov, sua relação criativa com o teatro e o inte-

resse que demonstrava pelos assuntos espirituais, embora jamais houvesse 

sido propriamente um religioso. Em uma bela passagem de sua autobiografia, 

O caminho do ator7 (CHÉJOV, 2016), Tchekhov confirma a impressão de sua 

ex-aluna. Relata que, na juventude, certa vez assistira clandestinamente a 

uma cirurgia. Disfarçado de estudante de medicina, acompanhou enfeitiçado 

o detalhamento da ação realizada pelo cirurgião. A concentração e extrema 

precisão com que operava o bisturi, tendo em suas mãos a vida ou a morte do 

paciente, foi interpretada por Tchekhov como uma espécie de poder criativo. 

Despertava nele a descoberta de um “novo espectro da arte”, em que o treina-

mento e a destreza técnica do artista estivessem profundamente associados 

à consciência de conter a vida em suas mãos. Para isso, impunha-se ao ar-

tista a urgência de despertar em si próprio a imaginação, a fim de reconhecer 

o ambiente teatral como algo vivo e não mais como conjunto de acessórios 

e formas mortas (CHÉJOV, 2016). Ali, ainda de modo intuitivo, Tchekhov já 

anunciava as bases de um pensamento sobre a teatralidade que, em sintonia 

com as definições muito posteriormente colocadas por Jean-Pierre Sarrazac, 

percebe-se emancipada das aparências, capaz de expor a vida pelo avesso e 

fazer contemplar o vazio, ligando-se aos “movimentos sub-reptícios, erráticos 

e desencarnados da morte” (SARRAZAC, 2013, p. 57).

7	 Esta autobiografia foi originalmente publicada quando o artista tinha 37 anos, em 1928,  
na Rússia. Aqui, trago o título em português.



74						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Natacha Dias

Por não abdicar de seu posicionamento estético, investigado por acu-

sações de misticismo e ciente da provável condenação, em 1928 Tchekhov 

decide sair temporariamente do país, deixando inconcluso o projeto de en-

cenação de Dom Quixote no Segundo Estúdio. Jamais receberia autorização 

para retornar. Após viver dois anos em Berlim8, chega à capital francesa em 

15 de outubro de 1930, onde é recebido com grande alarde pela imprensa lo-

cal, que o reconhece como o sobrinho do famoso dramaturgo e grande talento 

do Primeiro Estúdio do Teatro de Arte de Moscou. Apostando na fama de Paris 

como uma cidade sempre afeita à novidade, bem como no suporte da vasta 

comunidade de exilados russos residentes na capital, logo substitui seus pla-

nos de encenar Hamlet pelo resgate do antigo projeto de adaptar para a cena 

o romance de Miguel de Cervantes, agora em parceria com Viktor Gromov 

(1899-1975), seu colaborador. A encenação de Dom Quixote era anuncia-

da por Tchekhov juntamente à inauguração de um novo estúdio9 na cidade. 

Em entrevista de 1º de novembro de 1930, publicada no jornal da imigração 

russa Mir i Iskusstvo, diz:

Há vários anos, Viktor Gromov e eu somos habitados pela ideia de criar 

um teatro de imagens livre de suas escolhas artísticas, realista em prin-

cípio, mas afastando-se tanto do naturalismo do Teatro de Arte quanto 

das encenações de Meyerhold e das pesquisas de Tairov: um teatro de 

harmonia, por assim dizer. Pensamos que descobrimos os segredos 

do gesto, da palavra, da mímica e das cores […]. O espetáculo teatral  

deverá aceder à verdade absoluta de uma tensão moral e espiritualidade  

máxima. (TCHEKHOV, 1930 apud HENRY, 2009, p. 173, tradução nossa)

Apesar do enorme sucesso das soirées organizadas no Hotel Majestic, 

onde Tchekhov faz enorme sucesso apresentando pessoalmente trechos de 

contos de seu tio, não caminham bem as tentativas de angariar fundos para a 

montagem de Dom Quixote. Com a ajuda do compatriota Sergei Volkonski, ins-

titui a Sociedade Amigos Tchekhov, que, apesar de contar com nomes como 

8	 Em sua passagem por Berlim, Mikhail Tchekhov trabalhou como ator junto ao diretor  
Max Reinhardt, além de dirigir a importante montagem do Teatro Habima, Noite de reis.

9	 O jornal da imigração russa Poslednie Novosti anuncia, ainda em outubro de 1930, que 
já estão abertas as inscrições para as aulas do Estúdio Tchekhov em Paris, que aconte-
ceriam no Edifício Pleyel, espaço de concertos inaugurado em 1927 e localizado na  
Rua Faubourg Saint-Honoré (HENRY, 2009).



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      75

A morte de Quixote e o Teatro do Futuro: uma visão pedagógica da obra de Mikhail Tchekhov

Max Reinhardt e Sergei Rachmaninov entre os signatários, também não angaria 

fundos suficientes para a peça. Graças à mediação de Louis Jouvet, em maio de 

1931 iniciam-se os ensaios de Dom Quixote, no Théâtre de l’Atelier, de Charles 

Dullin. Contudo, diante das precárias condições não revertidas, mais uma vez 

Mikhail Tchekhov é obrigado a abdicar do propósito de encenar Dom Quixote.

A montagem de Le Château s’éveille

O cancelamento da adaptação do romance de Cervantes não signifi-

cou, para Tchekhov, a desistência de concretizar na cena seu “teatro ideal”; 

às pressas, decidiu apresentar o drama rítmico Le Château s’éveille (Dvorets 

proboujdaetsia)10, anunciando-o como um “conto de fadas11 moderno”.  

O roteiro seria conjuntamente elaborado por ele, Gromov e Georgette Boner12 

(1903-1998), a partir de contos populares russos que versam sobre o arqué-

tipo de Ivan, o Louco.

No elenco, participavam outros atores emigrados da Rússia, mas ape-

nas o próprio Mikhail Tchekhov, na função de protagonista, receberia elogios 

pela atuação da peça. Com trajes assinados por Vasilii Masutin, a obra tinha 

uma cenografia minimalista, com plataformas funcionais que remetiam às 

encenações construtivistas russas dos anos 1920. A obra evocava elemen-

tos atemporais e, dividida em três atos, tinha duração de 1 hora e 20 minu-

tos13, estruturando-se inteiramente sobre uma composição musical inédita, 

10	Além do inédito Le Château s’éveille, o artista oferece ao público parisiense, em 1931, um 
programa composto por obras que já faziam parte de seu repertório artístico precedente: 
Erik XIV, de Strindberg, e O dilúvio, de Henning Berger, em que atuara sob a direção de 
Vakhtangov; Noite de reis, que também já havia dirigido no Teatro Habima, em Berlim; e 
Hamlet, obra em que assumira o papel título, em lendária montagem de 1923-1924.

11	 Em Moscou, em 1927, já havia tido negada, pelo Comitê de Repertório, sua ideia de ence-
nar uma adaptação própria de outro conto popular russo: Krassa nenagliadnaia.

12	Foi a convite dessa artista germano-suíça, então residente em Paris, que Tchekhov en-
cantou-se com a ideia de instalar-se em Paris, em 1930. Boner se tornaria então, ao lon-
go de toda a primeira metade dos anos 1930, sua principal interlocutora e colaboradora 
artística. Tendo acompanhado o artista em sua estadia na Letônia-Lituânia (1931-1934), 
ajudou-o em sua primeira iniciativa de registrar sua metodologia criativa, em documento 
conhecido como Manuscrito de Paris, que hoje se encontra parcialmente conservado em 
acervo na cidade de Zurique.

13	Detalhes sobre esta partitura musical são oferecidos por Gérard Abensour, que informa 
estar o documento arquivado em setor específico sobre Mikhail Tchekhov, nos Arquivos 
Estatais de Literatura e Arte, em Moscou.



76						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Natacha Dias

encomendada a Vladimir de Butzow. Mesclando música e texto, falado ora 

em russo, ora em francês, os diálogos e a fábula não eram mais do que um 

trampolim para longas sequências de cenas exclusivamente gestuais; o enre-

do, muito simples, consistia em mostrar o percurso de Ivan perante as provas 

mortais que lhe eram impostas para recuperar sua noiva, Krassa (Beleza), 

capturada pelo Feiticeiro, Kaschei, personagem diabólico que representa as 

Forças do Mal. Isso incluía resistir à sedução de sua filha, Kaschevna e, por 

fim, superar a traição de Eriomka, que desejava assassiná-lo e roubar a noiva. 

Bem-sucedido, Ivan retira o castelo de um sono encantado e, enfim, é anun-

ciado o casamento dos dois amantes.

Como nota Abensour (2009), a trajetória do personagem principal poderia 

evocar os caminhos de Parsifal, o herói wagneriano. No entanto, mais do que uma 

ópera, pantomina ou ballet, a peça aproximava-se dos objetivos de um mistério 

e, ao promover a personificação do Bem e do Mau, guardava semelhanças com 

O portal da iniciação, um dos dramas iniciáticos encenados por Rudolf Steiner 

no início do século. Também em sua forma a montagem remetia ao interesse 

antroposófico de Tchekhov, em sintonia com o princípio da Euritmia, que busca 

a essencialidade mais no conteúdo fonético do que na semântica das palavras.  

A ênfase na gestualidade coadunava com a crença na linguagem como 

expressão rítmica de sentimentos, o que se ajustava ao interesse de Tchekhov 

de construir uma comunicação que transcendesse as barreiras idiomáticas.

A partir de sua própria experiência como expatriado, Tchekhov desdo-

brava, em Le Château s’éveille, a ideia do teatro não como reflexo de uma 

cultura existente, mas como fenômeno transcultural capaz de construir uma 

nova cultura fundada na comunicação absoluta. Utópico, antecipava questões 

posteriormente elaboradas por artistas como Jerzy Grotowski e Peter Brook 

e desafiava a tradição francesa de uma cena condicionada à lógica literária.

Com aproximadamente duas dezenas de ensaios realizados em menos 

de dois meses, Tchekhov conduziu os atores na construção das personagens 

arquetípicas da fábula, evitando qualquer tipo de abordagem psicológica e 

considerando componentes externos, como a gestualidade, e internos, como 

a improvisação. Na estreia, em 9 de novembro de 1931, um agravo entre o 

chefe da orquestra e os músicos fez com que esses literalmente sabotassem 

a música do espetáculo, despertando no público risos e vaias.



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      77

A morte de Quixote e o Teatro do Futuro: uma visão pedagógica da obra de Mikhail Tchekhov

Figura 2 – Mikhail Tchekhov como Ivan, em Le chateau s’éveille

Fonte: Dartington Trust and The Elmgrant Trust Archive – copyright to Deirdre Hurst Du Prey

Depois de demitir o maestro e gastar o último dinheiro com novos músicos, 

decidi fazer uma segunda apresentação. Mas a sala estava vazia. Num 

acesso de desespero e queixa, saí maquiado e de figurino ao proscênio,  

à frente da cortina e, dirigindo-me a uma dezena de espectadores espalha-

dos pela sala, disse-lhes que não estávamos preocupados com a pequena 

audiência, que trabalhávamos por idealismo, pedi que trocassem de lugar 

e se aproximassem do palco e lhes prometi que os atores fariam seus pa-

péis com a maior energia e com o mais cordial sentimento. Das galerias,  

em meio a barulhos e gritos, vários jovens desceram e se sentaram na 

primeira fila. Aos atores não pareceu bem minha fala, e me pediram que 

não se repetisse: era humilhante. Pouco tempo depois as apresentações 

foram suspensas. (CHÉJOV, 2016, p. 296-297, tradução nossa)

Salvo poucas exceções, a peça foi recebida com incompreensão 

tanto pela comunidade de exilados – que estranhava a poética não na-

turalista do espetáculo – quanto pela crítica que, mesmo considerando 

a empreitada promissora, parecia incapaz de avaliar a experiência para 

além do resultado, que lhe parecia demasiado simplista. Em carta escrita 



78						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Natacha Dias

a Meyerhold algum tempo depois14, Tchekhov assim se permitiria refletir, 

privadamente, sobre a recepção de seu empreendimento em Paris:

Eu quis construir um teatro em Paris e inovei tanto que irritei terrivelmente es-
pectadores de todos os tipos. Eles não compreenderam nada e ficaram com 
medo; compreender, é verdade, não era fácil, fui longe demais logo de cara; 
eles me derrubaram e me devoraram imediatamente. E saíram fortalecidos em 
suas convicções. Não conseguiram, é verdade, me abalar na minha (por falta 
de argumentos), mas conseguiram me arruinar: ainda tenho dívidas a serem 
saldadas. (TCHEKHOV, 1933 apud HENRY, 2009, p. 160, tradução nossa)

Em estudo sobre o empreendimento parisiense de Tchekhov, Gérard 

Abensour considera como possíveis causas desse fracasso, evidentemente, 

o pouco tempo de ensaio, a dimensão exagerada do palco – inadequada para 

uma obra de caráter mais intimista –, o despreparo artístico da equipe téc-

nica envolvida, além do referido incidente com a orquestra. Contudo, aponta 

ainda a contradição interna de Le Château s’éveille, dividido entre a ambição 

didática de uma mensagem espiritual e universalista, o que lhe impunha luci-

dez e racionalidade, e a lúdica teatralidade descomprometida solicitada pela 

natureza fantástica do conto, condição ainda reforçada pela aposta no ritmo 

e na musicalidade.

Tomado como um experimento artístico utópico, Yana Meerzon (2015), 

por sua vez, detecta outra contradição no projeto parisiense de Tchekhov que, 

ao tentar materializar seu “teatro ideal”, o Teatro do Futuro, incidia no esforço pa-

radoxal de fundar uma imagem do futuro no aqui-agora da cena, superando a 

inevitável semiose do corpo. Em seu sonho de liberar a cena do que considera-

va ser uma presença invasiva do signo linguístico, Tchekhov antecipa aspectos 

da cena contemporânea pela desconstrução da supremacia da linguagem fa-

lada no processo de comunicação e valorização dos signos paralinguísticos na 

atuação. Incorre, no entanto, em uma excessiva semiotização, uma codificação 

que torna o espetáculo incompreensível para os espectadores da época.

Como experimento utópico, o enquadramento apressado na moldura da 

mise-en-scène parecia limitar o Teatro do Futuro tchekhoviano ao regime es-

tético. É possível refletirmos que, alimentado por um impulso iconoclasta e 

14	A referida carta é de 1933, e foi escrita quando Tchekhov vivia entre Riga (Letônia) e Kau-
nas (Lituânia).



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      79

A morte de Quixote e o Teatro do Futuro: uma visão pedagógica da obra de Mikhail Tchekhov

antirrealista, Le Château supervalorizava a operação formal da síntese e se 

valia de uma simbolização extrema; nesse sentido, aproxima-se, inclusive, 

dos empreendimentos simbolistas realizados por Meyerhold no início do sé-

culo que, no esforço de materializar a Beleza do invisível e escapar à lógica 

psicológica, pende demais para a estilização estática e pictórica. Ao optar pela 

generalização típica da operação alegórica, Tchekhov parecia, nesta obra, 

também afastar-se de sua imensa capacidade, manifestada em suas famosas 

atuações, de tangenciar o detalhe a partir da percepção da totalidade da ima-

gem, tornando-a dispositivo vivo de jogo, mais do que objeto representado.

Envolto em dívidas e alvejado pela crítica, Tchekhov será capaz de ob-

servar com objetividade o processo de transformação pessoal e artístico que 

o fracasso do espetáculo irá detonar em si. Naquela noite, em Montmartre, 

ao deixar para trás a sombria maratona de dança, o artista assiste simulta-

neamente à aniquilação de seu idealismo quixotesco e a renovação de seu 

projeto de um Teatro do Futuro. No que se assemelha a uma experiência de 

iluminação mística, de revelação de seu Eu-Superior15, provavelmente desper-

tado pelo intenso mergulho que o artista empreendia então na Antroposofia,  

a experiência seria assim descrita em suas memórias:

Minha alma desolada estava esperando por algo. E esse “algo” começou 
a subir lentamente de suas profundezas. E eu ainda não sabia o que era, 
mas senti que era algo importante, que era algo sem o qual você não pode 
voltar à vida, você não pode esperar pelo amanhã. Era algo que vinha 
acompanhado de calma e força. Comecei a adivinhar: era o nascimento 
de uma concepção do mundo. (CHÉJOV, 2016, p. 301, tradução nossa)

O Teatro do Futuro e a sobrevivência de um ideal 
pedagógico

A menção a um Teatro do Futuro perpassa todo o percurso de Mikhail 

Tchekhov a partir dos anos 1920, embora apenas em Le Château s’éveil-

le a aspiração tenha se traduzido em termos de uma concreta edificação  

espetacular. A falência do empreendimento, porém, longe de sufocar a ideia, 

15	Segundo a Antroposofia, o Eu-Superior manifesta o aspecto espiritual de nossa 
consciência individual.



80						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Natacha Dias

reavivaria a dimensão pedagógica que sempre estivera associada ao projeto. 

Em Paris, enquanto preparava a encenação do espetáculo, Tchekhov publica-

ra o manifesto O Teatro está morto! Viva o teatro! (CHEKHOV, 1931)16, em que 

suas ideias de um teatro transnacionalista, fundado no gesto, na sonoridade e 

na fantasia, surgiam agora absolutamente associadas à necessidade de uma 

revolução interior das formas teatrais, alinhadas à reeducação dos atores e 

realizadores teatrais. O texto afirmava a necessidade de uma “nova ciência 

de composição” a partir da síntese de todos os elementos da cena e de uma 

atitude coletiva de todos os envolvidos na criação.

Em suas memórias, o artista destaca o modo como, nas semanas se-

guintes ao cancelamento do espetáculo, notou sem qualquer esforço uma 

ampliação repentina de sua capacidade de compreender os próprios cami-

nhos técnicos. Como se toda a sua experiência precedente organicamente se 

decantasse, Tchekhov reconectava-se também à própria genealogia criativa, 

como discípulo de Leopold Sulerjístki e membro do Primeiro Estúdio. De acor-

do com Warnet (2013), na cultura dos estúdios teatrais russos a preocupação 

com a obra não desaparece do horizonte prático, mas há uma reorientação 

de vetores a partir da qual o espetáculo deixa de ser fim para se tornar marco, 

em uma trajetória de pesquisas feitas de tentativas, hipóteses, erros e cor-

reções. Movimento semelhante definiria a abordagem tchekhoviana após o 

empreendimento parisiense. Mesmo assumindo a direção de espetáculos em 

circuitos profissionais, alguns inclusive com significativo sucesso, a escolha 

recorrente do mesmo repertório de textos teatrais, a partir de então, indicaria 

que o foco de interesse do artista estava menos no ineditismo da obra do que 

em sua capacidade de detonar um território de estudos.

No início de 1932, Mikhail Tchekhov deixa Paris para atuar como ator, 

pedagogo e diretor, no Teatro Dramático Russo de Riga e no Teatro Nacional 

da Lituânia, onde fará importantes contribuições às gerações artísticas se-

guintes. Com a ascensão dos movimentos nacionalistas nos Balcãs, e após 

16	Uma cópia desse manifesto, em francês, encontra-se no acervo Deirdre Hurst Du Prey, 
arquivado no Dartington Hall Trust, em Exeter, Inglaterra. No documento não aparecem 
as referências da publicação. Anotadas a lápis, consta a data de “setembro-outubro/1931”, 
o nome da revista parisiense Le Mois – Synthèse de L’Activité Mondiale (1931-1957) e o 
nome “Pavis”, possível doador da cópia. O manifesto também foi republicado em Kaunas, 
em 1932, na revista Nova Romuva.



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      81

A morte de Quixote e o Teatro do Futuro: uma visão pedagógica da obra de Mikhail Tchekhov

um período de recuperação devido a problemas cardíacos, reúne um conjun-

to de atores com os quais parte em temporada para os Estados Unidos17.

Em conferência proferida no New York School for Social Research,  

em Nova York, em setembro de 193518, o artista volta a se referir a um Teatro 

do Futuro19, dessa vez distinguindo-o a partir do que considera serem os  

quatro estágios fundamentais do processo criativo do ator e da atriz na  

relação com a imagem. O primeiro deles consiste em uma antecipação  

geral e intuitiva, semelhante ao processo sub – ou super – consciente20 que,  

na infância, faz com que instintivamente nos apaixonemos, coletemos e demos 

forma às impressões e materiais oferecidos pela própria vida. Embora contrária 

à rapidez exigida pelo mundo, essa etapa de antecipação da obra deve ser  

vivenciada como um apaixonamento do artista pelos assuntos da obra:

Nós não nos apaixonamos pelo futuro; tomamos grosseiramente o pre-
sente. Temos medo de perder tempo no primeiro período de amor e an-
tecipação. Devemos nos apressar. As circunstâncias da vida quotidia-
na nos exigem isso, e nós ignoramos e saltamos esse terno período. 
(CHEKHOV, 1936b, p. 5, tradução nossa)

Apenas em um segundo momento é que o trabalho deverá envolver 

um detalhamento mais ativo, seleção, elaboração e desenho dos materiais,  

porém ainda apenas em nossa imaginação. É o período de colocarmos ques-

tões concretas à nossa fantasia, exercitando nossa capacidade de ver e ouvir 

não apenas as formas externas, mas também emoções, experiências e ideias. 

Segue-se então, em terceiro lugar, o momento de nos colocarmos à disposi-

ção das imagens desenvolvidas, quando “imita-se”21 a imagem visualizada, 

de modo a tecer um traçado concreto da estrutura da cena a ser ensaiada. 

“A pedagogia teatral do futuro empaticamente rejeitará os meios mecânicos 

17	No programa, constavam os espetáculos O inspetor geral, Hamlet, O dilúvio, além de 
novelas de Anton Tchekhov. Apresentaram-se em Boston, Philadelphia e Nova York, com 
boa repercussão.

18	A passagem de Tchekhov por Nova York causou grande impacto entre artistas locais, incluin-
do nomes como Stella Adler e Lee Strasberg, o que lhe renderia um convite para integrar o 
Group Theatre, que declinou por preferir instalar-se na comunidade de Dartington, Inglaterra.

19	A palestra servirá de base para texto produzido em 1936, direcionado aos estudantes do 
Estúdio Tchekhov, em Dartington.

20	No manuscrito consultado, O teatro do futuro, Mikhail Tchekhov utiliza exatamente desse 
modo os dois prefixos “super” e “sub”, sem distingui-los.

21	A palavra usada no documento é “impersonating”.



82						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Natacha Dias

(aplicados hoje) na formação do ator”, diz o ator (CHEKHOV, 1936b, p. 12, 

tradução nossa). Assim, sugere a produção de uma relação empática com a 

imagem, em uma tarefa que é menos cópia do que aprendizado. O procedi-

mento prepara a quarta etapa, quando surge sem esforço a inspiração, e se 

efetiva o processo de encarnação da imagem:

Um milagre acontece: a imagem da fantasia, tão cuidadosa e amoro-

samente criada pelo artista, desaparece. O desenho imaginado por ele 

não existe mais; o ator não mais o vê, e não pode mais imitá-lo […].  

A imagem que criou entra e vive com ele, inspira cada movimento, cada 

passo seu no palco. O ator não faz nada sozinho. Não faz nenhum es-

forço para tocar ou tocar – tudo acontece por si mesmo. (CHEKHOV, 

1936b, p. 5, tradução nossa)

Ou seja, quando manifestada como aparição, a imagem serve para pro-

jetar a ação do ator, ao tempo em que sua presença ativa na cena pressupõe 

sua transcendência. Como representação, resiste a preencher qualquer lacu-

na, solicitando uma interação perceptiva e concreta que acaba por produzir 

um campo de experiências pleno de vida e alteridade. Identifica-se nisso o 

núcleo da metodologia inédita que, posteriormente, seria registrada em seu 

livro Para o ator22. Desdobrando a via da experiência, conforme proposta por 

Stanislávski, Tchekhov assume a operação da representação como etapa de 

um jogo no qual a imagem não é objeto estável, e resiste tanto à convencio-

nalização externa quanto à identificação subjetiva.

As experiências pessoais deveriam ser suprimidas. Em vez disso, deve-

ria haver experiências artísticas, que são simplesmente experiências da 

imagem do mundo fantástico, que vêem e ouvem, mas que são separa-

das e independente de nós. Uma imagem tem a capacidade de experi-

mentar de uma maneira especial […]. Quando um ator pede para agir, 

a imagem experimenta através dele: ele simplesmente se torna um cati-

vo da imagem, entregando-se a ela. (CHEKHOV, 1926 apud KIRILLOV, 

2015, p. 49, tradução nossa)

22	Traduzido para o português, Para o ator é o único livro que, lançado em vida pelo artista, 
em 1953, trata especificamente do sistema criativo de Mikhail Tchekhov. Contudo, a publi-
cação somente foi possível após uma série de concessões em relação aos textos originais 
propostos pelo autor, operando cortes significativos nas explanações artísticas e espirituais 
vinculadas aos exercícios inseridos. Em 1991, uma versão mais completa desse livro, sob o 
título On the technique of acting, foi lançada em inglês, por Mel Gordon e Mala Powers.



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      83

A morte de Quixote e o Teatro do Futuro: uma visão pedagógica da obra de Mikhail Tchekhov

Ao apresentar, em 1936, seu “Teatro do Futuro” identificado menos aos 

resultados práticos da obra do que à sua dimensão experiencial, Tchekhov 

estreita ainda mais a relação entre sua pedagogia e a fenomenologia de 

J. W. Goethe (1749-1932), referência que perpassará toda a sua trajetória.  

À exemplo da “fantasia exata” goethiana, constrói uma perspectiva cronotrópica 

sobre a atuação, adicionando ao plano material, visual e espacial a dimen-

são criativa do tempo. Remetendo-nos a Bakhtin, pensador que se debruçou  

sobre a lógica poético-científico do poeta alemão, trata-se também aqui de 

uma concepção na qual o além e o fantástico não são aspectos complementa-

res da realidade, mas sua força desorganizadora, aquilo que impede “o mundo 

real e a história real de se condensarem num todo completo, sólido e unifi-

cado” (BAKHTIN, 1997, p. 263). E, assim como em Goethe a interação com 

o objeto promove uma mudança também no sujeito observador, Tchekhov 

acreditava que, ao final da quarta etapa criativa prevista, ao unir-se à imagem, 

o “ator do futuro” experimentaria uma transformação de sua própria individua-

lidade, a alcançar um nível de percepção extrassensorial:

No momento da inspiração, sua individualidade criativa se liberta das 

amarras do corpo. O ator está ciente da presença em si mesmo de seu 

próprio espírito criativo. Ao liberar-se a si mesmo, seu espírito criativo, 

seu “eu” criativo torna-se o observador, espectador e testemunha de sua 

própria atuação no palco. (CHEKHOV, 1936b, p. 11-12, tradução nossa)

Se “existe um futurismo em todo universo sonhado”, como diz Bachelard 

(1996, p. 9, grifo do autor), é preciso reconhecer a ligação incontestável que 

se afirmará cada vez mais entre a pedagogia e a filosofia tchekhoviana, em 

que se amplia o interesse pela imagem não apenas como experimento ar-

tístico, mas fundamentalmente humano. Na Inglaterra, e depois nos Estados 

Unidos, embora rejeitasse qualquer posicionamento partidário-nacionalista, 

jamais deixaria de apontar, nos contextos teatrais profissionais com os quais 

se deparou nesses países, a ausência de um sentido coletivo na arte, engaja-

do com a missão de construção de uma nova existência, tal qual experimen-

tara na Rússia.

Uma das preocupações centrais de que comungavam todas as vanguar-

das russas era justamente a preocupação com o tema do futuro, ora observado 



84						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Natacha Dias

com otimismo, ora com desconfiança, a refletir as relações entre a socieda-

de e o processo de modernização pelo qual passava o país desde o fim do  

século anterior. Além da influência de nomes como Schopenhauer, Hölderlin e 

Nietzsche, a publicação, em 1897-1898, de A obra de arte do futuro, de Richard 

Wagner, multiplicaria o uso dessa expressão, agora presente nas teorias formu-

ladas por artistas e pensadores de diferentes correntes. São os simbolistas da 

primeira geração que, divididos entre ânimos escatológico-messiânicos e uma 

entusiástica expectativa de mudanças futuras (GUÍRIN, 2005, p. 86), melhor 

assimilarão o modelo de abstração ritmo-musical e o princípio da totalidade 

como forças regenerativas de um espírito comunitário na arte, oposto ao posi-

tivismo e ao determinismo burguês. Nesse esforço de reconstituição, por meio 

da arte, do fragmentado elo entre indivíduo e sociedade, inaugurarão inclusive 

a concepção da criação como ato de montagem, antecipando, de acordo com 

Amiard-Chevrel (1994), o problema da relação entre forma e conteúdo, que 

mais tarde se desdobrará entre formalistas e futuristas russos.

Na tentativa de compreender a relação do humano com o cosmos, a 

segunda geração de simbolistas russos, que retoma ainda as ideias espiri-

tuais de Vladimir Soloviov (1853-1900), proporá um caminho não dogmático 

da fé, uma passagem para os tempos futuros por meio da síntese livre e uni-

versal entre ciência, filosofia e religião. Fruto direto dessa geração, Tchekhov,  

em suas aulas nos anos 1930, irá se referir frequentemente ao processo de 

enriquecimento da individualidade que o ato criativo promove. Ecoará, desse 

modo, principalmente as ideias de um de seus maiores parceiros, o poeta 

simbolista Andriéi Biély (1880-1934)23. “Aprofundando-me, eu me aprofundo 

na arte; a arte é, ao mesmo tempo, a arte da vivência e a arte das ima-

gens”, dizia o escritor (BIÉLY, 2005, p. 248). E, apesar das diferenças estéticas 

que englobava, Biély acreditava que o modernismo definia-se por uma única  

“atitude artística para com a vida”, motivo pelo qual a base da futura estética 

deveria ser livre e momentânea, formulada pelas leis dos processos artísti-

cos, transbordando o mecanicismo e utilitarismo dogmático.

23	Após assistir à montagem de Hamlet (1924), Biély aproximou-se de Tchekhov e, juntos, 
comporiam uma importante parceria criativa, movida principalmente pelos estudos par-
tilhados sobre a Euritmia antroposófica. Em 1925, Tchekhov dirige no Segundo Estúdio 
uma adaptação do romance Petersburgo.



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      85

A morte de Quixote e o Teatro do Futuro: uma visão pedagógica da obra de Mikhail Tchekhov

Entre 1936 e 1939, Mikhail Tchekhov tem a oportunidade de reconstituir, 

na comunidade rural de Dartington Hall, na Inglaterra, o “futuro da utopia” que 

caracterizara a cultura dos estúdios teatrais russos (studiynost) (AUTHANT-

MATHIEU, 2015). Enquanto o projeto laboratorial russo, respondendo à crise 

pungente associada às formas do passado, postulava para si a responsabi-

lidade coletiva de invenção de uma nova tradição teatral, Dartington havia 

sido fundada pelo casal de milionários Dorothy e Leonard Elmhirst, em uma 

propriedade afastada de qualquer centro urbano, sob os princípios socioedu-

cativos de Rabindranath Tagore. Como uma espécie de Arcádia, o empreen-

dimento socioeducativo fundado24 oferecia a Tchekhov as condições perfeitas 

para a implantação de um estúdio próprio, onde experimentaria e consolidaria 

definitivamente sua pedagogia criativa. Mais do que isso, com o apoio direto 

de Beatrice Straight (herdeira da propriedade) e Deirdre Hurst du Prey, condu-

ziria um curso de formação de novos pedagogos, junto aos quais inclusive re-

fletiria sobre a aplicação de seus fundamentos criativos na atividade didática.

Em Dartington, o universalismo cósmico que embasara a dimensão 

transcultural do projeto parisiense extrapolará definitivamente o âmbito da lin-

guagem como comunicação. Articulando a questão da técnica ao desenvolvi-

mento de uma plena consciência criadora, Tchekhov atribuirá ao teatro a mis-

são de contribuir para a formação de uma cultura futura. Em 6 de outubro de 

1936, após assistir à performance do grande bailarino indiano Uday Shankar, 

durante a inauguração do estúdio, Tchekhov diz:

O que eu gostaria de roubar do Sr. Shankar? Eu gostaria de ter uma cultu-
ra tão grandiosa, a imensa e rica base que vocês podem perceber por trás 
de seu trabalho, atrás de cada movimento. Mas não somos hindus, e não 
pertencemos a essa grande cultura. Milhares e milhares de anos falam 
através do trabalho de Shankar. O que ele nos demostrou é apenas o que 
permanece desta grande cultura. Mas nós somos ingleses e americanos, 
viemos de lugares diferentes do mundo, nossa cultura é absolutamente 
outra. O Sr. Shankar tem um passado belo e majestoso, mas nós temos 
um futuro […]. Meu primeiro desejo, portanto, é que criemos esta cultu-
ra futura o mais profundamente que pudermos, com o entendimento de 
que não estamos trabalhando para nós mesmos, pessoal e egoistamente, 

24	Dartington Hall era mantida pelo casal milionário. Nos anos 1930, a comunidade ser-
viu como residência criativa para artistas de diversas nacionalidades, como Kurt Jooss, 
Rudolf Laban, Sam O’Case, e o dançarino indiano Uday Shankar.



86						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Natacha Dias

mas para criar uma cultura futura que talvez nunca possamos ver, porque 

está distante. Mas devemos dar este primeiro passo. É assim que o Sr. 

Shankar me inspira. (CHEKHOV, 1936a, p. 2, tradução nossa)

Figura 3 – Mikhail Tchekhov com Uday Shankar, em 1936

Fonte: Dartington Trust and The Elmgrant Trust Archive – copyright to Deirdre Hurst Du Prey

Para Markov (1934), a dinâmica dos estúdios traz em si o perigo de 

se fechar ao mundo externo, tornar-se demasiado sectário e restringir a ca-

pacidade de renovação teatral à qual se destina. Na tentativa de recompor, 

em Dartington, a unidade orgânica e o ethos coletivo dos estúdios russos, 

Tchekhov, de acordo com as análises de Meerzon (2009) e Authant-Mathieu 

(2015), assumiria um discurso muito rígido e ascético, o que causaria uma 

uniformização nos comportamentos dos integrantes. Somado à distância do 

público externo e uma certa veneração dos jovens atores por seu mentor,  

o trabalho de Tchekhov não escaparia de certas críticas externas, que o  

tomavam como sintomas de uma extravagância inócua e até mesmo fanatismo 

(AUTHANT-MATHIEU, 2015).

Com a eminência da Segunda Guerra Mundial, em 1939, Tchekhov mais 

uma vez é obrigado a deixar o país onde se estabelecera. Acompanhado por 

quatorze de seus alunos, transfere seu estúdio para Ridgefield, no estado 



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      87

A morte de Quixote e o Teatro do Futuro: uma visão pedagógica da obra de Mikhail Tchekhov

norte-americano de Connecticut. Ao mesmo tempo, funda a Chekhov Theatre 

Players, com a qual estreia no Teatro Liceu, na Broadway, uma adaptação 

inédita da novela Os demônios (The possessed)25. Acusado de “russianismo”, 

seus espetáculos dividiram crítica e público estadunidenses, o que leva a 

companhia a apostar em apresentações de cunho educativo, apresentando 

seu repertório em escolas e cidades pequenas ao longo de quinze estados.

Paralelamente à consolidação de sua trupe, Tchekhov manifesta  

então satisfação com o amadurecimento de sua metodologia, a afirmar cada 

vez mais uma visão na qual a técnica, devolvendo ao teatro a capacidade 

de encontrar “uma vida mas ampliada” (CHEKHOV, 1985, p. 108), refutará o  

paradigma das culturas materialistas para mobilizar objetivamente os meios 

de expressão intangíveis. Em aulas de 1941, nas quais estavam presentes 

inclusive atores formados pelo “Método”, de Lee Strasberg, reflete:

O futuro teatro não pode continuar nesse caminho de condensar e secar 
tudo. Não há espaço, não há mais temas para isso. Tudo se esgotou.  
O teatro deve tomar o caminho oposto, que é ampliar tudo; o ponto de 
vista, os meios de expressão, os temas para as peças e, em primeiro 
lugar, o tipo de atuação. (CHEKHOV, 1985, p. 140, tradução nossa)

Em 1942, com entrada dos Estados Unidos na guerra, vários atores da 

Chekhov Theatre Players são convocados. Mais uma vez condicionado pelo 

cenário da crise e da guerra, Tchekhov interrompe as atividades da compa-

nhia. No período, lançará uma perspectiva escatológica sobre o seu Teatro 

do Futuro, a aproximá-lo, talvez involuntariamente, do pensamento de seu  

contemporâneo Nikolai Berdiáev, que profetizava a necessidade de transfi-

guração como meio de escaparmos à noite escura da História, ao destino 

fatídico das civilizações (BERDIÁEV, 2005).

[…] muitas vezes nós, profissionais, esquecemos uma coisa. Esquecemos 
que tudo o que começa deve ser terminado – assim como com uma 
planta. A semente é colocada no solo, um longo processo de crescimen-
to acontece, outra semente resulta e vai ao solo novamente. O mesmo  
ocorre com o teatro. Algum dia a raça humana julgou necessário expres-
sar e experimentar por si mesma certas coisas, as quais chamou “teatro”. 

25	A adaptação, feita a partir de improvisações, era de coautoria de George Shdanoff (1905-1998).



88						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Natacha Dias

Vocês sabem, é claro, sobre a origem do teatro e o quão profunda é. 
Depois dessa experiência que a humanidade teve – sobretudo religiosa, 
há muitos milhares de anos – o processo de utilização do teatro degene-
rou-se cada vez mais e alcançou as profundezas mais ignóbeis. Porém o 
início foi muito alto, e o final será ainda mais alto.

Portanto, há muito a fazer no teatro. Muitas coisas precisam ser redes-
cobertas para que o começo se torne o fim. Acredito que devemos fazer 
tudo o que estiver ao nosso alcance para tornar o teatro mais nobre, mais 
complicado, por assim dizer, pois isso servirá à nossa cultura humana 
mais do que qualquer outra coisa. Qualquer pregação moral é nada em 
comparação com o teatro, se se tem a visão de como será o fim deste 
início. E se tivermos apenas a coragem de dizer que estamos em um 
estado de degeneração. (CHEKHOV, 1985, p. 27, tradução nossa)

Em Hollywood, até sua morte, em 1955, Mikhail Tchekhov permane-

cerá insatisfeito com a imposição de um contexto artístico totalmente alheio.  

A contragosto, atuará em algumas obras cinematográficas26 sem deixar de se 

dedicar à pedagogia, buscando meios de publicar seu livro sobre atuação e 

dando aulas particulares27.

Ao refletir sobre a possibilidade de ressurgência do pensamento, Didi-

Huberman retoma Hannah Arendt para pensar o movimento que resiste na 

brecha entre o passado e o futuro em tempos sombrios. Como uma ação dia-

gonal, “esse agir apesar de tudo” (DIDI-HUBERMAN, 2011b, p. 152) promove-

rá uma pedagogia da intermitência, feita de rupturas e recomeços, a produzir 

clarões de futuro que escapam à linearidade progressiva do tempo histórico. 

De modo semelhante, apenas a partir dos anos 1980, com a reabilitação de 

seu nome na Rússia e a abertura do Michael Chekhov Studio, em Nova York, 

ressurgiria um interesse pela prática e pensamento formulados por Mikhail 

Tchekhov na primeira metade do século.

No Brasil, seu legado tem despertado recentemente grande atenção da 

comunidade teatral28, a apresentar uma abordagem formativa para o artis-

ta da cena que escapa às dicotomias ao articular os elementos artísticos, 

26	Participou dos filmes Song of Rússia, de Gregory Ratoff, In our time, de Vincent Sherman, 
e Spellbound, de Alfred Hitchcock, pelo qual recebeu uma indicação ao Oscar.

27	Nesse período, Marilin Monroe, Gregory Peck, Gary Cooper foram seus alunos.

28	Uma importante contribuição para o conhecimento prático desse legado tem sido feita pela 
Michael Chekhov Brasil, fundada em 2012 por Hugo Moss e Thaís Loureiro, no Rio de Janeiro.



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      89

A morte de Quixote e o Teatro do Futuro: uma visão pedagógica da obra de Mikhail Tchekhov

orgânicos e inanimados que se coadunam na imagem. Contudo, como ad-

verte Kirillov (2006), o teatro de Tchekhov “gosta de sonhadores”. A simples 

replicação de sua metodologia, ou a tentativa de submetê-la às urgências 

do imediato, afasta o ideal tchekhoviano fundamental, que projeta sobre a 

ação técnica sempre um movimento de invenção. Destituídos desse ideal, os 

exercícios e ferramentas propostos por Mikhail Tchekhov correm o risco de se 

tornarem meros objetos de museu.

Referências bibliográficas

ABENSOUR, G. Le Château s’éveille à Paris: un drame initiatique trahi par ses con-

cepteurs. In: AUTHANT-MATHIEU, M. C. (org). Michael Chekhov: de Moscou à 

Hollywood, du théâtre au cinema. Montpellier: L’Entretemps éditions, 2009. p. 275-287.

AMIARD-CHEVREL, C. Théâtre années vingt: les symbolistes russes et le théâtre. 

Lausanne: L’Age d’Homme, 1994.

AUTHANT-MATHIEU, M. C. Michael Chekhov and the cult of the studio. In:  

AUTHANT-MATHIEU, M. C.; MEERZON, Y. The Routledge companion to  

Michael Chekhov. New York: Routledge, 2015. p. 82-95.

BACHELARD, G. A poética do devaneio. São Paulo: Martins Fontes, 1996.

BAKHTIN, M. A estética da criação verbal. São Paulo: Martins Fontes, 1997.

BERDIÁEV, N. Vontade de vida e vontade de cultura. In: CAVALIERE, A. O.;  

VÁSSINA, E.; SILVA, N. (org.). Tipologia do simbolismo nas culturas russa e 

ocidental. São Paulo: Humanitas, 2005. p. 265-280.

BIÉLY, A. Simbolismo e arte russa contemporânea. In: CAVALIERE, A. O.; VÁSSINA, 

E.; SILVA, N. (org.). Tipologia do simbolismo nas culturas russa e ocidental. 

São Paulo: Humanitas, 2005. p. 245-264.

CHÉJOV, M. El camino del actor: vida y encuentros. Barcelona: Alba, 2016.

CHEKHOV, M. Lessons for the professional actor. New York: Performing Arts  

Journal Publications, 1985.

CHEKHOV, M. Lessons given after performance at Dartington of Uday Shankar 

and his company of dancers and musicians. [S. l.: s. n.], 1936a Disponível em: 

https://collections.uwindsor.ca/chekhov/item/595. Acesso em: 30 set. 2022.

CHEKHOV, M. Le théatre est mort, vive le Théatre. Exeter: Dartington Trust and The 

Elmgrant Trust Archive, 1931. (Acervo Deirdre Hurst Du Prey).

CHEKHOV, M. The theatre of the future. Exeter: Dartington Trust and The Elmgrant 

Trust Archive, 1936b. (Acervo Deirdre Hurst Du Prey).

DIAS, N. Dom Quixote-Mikhail Tchekhov: uma abordagem do corpo imagi-

nário. In: CONGRESSO DA ASSOCIAÇÃO BRASILEIRA DE PESQUISA E  



90						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Natacha Dias

PÓS-GRADUAÇÃO EM ARTES CÊNICAS, 11., 2021, Campinas. Anais […].  

Campinas: Abrace, 2021. Disponível em: https://www.publionline.iar.unicamp.br/

index.php/abrace/article/view/5306. Acesso em: 23 nov. 2022.

DIDI-HUBERMAN, G. De semelhança a semelhança. Revista Alea, Rio de Janeiro, 

v. 13, n. 1, p. 26-51, 2011a.

DIDI-HUBERMAN, G. Sobrevivência dos vaga-lumes. Belo Horizonte: Editora 

UFMG, 2011b.

DURAND, G. Les structures anthropologiques de l’imaginaire. 10.  ed. Paris:  

Dunod, 1984.

GUÍRIN, I. O Modernismo hispano-americano em correspondência tipológica com os 

simbolismos europeu ocidental e russo. In: CAVALIERE, A.; VÁSSINA, E.; SILVA, 

N. (org.). Tipologia do simbolismo nas culturas russa e ocidental. São Paulo: 

Humanitas, 2005. p. 85-106.

HENRY, H. Du MKHAT-2 Au “Théâtre de Michel Tchékhoff”: Mickhail Tchekhov à Paris en 

1931. In: HENRY, H.; AUTANT-MATHIEU, M. C.; GALTSOVA, E. (ed.). Les Voyages du 

Théâter Russie/France XXe siècle. Tours : Université François-Rabelais, 2009. 

p. 156-186. (Cahiers d’Histoire Culturelle, n. 22).

KIRILLOV, A. Michael Chekhov and the search for the ‘ideal’ theatre. New Theatre 

Quartely, Cambridge, v. 22, n. 3, 2006.

KIRILLOV, A. The theatrical system of Michael Chekhov. In: AUTHANT-MATHIEU, M. C.; 

MEERZON, Y. (org). The Routledge companion to Michael Chekhov. New York: 

Routledge, 2015. p. 40-56.

MARKOV, P. The First Studio: Sullerzhitsky-Vackhtangov-Tchekhov. Exeter: Dartington 

Trust; Elmgrant Trust Archive, 1934. (Acervo Deirdre Hurst Du Prey).

MEERZON, Y. Michael Chekhov’s Theater of the Future: pros and cons of the failed 

experiment. Stanislavski Studies, Abingdon, v. 3, n. 1, p. 35-52, 2015.

MEERZON, Y. De la Utopia à la communitas. In: AUTHANT-MATHIEU, M. C. (org.). 

Michael Chekhov: de Moscou à Hollywood, du theatre au cinema. Montpellier: 

L’Entretemps éditions, 2009. p. 332-362.

SARRAZAC, J.-P. A invenção da teatralidade. Sala Preta, São Paulo, v.  13, n.  1, 

p. 56-70, 2013.

WARNET, J.-M. Les Laboratoires: une autre histoire du théâtre. Lavérune: 

L’Entretemps, 2013.

Recebido em 19/10/2022

Aprovado em 20/10/2022

Publicado em 20/12/2022



sala preta

Folia em revista: o teatro de Walter Pinto  
e a festa carnavalesca carioca

Revelry in revue: Walter Pinto’s theatre  
and the carnival party of Rio de Janeiro

Folia em revista: el teatro de Walter Pinto  
y la fiesta del carnaval carioca

Maximiliano Marques

Maximiliano Marques
Doutor (2018) pelo Programa de Pós-graduação em Artes da 

Universidade do Estado do Rio de Janeiro (Uerj),  
onde realizou, no ano seguinte, estágio pós-doutoral.  

Professor de Educação Musical do Colégio Pedro II desde 2007.

DOI: 10.11606/issn.2238-3867.v21i2p91-115

Artigos



92						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Maximiliano Marques

Resumo

Este artigo aborda o diálogo entre o teatro de revista de Walter Pinto – 

produzido nos anos 1940 e 1950 – e o carnaval carioca por meio da 

revisão de literatura e de periódicos, bem como da análise de imagens 

e textos de peças do produtor. Inicialmente, caracteriza o esplendor 

visual e a dinâmica cultural de seus espetáculos, decorrentes da influ-

ência dos musicais realizados nos principais centros internacionais do 

entretenimento da época. Em seguida, examina de que forma o ima-

ginário carnavalesco do período foi concebido em suas montagens de 

carnaval. Ao final, sugere que o padrão cênico feérico de suas produ-

ções inspirou mudanças na visualidade dos desfiles das escolas de 

samba, ressaltando diálogos e tensões entre diferentes expressões da 

cultura (FERREIRA, 2012; HALL, 2003; STOREY, 2015) na construção 

das estéticas “moulinrougiana” e “ziegfeldiana” das performances das 

agremiações carnavalescas.

Palavras-chave: Walter Pinto, Teatro de revista, Teatro de revista 

carnavalesco, Carnaval, Escolas de samba.

Abstract

This article addresses the dialogue between Walter Pinto’s theatrical 

revue (teatro de revista) – produced in the 1940s and 1950s – and the 

carnival of Rio de Janeiro by the review of literature and periodicals, 

as well as the analysis of images and texts from producer’s shows. 

Initially, it characterizes the visual splendor and the cultural dynamics of 

his productions, resulting from the influence of the musicals performed 

in the main entertainment international centers of the time. Then, 

it  examines how the carnival imaginary of the time was conceived in 

his carnival shows. Finally, it suggests that the dazzling scenic pattern 

of his productions inspired changes in the visual aspect of the samba 

schools’ parades, highlighting dialogues and tensions between different 

expressions of the culture (FERREIRA, 2012; HALL, 2003; STOREY, 

2015) in the construction of “Moulinrougian” and “Ziegfeldian” aesthetics 

of the performances of the carnival groups.

Keywords: Walter Pinto, Theatrical revue, Carnival theatrical revue,  

Carnival, Samba schools.



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      93

Folia em revista

Resumen

Este artículo aborda el diálogo entre el “teatro de revista” de Walter 

Pinto –producido en los años 1940 y 1950– y el carnaval carioca 

desde una revisión de literatura de periódicos, así como del análisis de 

imágenes y textos de piezas del productor. Inicialmente, caracteriza el 

esplendor visual y la dinámica cultural de sus espectáculos, resultantes 

de la influencia de los musicales realizados en los principales centros 

internacionales del entretenimiento de la época. Luego examina cómo 

se estructura el imaginario del carnaval de la época en sus montajes 

de carnaval. Por último, sugiere que el patrón escénico deslumbrante 

de sus producciones inspiró cambios en la visualidad de los desfiles de 

las escuelas de samba, señalando diálogos y tensiones entre diferentes 

expresiones de la cultura (FERREIRA, 2012; HALL, 2003; STOREY, 2015) 

en la construcción de las estéticas “moulinrougiana” y “ziegfeldiana” de 

las presentaciones de los grupos de carnaval.

Palabras clave: Walter Pinto, Teatro de revista, Teatro de revista de  

carnaval, Carnaval, Escuelas de samba.

Introdução

Este artigo, produto de minha tese de doutorado1, focaliza a relação en-

tre o teatro de revista2 de Walter Pinto (produzido nos anos 1940 e 1950) e o 

carnaval do Rio de Janeiro, abordando os seguintes aspectos: (1) as caracte-

rísticas dos espetáculos do produtor; (2) a construção do imaginário da folia 

brasileira na cena de suas revistas carnavalescas3; e (3) a forma como suas 

montagens teatrais motivaram reformulações visuais nos desfiles das escolas 

1	 Tese concluída no Programa de Pós-Graduação em Artes da Universidade do Estado 
do Rio de Janeiro (Uerj), em 2018, sob a orientação do professor doutor Felipe Ferreira 
(MARQUES, 2018).

2	 Gênero de espetáculo teatral de origem francesa que revisa crítica e satiricamente os 
acontecimentos da atualidade.

3	 Subgênero do teatro de revista brasileiro, caracterizado pela encenação que envolve dife-
rentes elementos ligados à folia.



94						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Maximiliano Marques

de samba, que assimilaram as estéticas “moulinrougiana”4 e “ziegfeldiana”5 

em suas apresentações.

De acordo com vários autores da área teatral (ANTUNES, 2004; BRANDÃO, 

2005; CHIARADIA, 2011; COLLAÇO, 2012; PAIVA, 1991; VENEZIANO, 1996, 

2010, 2013), as peças de Walter Pinto eram marcadas pela primazia dos ele-

mentos visuais e pelo acento crescente do padrão cênico feérico6.

Cabe notar que suas produções eram constituídas não apenas por ele-

mentos inspirados em manifestações nacionais, como o carnaval, mas tam-

bém por traços associados a musicais estrangeiros produzidos em Paris, 

Hollywood e Nova York, tornando-se, assim, um espaço privilegiado de nego-

ciações e disputas envolvendo diferentes escalas de expressões da cultura 

(FERREIRA, 2012; HALL, 2003; STOREY, 2015).

As considerações desses autores alinham-se ao conceito de “transna-

cional”, utilizado por Shaw (2013) para descrever a interação de grupos ou 

entidades que necessitam de mais de um contexto nacional para se cons-

tituir7. No caso deste trabalho, a estética do teatro musicado de Walter Pinto 

será entendida como produto de uma posição fronteiriça em que dialogam 

expressões artísticas de diferentes países.

Além disso, a concepção de mediação cultural, similar àquela efetuada 

pelos carnavalescos nas escolas de samba (CAVALCANTI, 2008), será útil 

a este artigo, uma vez que Walter Pinto exerceu funções diversas e transitou 

entre diferentes espaços culturais para idealizar e realizar sua obra.

4	 Expressão relacionada ao Moulin Rouge, casa de shows parisiense conhecida por suas 
produções deslumbrantes, contando, até hoje, com figurinos caros, escadarias e cenários 
grandiosos, além de belas mulheres.

5	 O termo se refere a Florenz Ziegfeld, renomado produtor da Broadway. Suas revistas 
teatrais, as Ziegfeld Follies (1907-1931), inspiravam-se no cabaré Folies Bergère, enfati-
zando o esplendor cênico e a atuação de lindas mulheres (HARTNOLL; FOUND, 1996).

6	 “Nos anos [19]30 e [19]40, passaram a se denominar féerie os espetáculos derivados das 
revistas que se encaminharam para o modelo francês dos musicais, marcados pela influ-
ência do Folies Bergère, com grande luxo, grandes efeitos de luz e cenografia, também 
popularizados pelo cinema” (VENEZIANO, 1996, p. 27).

7	 O termo transnacional é usado por Shaw (2013) no sentido indicado por Seigel (2009, p. xiii, 
tradução nossa), que afirma: “história transnacional explora o global no local, por meio de 
interações de grupos ou entidades que não se encaixam dentro de fronteiras nacionais”  
(no original: “transnational history explores the global in the local, via interactions of groups 
or entities that do not fit national borders”).

https://en.wikipedia.org/wiki/Ziegfeld_Follies


Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      95

Folia em revista

Esses conceitos, portanto, serão aplicados a esta abordagem dos espe-

táculos do empresário em seu diálogo com a festa carnavalesca carioca.

O teatro de revista brasileiro e as influências sobre as 
produções de Walter Pinto

Desde meados do século XIX, quando surgiu no país, até as décadas 

iniciais do século seguinte, o teatro de revista brasileiro foi marcado pela 

predominância do texto nos espetáculos. Mais tarde, na primeira metade da 

década de 1920, o gênero entrou no caminho da féerie – no qual o luxo, 

a fantasia e o show se tornaram traços primordiais –, inspirando-se em duas 

companhias de revista que na época se apresentaram no país, a francesa 

Bataclan e a espanhola Velasco, e, a partir do final da década, nos filmes 

musicais de Hollywood (ANTUNES, 2004; VENEZIANO, 2013). Nos anos 

1920 e 1930, sob a influência estrangeira, as peças produzidas pelas com-

panhias de Manoel Pinto e Jardel Jércolis, principais produtores do teatro 

de revista brasileiro do período, representavam a revista nacional de grande 

montagem (trajes e cenários sofisticados, passos coreográficos bem marca-

dos, efeitos de luz etc.), mantendo ainda a força do conteúdo textual crítico e 

bem-humorado (ANTUNES, 2004; VENEZIANO, 2013). No entanto, em 1935, 

“o  gênero exalava ainda uma certa ingenuidade e inocência” (ANTUNES, 

2004, p. 92), suplantadas, conforme relata Veneziano (2013), nos espetáculos 

de Walter Pinto (a partir de 1940), marcados pelo predomínio da visualidade 

sobre o texto, pelo mais alto profissionalismo, pela crescente “modernização” 

e pela exploração máxima da encenação feérica.

Walter Pinto (filho de Manoel Pinto) foi o principal responsável pelas 

mudanças radicais ocorridas no teatro de revista brasileiro nas décadas de 

1940 e 1950. Seus espetáculos eram divulgados na imprensa escrita com o 

seguinte slogan: “você não precisa ir a Paris, Paris virá até você nos espe-

táculos de Walter Pinto”. A aproximação do produtor com a estética do teatro 

musicado francês já seria notada nos anos 1940, quando começou a via-

jar para a Cidade Luz, onde assistia aos célebres shows do Moulin Rouge, 

do Folies Bergère e do Lido, dos quais absorveu o espírito da montagem 



96						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Maximiliano Marques

“espetacularizada”, traduzida pelos figurinos de altíssimos custos8, pela profu-

são de plumas (Figura 1), pelas escadarias e coreografias grandiosas, pelos 

cenários construídos em proporções agigantadas e pelos recursos inovadores 

de maquinaria e iluminação (ANTUNES, 2004; BRANDÃO, 2005; CHIARADIA, 

2011; COLLAÇO, 2012; PAIVA, 1991; VENEZIANO, 1996, 2010, 2013).

Figura 1 – A abundância de plumas em uma revista de Walter Pinto, na década de 1950

Fonte: O Cruzeiro (1955, p. 42-B)

Outra faceta das revistas de Walter Pinto era a performance de belas mu-

lheres exibindo seus corpos esculturais, conforme a perspectiva da época. Havia, 

inclusive, a exposição do chamado “nu artístico” em suas peças. Sobre esse as-

pecto, Aldo Calvet (1955, p. 3), em reportagem veiculada no jornal Última Hora, 

destaca que Walter Pinto lançou, no país, “o nu artístico e o seminu, o ‘biquíni’ e o 

‘striptease’, genuinamente parisienses”. A noite de Paris, aliás, é considerada femi-

nina por excelência, e as femmes nues eram uma das atrações do Folies Bergère 

na época (NETTO, 1957). A presença feminina se tornou, assim, um ingrediente 

essencial das montagens do produtor, e uma de suas estratégias de marketing 

era publicar, em jornais e revistas de destaque do período, fotografias de sua 

8	 Muitos dos trajes custosos exibidos nas peças de Walter Pinto, desenhados por figurinistas 
como Joselito Mattos e Aelson Trindade, eram confeccionados em Paris.



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      97

Folia em revista

chegada ao aeroporto carioca acompanhado de vedetes, girls9 e modelos recru-

tadas por ele no exterior, notadamente em Paris e Buenos Aires. Observa-se que 

ao lado das artistas francesas e argentinas havia as brasileiras no elenco.

O teatro de Walter Pinto espelhava-se também na monumentalidade dos 

musicais norte-americanos, a ponto de o empresário receber a alcunha de 

“Ziegfeld brasileiro”, haja vista a semelhança entre suas realizações e as do pro-

dutor teatral estadunidense. De modo similar, suas revistas teatrais bebiam na 

fonte dos filmes do cineasta e coreógrafo americano Busby Berkeley, responsá-

vel, nas décadas de 1930 e 1940, por transpor para as telas cinematográficas o 

impacto visual das Follies teatrais de Ziegfeld, indo muito além dos limites dos 

palcos. Para citar alguns exemplos da grandiosidade das montagens de Walter 

Pinto, são ilustrados o cenário retratando a fachada da casa de shows parisien-

se Moulin Rouge (Figura 2), apresentado no quadro “Cabaré” da revista Pó de 

mico (1944); e o cenário do quadro “Tabuleiro de doces” da revista Carnaval da 

vitória (1946), cuja estética representa a Bahia por meio das imagens de uma 

enorme baiana de tabuleiro, da cortina de renda, dos coqueiros, do Pelourinho 

e da Igreja de Nosso Senhor do Bonfim (Figura 3).

Figura 2 – O grandioso cenário reconstitui a fachada do cabaré Moulin Rouge na peça 

Pó de mico (1944), incluindo a imagem do moinho, símbolo do cabaré. Nota-se ainda, 

na ilustração, a coreografia das bailarinas, realizando um movimento típico do cancã

Fonte: Acervo Walter Pinto – Funarte/Centro de Documentação e Pesquisa

9	 Denominação dada às bailarinas do teatro de revista brasileiro.



98						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Maximiliano Marques

Figura 3 – A vedete Renata Fronzi (ao centro) e várias bailarinas evocam a  

personagem baiana à Carmen Miranda (de renda branca e barriga de fora)  

na revista Carnaval da vitória, em 1946

Fonte: Acervo Walter Pinto – Funarte/Centro de Documentação e Pesquisa

Seguindo a linha “moderna” dos musicais estrangeiros, Walter Pinto 

também tornou seu bailado numeroso, contando com a participação de mais 

de cinquenta girls na revista Eu quero é me badalar, em 1954. O produtor se 

manteve atualizado quanto às tendências coreográficas da época, o que se 

percebe diante das numerosas publicações americanas sobre o tema encon-

tradas em seu acervo, depositado no Centro de Documentação e Pesquisa da 

Funarte10. Segundo Paiva (1991, p. 454), na fase Walter Pinto

havia maior uniformidade no corpo de baile, no recrutamento humano, 
nas marcações de passos e posturas, na evolução corporal de solistas 
e coro, do balé de ponta ao swing, aos remelexos da música centro-
-americana e aos passos do sambolerizado segundo os modelos copia-
dos dos filmes de Hollywood.

O material de divulgação da revista É de xurupito (1957) na imprensa es-

crita, por sinal, anunciava a exibição de “moderníssimos bailados americanos” 

10	Dance Magazine (nov./dez. 1949; jan.-maio/set. 1950; mar.-set. 1951; e jan.-dez. 1952); e 
Theatre Arts (mar.-dez. 1947; jan. 1948; fev./set. 1950; mar./ago./dez. 1952; fev./mar./jul./
out./dez. 1953; jan./mar./jul./out./nov. 1954; e abr. 1955).



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      99

Folia em revista

(O JORNAL, 1957, p. 8), realizados por girls brasileiras, francesas, inglesas e 

argentinas, sob a direção do coreógrafo britânico Bernard Hall, contratado por 

Walter Pinto para a produção. A coreografia do espetáculo foi assim descrita 

por Francisco Manoel na Revista da Semana (1957, p. 30): “é do tipo ‘musical 

da Metro’ […]. As garotas… (quanta menina bonita!…) marcam com desem-

baraço e, em alguns quadros, lembram as famosas ‘Rockets’11 do Radio City 

de Nova York”. Dois anos mais tarde, o produtor continuou a investir em seus 

números de dança ao convidar dois coreógrafos estrangeiros para integrar a 

revista Tem bububu no bobobó (1959): Mário Marozzi, assistente de Michael 

Kidd, renomado coreógrafo do filme americano Guys and dolls (1955), 

da Metro; e Domingo Otero, auxiliar de Alfredo Alaria, famoso bailarino em 

cartaz, na época, no Lido de Paris (DIÁRIO DA NOITE, 1959). Convergimos, 

desse modo, com o comentário de Brandão (2005, p. 129): “o modelo que 

inspirou a mudança [nas peças de Walter Pinto] era híbrido – tanto se recorria 

aos ares de Hollywood e às follies francesas e norte-americanas quanto aos 

truques do music-hall e do show de cabaré”.

Além do mais, as revistas do empresário guardavam elementos em 

comum com os shows imponentes do Cassino da Urca12, montados nos 

moldes internacionais, inclusive das produções de Las Vegas. Na expres-

são de Tinhorão (1972, p. 48), “a influência dos shows de cassinos de jogo 

foi decisiva para a adoção de novos conceitos no campo dos espetáculos  

musicados”, influência abordada ainda em artigo publicado no periódico  

A Noite Ilustrada (1948, p. 14):

O nosso teatro musicado vegetou durante longo tempo, em que tivemos 
revistas de um falso luxo e de muito mau gosto em suas montagens. […] 
Os cassinos, com a importação de artistas estrangeiros de vários gêne-
ros, copiando ideias de filmes, gastando à larga com figurinistas e guar-
da-roupas, foram introduzindo um gosto novo e um conceito também 
novo do que é um “show” […] as tiradas de efeito verbal, tão do gosto 
de alguns revistógrafos antigos, foram desaparecendo, substituídas por 

11	 As Rockettes do Radio City de Nova York têm sido ícones americanos por quase um sécu-
lo, integrantes de uma companhia de dança que se apresenta, desde 1932, no Radio City 
Music Hall. Disponível em http://www.rockettes.com/history/. Acesso em: 20 jun. 2022.

12	Os shows realizados nos cassinos cariocas “eram espetáculos do gênero Folies Bergère 
parisiense: minirrevistas, seguidas de apresentações de cabaré, com serviços de bebidas 
e comidas nas mesas e camarotes” (ANTUNES, 2004, p. 94).

http://www.rockettes.com/history/


100						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Maximiliano Marques

um dinamismo, uma síntese e uma variedade maiores. O público se tor-
nou mais exigente. Não quer mais números longos e fatigantes. Quer ver 
mais coisas, no menor espaço de tempo possível.

Destacam-se, portanto, as influências variadas atuantes sobre a estéti-

ca dos espetáculos “revisteiros” de Walter Pinto ao longo de duas décadas, 

a  exemplo do que se via nos principais centros internacionais do entrete-

nimento. Observa-se que a atuação do produtor marcou um novo rumo 

para o teatro de revista no Brasil ao impor uma mise-en-scène impactante 

nos palcos, redimensionando o showbiz nacional. Ou seja, a atmosfera de 

glamour, o aparato gigantesco, a cenarização imponente e o guarda-roupa do 

melhor quilate, apoiados em efeitos de conjunto muito semelhantes aos dos 

musicais produzidos na França e nos Estados Unidos, se tornaram traços 

particulares de suas revistas teatrais.

O teatro de revista carnavalesco de Walter Pinto

Ao longo de sua trajetória centenária, o teatro de revista brasileiro aco-

plou, gradualmente, à sua cena elementos carnavalizantes diversos, o que 

resultou em uma nova forma teatral: a revista carnavalesca, exibida geral-

mente no período pré-folia e caracterizada pela apresentação de marchinhas 

e sambas, dramatização de blocos na apoteose13 e atuação da figura do Rei 

Momo14 como compère (VENEZIANO, 1996), ou seja, como uma espécie de 

fio condutor da ação do espetáculo.

Cita-se a apoteose do primeiro ato da revista Momo na fila, produzida 

por Walter Pinto em 1944, da qual faziam parte a caracterização de perso-

nagens dos antigos carnavais – o índio, os noivos, a fada, a dama antiga,  

o pirata, a morte e o morcego –, assim como a representação grandiosa 

da figura do Rei Momo e a exibição de um cenário formado por pandeiros,  

atabaques, guizos, fitas coloridas decorativas e máscaras africanas (Figura 4).

13	Número de fechamento de cada um dos dois atos do espetáculo.

14	Inspirado no imaginário visual do Roi do Carnaval de Nice, na França, e caracterizado por 
seu corpo volumoso e por sua vestimenta similar à de um rei, o personagem Rei Momo 
tornou-se um dos símbolos do carnaval brasileiro e do teatro de revista carnavalesco.



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      101

Folia em revista

Figura 4 – Apoteose carnavalesca apresentada no primeiro ato da revista Momo  

na fila (1944), contando com a participação da atriz Dercy Gonçalves (ao centro, 

em primeiro plano) e de outros artistas da Companhia Walter Pinto

Fonte: Acervo Walter Pinto – Funarte/Centro de Documentação e Pesquisa

Na mesma apoteose, os personagens Bonequinha de Cheiro e Dandy 

recordavam aspectos peculiares do entrudo, primeira expressão da folia brasi-

leira trazida para o Brasil por Portugal nos tempos da colônia, consistindo em 

um rito em que os participantes lançavam líquidos, pós etc. uns nos outros.

Bonequinha: O Carnaval d’antanho era mais galante, mais rico e trepidante!
Dandy: Para brincar lançava a gente mão de tudo nos bons tempos do 
Entrudo!
Bonequinha: Quando a bisnaga sobre mim você esguichava, como eu 
me indignava!
Dandy: E eu me escondia, pra fugir à indignação, debaixo da saia balão…
Bonequinha: Pra me seduzir, tu, ovos podres, vinhas sacudir… e desa-
távamos os dois a rir, emporcalhados, bem lambuzados. Isto é que era 
mesmo se divertir!… (PEIXOTO; BÔSCOLI, 1944, p. 25)

Outra manifestação carnavalesca encenada nessa apoteose foi o Zé 

Pereira, surgido nas ruas do Rio de Janeiro em meados do século XIX. A brin-

cadeira, marcada por seu caráter descontraído, consistia em um grupo de 

homens tocando bumbos enormes e arrastando em torno de si animados fo-

liões atraídos pelas ruidosas pancadas do “bum-bum-bum” de seus tambores 

(FERREIRA, 2004). Bonequinha de Cheiro e Dandy, dessa vez, sinalizam em 

cena as características do famoso Zé Pereira.



102						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Maximiliano Marques

Dandy (como numa evocação): E o tradicional Zé Pereira?… Com aque-
les bumbos enormes…
Bonequinha: E aqueles pausinhos a marretar nos bumbos: pum… 
pum… pum…
Todos: Zé Pereira!
Bonequinha: Pum… pum… pum… pum!
Todos: Zé Pereira! (PEIXOTO; BÔSCOLI, 1944, p. 34)

Uma nova apoteose de dimensão igualmente monumental e carnavales-

ca montada pela Companhia Walter Pinto é notada no primeiro ato da revista 

Carnaval da vitória (1946) (Figura 5). Nela, destacam-se a teatralização de 

uma enorme baiana estilizada (ao centro); a reprodução de quatro colom-

binas (à esquerda), tendo em seus ombros bonecos que personificam pier-

rôs; a presença de dois estandartes, o “Cordão dos Puxa-sacos” (no canto, 

à esquerda) e o “Bloco do Amor” (no canto, à direita), este último retratan-

do um grupo de foliões15 integrado por uma porta-estandarte e por várias 

brincantes fantasiadas (de pirata, de empregada doméstica, de colombina);  

e a apresentação de um cenário concebido por elementos móveis, similar ao 

da Figura 4, com o acréscimo de serpentinas em seu entorno.

Figura 5 – Apoteose inspirada na folia no primeiro ato da revista Carnaval da vitória 

(1946), tendo, ao centro, em primeiro plano, a vedete Renata Fronzi como destaque

Fonte: Acervo Walter Pinto – Funarte/Centro de Documentação e Pesquisa

15	Muitas vezes chamamos de blocos de sujos, ou simplesmente blocos, os grupos de foli-
ões de caráter mais espontâneo e descompromissado que cantavam e dançavam marchi-
nhas e sambas no período do carnaval.



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      103

Folia em revista

Encontra-se ainda nessa produção uma referência a grandes clubes16 do 

carnaval carioca, tais como os Democráticos e os Tenentes do Diabo, bem como 

ao simbólico “Veteranos”, envolvendo a sátira política (ex: as caricaturas de Luiz 

Carlos Prestes e Eurico Gaspar Dutra e a representação de Getúlio Vargas vesti-

do de anjinho) e a atuação dos personagens Cidade, Zé Carioca e Folia.

Cidade: […] Estamos em plena terça-feira gorda e agora não saire-
mos daqui sem glorificar as nossas tradicionais e invictas sociedades 
carnavalescas!
Zé Carioca (atirando o chapéu para o ar): Está para mim! Introduza-os 
Dona Fula! […]
Folia (anunciando): Os esfuziantes Tenentes do Diabo! (entra [um ator 
caricaturando o político] Luiz Carlos Prestes e [uma] dançarina, segui-
dos de oito girls. Cantam e dançam um violento maxixe): Os tenentes 
renitentes / Que, com a foice e o martelo, / Põem os demais no chinelo / 
Os tenentes do diabo / Vão, para dar o que fazer, / Este ano concorrer / 
Para ganhar ou perder.
Cidade (anunciando): Os valentes Democráticos! (entram [atores encar-
nando o político Eurico Gaspar] Dutra e a Presidência da República, 
seguidos de oito girls. Grande maxixe dançado e cantado): Os democrá-
ticos / Os mais simpáticos / E indiscutíveis / No reinado de Momo / Serão 
invencíveis / Os democráticos / Super fanáticos / Piramidais / Hão de ser 
os maiorais / Nas batalhas finais.
Zé Carioca: Os incríveis! Os maquiavélicos! Os inveterados! Passagem 
para o carro do clube dos… Veteranos! (entra um carro alegórico con-
duzindo várias figuras representando a glória. À frente, sobre nuvens, 
Getúlio, vestido de anjinho, atira beijinhos para a plateia. Grande maxixe 
é cantado e dançado por todos enquanto passa o carro alegórico).
Todos: Veteranos! Veteranos! / Vossa glória é triunfal / Veteranos! Veteranos! /  
Sois os reis do carnaval! (PEIXOTO; SENNA; PINTO, 1946, p. 53-54)

O personagem Zé Carioca voltou a atuar no quadro “Almoxarifado da 

folia”, no final do primeiro ato do mesmo espetáculo, expressando seu sen-

timento de inveja do malandro brasileiro, uma das figuras centrais do teatro 

de revista brasileiro, incluindo o do tipo carnavalesco. De sua caracterização 

como sambista e figura urbana, fazem parte a camisa listrada, o chapéu de 

palhinha, a calça branca e o sapato bicolor.

16	Os grandes clubes, surgidos na segunda metade do século XIX, representavam as socie-
dades carnavalescas, apresentando desfiles com indumentárias suntuosas, carros alegó-
ricos gigantescos e enredos de crítica social e política.



104						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Maximiliano Marques

Zé Carioca (dirigindo-se ao mulato, declama): Mulato de qualidade, / 
Dobrado, cachaço curto, / Troncudo, da venta chata / Com dez proces-
sos de furto / E vinte de vadiagem! / Como eu te invejo, mulato / A tua 
serenidade / Quando rufas a palheta / Ou fazes uma falseta / Na roda da 
malandragem! / Como eu te invejo, cachorro / Quando num samba do 
morro / Teu violão desacata / O coração da mulata / Que anda sambando 
por ti! / Dessa mulata sestrosa / Desordeira, cor de bronze / Que samba na 
Praça 11 / De sandálias cor-de-rosa / E vestido de organdi! / O que eu daria 
mulato, / Cheiroso, limpo e pachola / Para ter a tua escola / Usar sapatos de 
lona / E andar gingando na zona / C’uma camisa listrada / E calça branca 
engomada / Aberta embaixo, em funil! / E, ao lado dessa mulata / Que os 
portugueses achacam, / Ir pra Praça da Bandeira / Tomar uma bebedeira / 
E provocar um conflito. (PEIXOTO; SENNA; PINTO, 1946, p. 30-31)

O malandro apresenta como uma de suas facetas a fama de mulheren-

go, tendo feito par constante no gênero “revisteiro” com a mulata, conside-

rada a “Rainha” do carnaval, dotada de uma dança particular nas “cadeiras” 

(o rebolado) e de características físicas prezadas pelos homens (FERREIRA, 

2012). No quadro “Ritmos diferentes”, da revista carnavalesca Vamos pra ca-

beça, produzida em 1949 por Walter Pinto, a personagem Brasileira traçou o 

perfil da mulata nacional.

Brasileira: É… / A morena brasileira / Quem… / Tem a graça feiticeira! / 
Que prende e maltrata / Com seu falar preguiçoso; / O seu corpo tos-
tado,  / Ginga-ginga, bem gostoso! / É… / A morena mais dengosa! / 
Tem… / O sabor da manga-rosa! / Eu não sei mesmo por que… / Deus 
reuniu tanta beldade / Pra você… / E todos cantam a beleza que Yayá / 
Um dia achou, mas não sabe quem perdeu! / Seu corpo cheiroso, seu 
bambolear… / O seu sorriso gostoso, / Encontrou quando nasceu! 
(JÚNIOR; CUNHA, 1949, p. 20)

Vale mencionar que a Mulata, o Malandro e a Baiana se tornaram ver-

dadeiros representantes do carnaval brasileiro nas décadas de 1940 e 1950, 

devido ao prestígio das escolas de samba cariocas por todo o país, fixando-

-se no imaginário nacional (FERREIRA, 2012).

As escolas de samba, por sua vez, com todos os seus elementos tra-

dicionais, participavam também da estrutura dramática das revistas carnava-

lescas, em especial dos quadros de apoteose, enfatizando imagens, ideias e 

significados referentes ao mundo dos morros cariocas, incluindo sua origem 



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      105

Folia em revista

humilde e sua raiz popular. No espetáculo Rei Momo na guerra (1943), por 

exemplo, Walter Pinto contou com a performance de aproximadamente cem 

integrantes da Estação Primeira de Mangueira, entre ritmistas, passistas, ca-

brochas e pastoras, todos sob o comando de Paulo da Portela, importante 

nome do carnaval na época.

Evidencia-se, assim, que as produções carnavalescas de Walter Pinto 

traduziam, nas vésperas do festejo de Momo, o espírito da folia das ruas entre 

cenários, indumentárias, personagens e manifestações.

No mais, observa-se a presença de símbolos do carnaval brasileiro 

(como pandeiros, máscaras, estandartes e outros) na publicidade de suas 

peças na imprensa escrita.

As escolas de samba e o teatro de revista de Walter Pinto17

Na primeira metade da década de 1940, as escolas de samba do Rio 

de Janeiro tiveram seus desfiles marcados pela Segunda Guerra Mundial 

(iniciada em 1939) e aderiram ao forte teor nacionalista do regime do Estado 

Novo (sob a liderança do presidente Getúlio Vargas), caracterizando-se por 

sua simplicidade e pureza em oposição às fantasias luxuosas dos ranchos e 

à imponência alegórica das sociedades carnavalescas (FERREIRA, 2012).

Os desfiles da Portela, contudo, já contavam na época com o traba-

lho de cenógrafos do teatro de revista brasileiro (FARIAS, 2006). Vale notar 

que os grandes telões pintados, a cenarização construída com elementos 

móveis e os diversos mecanismos cênicos presentes na estrutura cenográ-

fica “revisteira” – praticáveis, rampas, carros, escadas, degraus e passarelas 

(COLLAÇO, 2012) – foram um alento para o esmero crescente das alegorias 

das agremiações. Nomes como Angelo Lazary, Hipólito Collomb, Jayme Silva 

e Raul de Castro assinavam a criação de cenários para as produções de 

Walter Pinto e se responsabilizavam, paralelamente, pelos desfiles de clubes 

carnavalescos tradicionais, tais como os Democráticos, Fenianos, Tenentes 

17	Versão modificada de parte do texto de minha autoria (MARQUES, 2020) publicado como 
capítulo do livro Carnaval sem fronteiras: as escolas de samba e suas artes mundo afora 
(editora Mauad X, 2020), organizado pelas professoras doutoras Maria Laura Viveiros de 
Castro Cavalcanti e Renata de Sá Gonçalves.



106						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Maximiliano Marques

do Diabo e Pierrots da Caverna, dos quais as escolas de samba absorveram 

a grandiosidade alegórica.

A “grande festa nacional” se espelhou também nos figurinos, adereços e 

acessórios peculiares das vedetes e bailarinas do teatro de revista brasileiro, 

ou seja, nos trajes suntuosos; no “festival” de plumas e lantejoulas; no maiô justo; 

na saia farta presa na cintura; no “canudo” comprido no alto da cabeça; no sapato 

de salto; nas luvas longas; nos colares; e nos brincos em argolas. O periódico 

O Cruzeiro (1958, p. 111), a propósito, ao descrever uma das principais figuras 

femininas da apresentação da Estação Primeira de Mangueira de 1958, relata: 

“ela tem mais pluma do que Walter Pinto. E então? É uma vedete de Mangueira”.

Na mesma década, artistas de diferentes meios culturais estavam sen-

do convidados a participar da reformulação visual dos desfiles das agremia-

ções, como lembra o jornalista Sérgio Cabral (2013, p. 12) no prefácio do livro 

O encarnado e o branco, do carnavalesco Fernando Pamplona: “as escolas 

de samba sabiam que o novo público impunha uma nova estética, mas que 

estética?”. Figurinistas do teatro de revista brasileiro também passaram a fazer 

parte dessa nova realidade plástica carnavalesca. Um deles, Aelson Trindade, 

da Companhia Walter Pinto, criou o vestuário mais custoso da apresenta-

ção das escolas de samba de 1959, trajado pela pastora Odília da Portela 

(JORNAL DO BRASIL, 1959).

No ano seguinte, a Mangueira recriou o estilo “vedete” inspirado no 

vestuário sensual característico da “diva” do teatro musicado nacional, con-

forme observa o Jornal do Brasil (1960, p. 12): “a Mangueira exibiu as fan-

tasias mais ousadas do desfile, inclusive algumas mulatas com calcinhas 

bem curtas, feito vedetes” (Figura 6). A legenda dessa imagem – “Samba de 

Mangueira: dos bambas do Estácio às vedetes da Praça Tiradentes” –, publi-

cada na revista O Cruzeiro (1960, p. 12), reforçava o diálogo entre o carnaval 

e o gênero “revista” nessa fase. Até então, os padrões estéticos das escolas 

de samba eram os do teatro musicado, que tinha Walter Pinto como um de 

seus expoentes (COSTA, 1984).

Essa aproximação da “grande festa nacional” com o teatro de revista 

brasileiro foi, entretanto, “reprovada” por personalidades ligadas ao carnaval. 

Pamplona (2013, p.  79), por exemplo, em depoimento ao Departamento de 

Turismo e Certames, em 8 de fevereiro de 1961, comenta que “o desfile das 



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      107

Folia em revista

escolas estava se tornando um show, com forte influência de Walter Pinto […]”. 

Nesse depoimento, o carnavalesco afirmou ainda que o Salgueiro (agremiação 

da qual fazia parte) procurava mudar o sentido dado no período à decoração 

dos desfiles das escolas de samba, que, em sua opinião, se desviava, gradual-

mente, de suas raízes tradicionais. “Nesse clima é que o Salgueiro resolveu 

dar um grito e procurar novamente as bases que mais se aproximassem da 

criação popular” (PAMPLONA, 2013, p. 79), afastando-se dos trajes de vedetes. 

Embora Pamplona “condenasse” a interferência das peças de Walter Pinto so-

bre o carnaval carioca, o Salgueiro foi quem mais se aproximou desse tipo de 

espetáculo em seu desfile de 1961, na visão do Jornal do Brasil (1961).

Figura 6 – Passistas no desfile da Mangueira, em 1960, com trajes visivelmente 

inspirados naqueles habituais das vedetes do teatro de revista brasileiro

Fonte: O Cruzeiro (1960, p. 12)

Em coerência com Pamplona, o carnavalesco Newton de Sá (1963 apud 

CABRAL, 1996, p. 186), em entrevista concedida à jornalista Ana Arruda, do 

Correio da Manhã, afirma: “já chega a péssima influência do teatro de revista, 



108						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Maximiliano Marques

notadamente nos últimos anos, em seus figurinos e coreografias. A Portela é 

a que mais se ressente com essa imitação, visível pelo mau gosto das plumas 

e das baianas de umbigo de fora”.

Essas considerações críticas relacionadas à influência do teatro musi-

cado no carnaval carioca encontraram eco na expressão de Candeia e Araújo 

(1978, p. 70): “carros vultosos puxados por tratores ou jipes levando mulhe-

res seminuas [nos desfiles carnavalescos] representam shows importados ou 

teatro de revista”. Segundo os autores, algumas agremiações estavam preo-

cupadas em transformar seus desfiles em um “espetáculo visual do tipo show 

business ou à moda Folies Bergère, que na realidade não tem nada a ver com 

os reais objetivos do Carnaval” (CANDEIA; ARAÚJO, 1978, p. 70). Sobre esse 

aspecto, Pamplona (1989 apud FARIAS, 2006), em entrevista a Maria Laura 

Cavalcanti e Fillipina Chinelli, explica que Walter Pinto “pegava” o modelo para 

seus shows na França, que então era copiado pelos sambistas das escolas.

Apesar da relação entre as escolas de samba e o teatro musicado 

ser “censurada” por vários sambistas e carnavalescos, a expressão visual 

“contemporânea” por elas adotada em seus desfiles, a partir dos anos 1940, 

manteve-se, a meu ver, alinhada à sua tradição, porém trazendo-lhe um novo 

sentido, fruto da pluralidade e do dinamismo da cultura popular. Ao contrário 

da visão “negativa” dos que mencionam que as agremiações se descaracteri-

zaram em relação à sua cultura original, jamais elas seriam o que são atual-

mente se não fosse seu crescente espírito de renovação.

Nessa linha de abordagem, Cavalcanti (2008) discute a “tensão” entre 

carnaval “visual” e “samba no pé” (ou “samba”), resultante da existência de 

duas estéticas antagônicas nos desfiles das escolas de samba: uma referente 

à dimensão suntuosa e impactante, obtida por meio de elementos como fan-

tasias, adereços e alegorias; a outra associada à ideia de autenticidade, que 

valoriza os traços festivos na apresentação, isto é, a música, o canto e a dan-

ça. Com a palavra, Cavalcanti (2008, p. 68): “fantasias e alegorias definem-se 

por uma dualidade: são para serem, de um lado, vividas, usadas, sentidas, 

mostradas e, de outro, olhadas e apreciadas. Ver, assim como cantar e dan-

çar, é parte do carnaval”. Ou seja, a visualidade carnavalesca luxuosa e gigan-

tesca não é desprovida de conteúdos e valores, expressando simbolicamente 

significados da sociedade e da cultura no carnaval das agremiações.



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      109

Folia em revista

O diálogo da “festa máxima brasileira” com o imaginário do teatro de revista 

continuou a ser observado na década de 1970. Em 1972, por exemplo, o enredo 

do Império Serrano, concebido pelo carnavalesco Fernando Pinto, foi desenvolvi-

do no desfile com base no estilo “revisteiro” (O CRUZEIRO, 1972). A mesma es-

cola se inspirou nos figurinos do teatro musicado no carnaval de 1975 (Figura 7), 

quando homenageou a vedete e produtora de revistas Zaquia Jorge18.

Figura 7 – Ala influenciada pela vestimenta típica das vedetes do teatro de  

revista brasileiro no desfile do Império Serrano, em 1975

Fonte: O Cruzeiro (1975, p. 16)

Em reportagem publicada no Jornal do Brasil, Francisco Duarte (1981, 

p.  6) comenta que desde 1975 os desfiles vinham dando a impressão de 

shows do teatro de revista na “passarela do samba”: “nos últimos sete anos, 

uma  crescente megalografia exibidora se apossou de carnavalescos e fa-

bricantes de emoções visuais, fazendo das escolas de samba os palcos de 

Carlos Machado19 e Walter Pinto”.

A década de 1970 marcou o início de um período chamado por Cabral 

(1996, p. 207) de “tempos de Joãozinho Trinta (e das vedetes, dos bichei-

ros etc.)”, e o teatro de revista brasileiro foi uma das muitas inspirações 

18	Zaquia Jorge, na produção de seu teatro de revista, “exagerava em figurinos luxuosos e 
caríssimos […]. Inspirada em Walter Pinto, coloca[va], também, uma parafernália cênica 
em seus espetáculos” (VENEZIANO, 2010, p. 141).

19	Carlos Machado foi outro produtor atuante no teatro musicado brasileiro desde o final dos 
anos 1940, influenciado também pelos musicais franceses e americanos.



110						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Maximiliano Marques

estéticas do carnavalesco, conforme destaca o pesquisador João Gustavo 

de Sousa (2016) em sua dissertação de mestrado. No carnaval da Beija-

Flor de 1977, por sinal, Joãozinho Trinta reproduziu o padrão cênico do 

teatro musicado. Em matéria publicada no Jornal do Brasil, Norma Couri 

(1977, p. 6) escreve sobre esse desfile: “para a grande maioria, a Beija-Flor 

tomou conta, mesmo exagerando no estilo teatro-revista e não se apoian-

do no lastro da tradição”.

Igualmente marcante foi o carnaval realizado por Joãozinho Trinta na 

mesma escola de samba uma década mais tarde, no qual apresentou o enre-

do “Mágicas luzes da ribalta”. Um dos carros da Beija-Flor espelhava-se nitida-

mente no gênero “revista”, como noticiou no Jornal do Brasil Joaquim Ferreira 

dos Santos (1987, p. 4): “havia muitas mulheres nuas […]. Como as do carro 

do teatro de revista. Cercadas de espelhos e escadarias, elas também haviam 

sido ensaiadas por Joãozinho. Levantavam a perna com malícia, abriam os 

braços e gritavam para satisfação geral: ‘oba’”.

Na mesma década, Walter Pinto foi lembrado em dois momentos do 

carnaval carioca. Inicialmente, em 1985, no desfile da Portela, no enredo 

“Recordar é viver”, concebido pelo carnavalesco Alexandre Louzada, um dos 

principais expoentes da estética “revisteira” nos desfiles das agremiações. 

Em um dos carros alegóricos da Portela, havia escadarias de teatro com a 

representação de vedetes, girls e boys (JORNAL DO BRASIL, 1985). Já a 

segunda homenagem a Walter Pinto ocorreu no desfile da Estação Primeira 

de Mangueira, em 1989, no enredo “Trinca de Reis”20, sob o comando do car-

navalesco Júlio Matos. Confira os versos iniciais do samba-enredo da Verde-

e-Rosa no desfile: “Lá do alto / Mangueira anuncia / Trinca de Reis / Que ao 

Rio trouxe alegria / Walter Pinto, seu teatro de revista / Revolucionou e revelou 

grandes artistas” (GALERIA DO SAMBA, c2022).

De fato, Walter Pinto, com seu olhar clínico, descobriu numerosas es-

trelas e revolucionou por completo o discurso do teatro musicado no país, 

contribuindo para a construção e fixação dos olhares “moulinrougiano” e  

“ziegfeldiano” na cultura carnavalesca das escolas de samba.

20	Nesse desfile, Walter Pinto foi homenageado junto com Carlos Machado e Chico Recarey, 
outros nomes prestigiados do show business brasileiro.



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      111

Folia em revista

Considerações finais

As peças de Walter Pinto apresentavam uma estética constituída por di-

ferentes formas de visualidade, produto de numerosas influências: dos shows 

dos cabarés de Paris; do cinema de Hollywood; dos musicais da Broadway; 

das montagens do Cassino da Urca; e do carnaval carioca. De modo similar 

à figura do carnavalesco de escola de samba, o produtor articulou em seus 

espetáculos teatrais “concepções estéticas e dramáticas desenvolvidas em 

outros meios culturais” (CAVALCANTI, 2008, p. 72), atuando, assim, como me-

diador entre culturas e tradições antagônicas.

Junto ao modelo de encenação inspirado nos espetáculos realizados 

nas principais capitais estrangeiras do entretenimento, havia também em 

suas produções (sobretudo as de carnaval) o emprego de uma série de as-

pectos carnavalizantes, tais como a participação de “autênticas” agremia-

ções, representadas por suas figuras emblemáticas: passistas, ritmistas, 

cabrochas e pastoras; a caracterização cênica de personagens de destaque 

da “grande festa nacional”, tais como a Baiana, a Mulata, o Malandro, o Rei 

Momo, o Pierrô e a Colombina; a dramatização de expressões da cultura car-

navalesca: o entrudo, o Zé Pereira, os grandes clubes, os blocos e as escolas 

de samba; e a exposição cenográfica de estandartes, serpentinas, máscaras, 

pandeiros, atabaques e guizos. Portanto, Walter Pinto encenava o espírito da 

folia por meio de diferentes elementos e transformava o gênero musicado, 

nas vésperas do festejo de Momo, em um teatro de carnaval.

Além disso, seus espetáculos transnacionais contribuíram para que as 

escolas de samba cariocas assimilassem gradualmente em seus desfiles o ca-

ráter do megaevento “revisteiro”, de raro efeito para os olhos, com base nos 

grandiosos cenários e escadarias, nos figurinos caríssimos e nas mulheres 

“espetaculares”. Assim como Ziegfeld e os shows do Moulin Rouge, Walter Pinto 

exaltou a figura feminina – vedetes, girls e modelos –, ponto alto de seus shows.

Sugere-se, à vista disso, que as atuais rainhas de bateria, passistas e 

musas das agremiações são uma herança das vedetes do teatro de revista 

brasileiro, lembrando, com seus corpos esculturais, a sensualidade das ar-

tistas do “Lido-Walter Pinto” em seus números teatrais apoteóticos. A expres-

são visual dessas “divas” do gênero “revisteiro”, apoiada em seus figurinos, 



112						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Maximiliano Marques

adereços e acessórios, foi encarnada a tal ponto nos desfiles das escolas de 

samba que sua imagem passou a ser notada em diferentes carnavais realiza-

dos em outros países.

Se por um lado a transformação das escolas de samba em um “teatro 

musicado do asfalto” criava certas “controvérsias” em relação à sua essên-

cia “popular” e “singela”, por outro renovava “antigos” temas, dando-lhes um 

interesse mais atrativo e vivaz nos desfiles. Dessa forma, as considerações 

críticas de personalidades ligadas ao carnaval – que apontam a “descarac-

terização” das agremiações por conta da influência das produções de Walter 

Pinto – destoam da visão de cultura popular adotada por este artigo, construí-

da justamente por meio da pluralidade e do dinamismo.

Nesse sentido, acredita-se que no decorrer de sua trajetória as escolas 

de samba não se distanciaram das criações de sua origem, mas procuraram 

adaptá-las aos novos tempos e às novas mídias, dialogando com expressões 

artísticas contemporâneas com as quais geraram uma nova referência cultu-

ral para seus desfiles.

Por fim, vale notar, nessa interação entre os ambientes teatral e car-

navalesco, que o teatro de revista brasileiro, a partir da fase Walter Pinto, 

contribuiu para o processo de “profissionalização” das escolas de samba, 

que passaram a contar em suas apresentações com a colaboração de figu-

rinistas, cenógrafos, coreógrafos, vedetes e outros artistas e técnicos oriun-

dos dos espetáculos musicados. Ao contratar esses reforços, as agremia-

ções desejavam inovar, em busca de alcançar boas notas e superar umas 

às outras na acirrada disputa pelo título anual do campeonato carnavalesco, 

atraindo, desde então, um público crescente interessado no caráter espeta-

cular de seus desfiles. Já a revista carnavalesca, em virtude da vibração e 

do encanto da folia, tinha grande aceitação popular e caracterizava-se por 

sua estética tipicamente brasileira e carioca. Cabia-lhe, aliás, apresentar 

composições carnavalescas exitosas como um atrativo para o público e, 

em outros momentos, divulgar e popularizar músicas carnavalescas inéditas 

que seriam cantadas no período momesco. Uma prova disso é a marchinha 

“Sassaricando”, que obteve enorme sucesso nacional após ser lançada em 

uma produção de Walter Pinto.



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      113

Folia em revista

Referências bibliográficas

A NOITE ILUSTRADA. Rio de Janeiro: A Noite, n. 1.005, 1 jun. 1948.

ANTUNES, D. Fora do sério: um panorama do teatro de revista no Brasil. Rio de 

Janeiro: Funarte, 2004.

BRANDÃO, T. Um teatro se improvisa: a cena carioca de 1943 a 1968. In: KAZ, L. 

et al. (org.). Brasil: palco e paixão: um século de teatro. Rio de Janeiro: Aprazível, 

2005. p. 126-177.

CABRAL, S. As escolas de samba do Rio de Janeiro. Rio de Janeiro: Lumiar, 1996.

CABRAL, S. Prefácio. In: PAMPLONA, F. O encarnado e o branco. Rio de Janeiro: 

Nova Terra, 2013. p. 11-13.

CALVET, A. A revista nacional. Última Hora, Rio de Janeiro, ano 4, n. 1.162, p. 3, 

4 abr. 1955.

CANDEIA, A.; ARAÚJO, I. Escolas de samba: a árvore que esqueceu a raiz. Rio de 

Janeiro: Lidador: Seec, 1978.

CAVALCANTI, M. L. V. de C. Carnaval carioca: dos bastidores ao desfile. 4. ed. Rio de 

Janeiro: Editora UFRJ, 2008.

CHIARADIA, F. Iconografia teatral: acervos fotográficos de Walter Pinto e Eugênio 

Salvador. Rio de Janeiro: Funarte, 2011.

COLLAÇO, V. Entre telões e cortinas: a féerie cenográfica do musical revisteiro. 

O Percevejo Online, Rio de Janeiro, v. 4, n. 1, p. 1-26, 2012. DOI: 10.9789/2176-

7017.2012.v4i1.%25p.

COSTA, H. Salgueiro: academia de samba. Rio de Janeiro: Record, 1984.

COURI, N. Beija-Flor: a façanha da vovó. Jornal do Brasil, Rio de Janeiro, ano 86, 

n. 316, p. 6, 23 fev. 1977. Caderno B.

DIÁRIO DA NOITE. Rio de Janeiro: [s. n.], ano 31, n. 11.450, 17 mar. 1959.

DUARTE, F. Alegorias. Jornal do Brasil, Rio de Janeiro, ano 90, n. 324, p. 6, 28 fev. 

1981. Caderno B.

FARIAS, E. O desfile e a cidade: o carnaval-espetáculo carioca. Rio de Janeiro: 

E-Papers, 2006.

FERREIRA, F. Escritos carnavalescos. Rio de Janeiro: Aeroplano, 2012.

FERREIRA, F. O livro de ouro do carnaval brasileiro. Rio de Janeiro: Ediouro, 2004.

GALERIA DO SAMBA. Estação Primeira de Mangueira: Carnaval de 1989. Rio de Ja-

neiro: Galeria do Samba, c2022. Disponível em: https://www.galeriadosamba.com.br/

escolas-de-samba/estacao-primeira-de-mangueira/1989/. Acesso em: 12 jul. 2022.

HALL, S. Notas sobre a desconstrução do popular. In: SOVIK, L. (org.). Da diáspora: 

identidades e mediações culturais. Belo Horizonte: UFMG; Brasília: Representação 

da Unesco no Brasil, 2003. p. 247-264.

HARTNOLL, P.; FOUND, P. (ed.). The concise Oxford companion to the theatre. 

2. ed. Oxford: Oxford University Press, 1996.



114						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Maximiliano Marques

JORNAL DO BRASIL. Rio de Janeiro: [s. n.], ano 68, n. 32, 7 fev. 1959.

JORNAL DO BRASIL. Rio de Janeiro: [s. n.], ano 69, n. 51, 3 mar. 1960.

JORNAL DO BRASIL. Rio de Janeiro: [s. n.], ano 70, n. 38, 16 fev. 1961.

JORNAL DO BRASIL. Rio de Janeiro: [s. n.], ano 94, n. 277, 12 jan. 1985.

JÚNIOR, F.; CUNHA, H. Vamos pra cabeça: revista carnavalesca em dois atos. Rio de 

Janeiro: Centro de Documentação e Pesquisa da Funarte, 1949.

MANOEL, F. Garotas de xurupito. Revista da Semana, Rio de Janeiro, n. 40, p. 30-34, 

5 out. 1957.

MARQUES, M. A cuíca está roncando: uma abordagem dos aspectos visuais das 

revistas carnavalescas de Walter Pinto dos anos 40 e seu diálogo com o carna-

val carioca. 2018. Tese (Doutorado em Arte) – Universidade do Estado do Rio de  

Janeiro, Rio de Janeiro, 2018.

MARQUES, M. Tem bububu no bobobó: o teatro de revista de Walter Pinto e as es-

colas de samba. In: CAVALCANTI, M. L. V. de C.; GONÇALVES, R. de S. (org.). 

Carnaval sem fronteiras: as escolas de samba e suas artes mundo afora. Rio de 

Janeiro: Mauad X, 2020. p. 125-151.

NETTO, A. A. Noites de Paris. O Cruzeiro, Rio de Janeiro, ano 29, n. 18, p. 58-71, 

16 fev. 1957.

O CRUZEIRO. Rio de Janeiro: [s. n.], ano 28, n. 6, 26 nov. 1955.

O CRUZEIRO. Rio de Janeiro: [s. n.], ano 30, n. 20, 1 mar. 1958.

O CRUZEIRO. Rio de Janeiro: [s. n.], ano 32, n. 23, 19 mar. 1960.

O CRUZEIRO. Rio de Janeiro: [s. n.], ano 44, n. 2, 12 jan. 1972.

O CRUZEIRO. Rio de Janeiro: [s. n.], ano 47, n. 8, 19 fev. 1975.

O JORNAL. Rio de Janeiro: [s. n.], ano 37, n. 11.349, 8 set. 1957.

PAIVA, S. C. de. Viva o rebolado! Vida e morte do teatro de revista brasileiro. Rio de 

Janeiro: Nova Fronteira, 1991.

PAMPLONA, F. O encarnado e o branco. Rio de Janeiro: NovaTerra, 2013.

PEIXOTO, L.; BÔSCOLI, G. Momo na fila: revista carnavalesca em dois atos. Rio de 

Janeiro: Centro de Documentação e Pesquisa da Funarte, 1944.

PEIXOTO, L.; SENNA, S. C.; PINTO, W. Carnaval da vitória: revista carnavalesca em 

dois atos. Rio de Janeiro: Centro de Documentação e Pesquisa da Funarte, 1946.

SANTOS, J. F. dos. Nunca foi tão bom ir ao teatro no Rio. Jornal do Brasil, Rio de 

Janeiro, ano 96, n. 326, p. 4, 4 mar. 1987.

SEIGEL, M. Uneven encounters: making race and nation in Brazil and the United 

States. Durham: Duke University Press, 2009.

SHAW, L. Carmen Miranda. London: BFI: Palgrave Macmillan, 2013.

SOUSA, J. G. M. M. de. Vestidos para brilhar: uma análise da trajetória dos des-

taques das escolas de samba do Rio de Janeiro. 2016. Dissertação (Mestrado  

em Artes) – Universidade do Estado do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2016.



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      115

Folia em revista

STOREY, J. Teoria cultural e cultura popular: uma introdução. São Paulo: Edições 

Sesc, 2015.

TINHORÃO, J. R. Música popular: teatro & cinema. Petrópolis: Vozes, 1972.

VENEZIANO, N. As grandes vedetes do Brasil. São Paulo: Imprensa Oficial do 

Estado de São Paulo, 2010.

VENEZIANO, N. Não adianta chorar: teatro de revista brasileiro…Oba! Campinas: 

Editora da Unicamp, 1996.

VENEZIANO, N. O teatro de revista no Brasil: dramaturgia e convenções. 2. ed. 

São Paulo: Sesi-SP Editora, 2013.

Recebido em 22/10/2022

Aprovado em 24/10/2022

Publicado em 20/12/2022



sala preta

Eu, protagonista – Crítica de Fuck me,  
de Marina Otero

Me, protagonist – Review of Fuck me  
by Marina Otero

Yo, protagonista – Crítica de Fuck me,  
de Marina Otero

Heloísa Sousa

Heloísa Sousa
Doutoranda em Artes Cênicas pelo Programa de Pós-Graduação 

em Artes Cênicas na Universidade de São Paulo (USP) e bolsista 
Capes. Diretora, crítica de teatro e uma das fundadoras do site Farofa 

Crítica em Natal (RN). Membro da Seção Brasileira da Associação 
Internacional de Críticos de Teatro.

DOI: 10.11606/issn.2238-3867.v21i2p116-130

Críticas



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      117

Eu, protagonista – Crítica de Fuck me, de Marina Otero

Resumo

Este texto traz uma análise crítica da obra Fuck me, da diretora, autora e intérprete 

Marina Otero, e apresenta algumas escolhas cênicas da artista que reverberam 

em questões emergentes para a cena contemporânea latino-americana no que 

diz respeito às experimentações sobre o teatro do real e as possibilidades de 

protagonismo feminino.

Palavras-chave: Marina Otero, Fuck me, Autoficção, Objetificação.

Abstract

This text is a critical analysis of the play Fuck me, by director, author, and 

performer Marina Otero, and presents some of the artist’s scenic design choices 

that reverberate in emerging questions for the Latin America contemporary 

scene regarding the experiments on the theater of the real and the possibilities 

of female protagonism.

Keywords: Marina Otero, Fuck me, Autofiction, Objectification.

Resumen

Este texto realiza un análisis crítico del espectáculo Fuck Me, de la directora, 

autora e intérprete Marina Otero, y expone algunas decisiones escénicas de 

la artista que repercuten en cuestionamientos emergentes para la escena 

contemporánea latinoamericana, con relación a las experimentaciones sobre el 

teatro de lo real y las posibilidades de protagonismo femenino.

Palabras clave: Marina Otero, Fuck Me, Autoficción, Objetificación.

As mulheres, quase sempre, foram narradas por homens. Nossas bio-

grafias, ficções, experimentações, personalidades e silhuetas foram ampla-

mente descritas e analisadas por autores homens que construíram a maior 

parte da literatura ocidental. Esses autores criaram inúmeras personagens 

femininas a partir de seus pontos de vista e desejos. A literatura, como parte 

de nossa expressão artística e cultural, também vai gradativamente influen-

ciando nosso cotidiano, determinando modos de se vestir, de se comportar, 

de falar, de pensar e de agir a partir dessas mesmas narrações. Isso indica 

que nossos imaginários são bombardeados e moldados por essas referên-

cias, que nos fazem acreditar em expectativas a que devemos corresponder, 

em termos de corpo, subjetividade e anseios.



118						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Heloísa Sousa

Em Um teto todo seu, Virginia Woolf (1928), escritora inglesa, se dedica a 

pensar sobre o que as mulheres precisam para escrever ficções e se tornarem 

autoras presentes e relevantes no campo da literatura. Ela destaca, então, que 

outras mulheres precisam se tornar não apenas protagonistas das narrações, 

mas também dos movimentos de escrita e criações dessas mesmas persona-

gens, sendo necessárias condições específicas e ideais para isso.

“Era estranho pensar que todas as grandes mulheres da ficção, até a 

época de Jane Austen, eram não apenas vistas pelo outro sexo, como também 

vistas somente em relação ao outro sexo” (WOOLF, 1928, p. 103). Para além 

de uma reiteração da heteronormatividade compulsória e suas elaborações 

romantizadas, existe um gesto que determina mulheres como objetos de de-

sejo, de inspiração, de quaisquer outros tipos de relação. Elas existem a partir 

do que o outro manipula, determina e almeja; e essas ficções não satisfazem 

a necessidade de nos vermos reapresentadas em nossa complexidade.

Se esse vazio ou apagamento é identificado na literatura, ele também é, 

portanto, perceptível nas dramaturgias que se acumulam no teatro ocidental. 

Inúmeras e icônicas personagens femininas foram elaboradas por autores, 

desde a ambiciosa Lady Macbeth, de William Shakespeare, figura fundamen-

tal para instigar os desejos violentos de Macbeth (da peça homônima, apre-

sentada pela primeira vez em 1606); até Nora Helmer, em Casa de Bonecas 

(1879), de Henrik Ibsen, em seu desejo disruptivo por uma autonomia do 

papel social que lhe é imposto; e ainda a boca verborrágica e absurda des-

crita em Not I (1972), de Samuel Beckett, para citar alguns exemplos. Ainda 

sobre o ensaio de Woolf, a autora provoca: “Casadas contra sua vontade, 

mantidas num só cômodo e com uma só ocupação, como poderia um dra-

maturgo fornecer delas uma avaliação integral, interessante ou verdadeira?” 

(WOOLF, 1928, p. 104). Em contrapartida, dramaturgas como Gertrude Stein 

e Sarah Kane, na segunda metade do século XX, elaboram um percurso sig-

nificativo na escrita e trazem destaque aos seus estilos, formas de elaborar o 

pensamento e de sugerir estéticas.

A questão aqui não é enumerar dramaturgos e dramaturgas para rea-

lizar algum balanço quantitativo, nem desconsiderar completamente as per-

sonagens, ficções e outras narrativas de protagonistas femininas escritas por 

homens. O que podemos trazer do ensaio de Woolf é a urgência, um pouco 



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      119

Eu, protagonista – Crítica de Fuck me, de Marina Otero

antiga, de espaços de criação e fruição de histórias criadas por mulheres so-

bre si, sobre outras, e a partir de suas diversidades.

O que acontece quando mulheres passam a escrever sobre si mesmas? 

O que acontece quando mulheres passam a inventar figuras para compor 

os imaginários de uma sociedade? O que acontece quando mulheres criam 

personagens a partir de suas próprias vivências e as aproximam da realidade 

em um esforço contranarrativo?

[…] um dos principais pontos das contra-narrativas é a conquista de uma 
posição de agenciamento e de menor passividade pelos grupos margi-
nalizados, de forma que possam assumir uma posição central na consti-
tuição de narrativas e para que não sejam apenas objetos das mesmas, 
oferecendo, desse modo, pontos de vistas heterogêneos e mais comple-
xos sobre as vivências que a narrativa dominante frequentemente obs-
curece ou distorce. (LORIA, 2017, p. 95)

A ação artística da diretora, autora e intérprete argentina Marina Otero 

soma-se às proposições de outras artistas latino-americanas que tencionam 

os gêneros e colocam mulheres como sujeitos e objetos das obras, sugerindo, 

por vezes, inversões no que diz respeito a essa objetificação. Há um espaço 

cada vez mais amplo para que artistas do teatro, da dança e da performance 

possam criar personagens a partir de si e reelaborar suas próprias histórias 

em um esforço literário, narrativo e ficcional, tencionando a exposição de seus 

corpos e percursos. Dessa forma, histórias associadas às figuras femininas 

e narradas por mulheres passam a problematizar as questões de gênero, 

revelá-los em seus sistemas ficcionais e centralizar sua diversidade, comple-

xidade e realidade.

O que observamos no teatro, especificamente nas práticas de escritas 

dramatúrgicas, são algumas guinadas e aglutinações que seguem as trans-

formações sugeridas e experimentadas na literatura de forma mais ampla. 

Durante muitos anos, as dramaturgias ficcionais eram imperativas, com 

suas personagens e histórias inventadas para tratar de questões pertinen-

tes aos tempos vividos. O teatro, então, encenava essas histórias, figuras e 

seus diálogos que replicam o cotidiano, por vezes, de modo crítico. Porém, 

o século XX é também marcado pela presença dos ditos teatros do real, que 

passam a centralizar as possibilidades autobiográficas, dos depoimentos 



120						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Heloísa Sousa

pessoais e documentais, nos quais traços da realidade tomam espaço para 

falar de si e por si mesma.

A abrangência do termo engloba uma grande variedade de modos de 

criação de forma a evidenciar suas fontes documentais, que podem ad-

vir de transcrições, gravações, entrevistas, depoimentos, documentários, 

fotografias, entre outros, e podem incluir o deslocamento espacial para 

algum site specific (isso é, espaços que se tornam teatrais pelo uso, mas 

que tem outras funções na vida real), ou serem transmitidos ao vivo pela 

internet, em tempo real: o importante é que produzam um “efeito de real” 

(BARTHES, 2004), um efeito que confira alguma legitimidade e eviden-

cie a relação do que traz a arte com o real verdadeiro, ou até mesmo, 

que seja realmente verdadeiro o que se tome como arte. (CARREIRA; 

BULHÕES-CARVALHO, 2013, p. 34)

É na segunda metade desse mesmo século que vemos surgir um movi-

mento autoficcional na literatura que recai para as proposições cênicas, numa 

retomada das ideias de personagens e histórias fictícias narradas anterior-

mente, mas que agora são criadas a partir de trajetórias reais, e elaboran-

do um estilo e prática de escrita que confundem o público, propositalmente, 

quanto à veracidade das situações apresentadas. Não é apenas um jogo en-

tre ficção e realidade, mas uma tentativa de mostrar o quão diluídas são as 

fronteiras entre esses dois campos e o quanto eles, juntos, compõem a nossa 

percepção do mundo.

O termo autoficção é apresentado em 1977 pelo escritor Serge 

Doubrovsky, que, segundo a artista-pesquisadora Janaína Leite (2014), re-

conhece que a escrita, mesmo quando em primeira pessoa e se debruçando 

sobre experiências reais e vividas, está sempre acompanhada de um estilo 

e de um ato ficcional. Na reescritura do passado, na recuperação de uma 

memória, na reencenação de um fato, existe associado um esforço criativo 

que reorganiza essa realidade a partir do modo como fomos afetados por 

ela; é assim que elaboramos na vida, na escrita e no teatro. Dessa forma, 

temos a “autoficcção como a possibilidade de se transitar entre a autobio-

grafia, o discurso referencial e a ficção, tendo a figura do autor plasmada na 

do narrador” (LEITE, 2014, p. 20).



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      121

Eu, protagonista – Crítica de Fuck me, de Marina Otero

Trago essa introdução contextual e conceitual para localizar a obra 

Fuck me, de Marina Otero, e poder, então, traçar uma análise crítica sobre 

esta, reconhecendo a sua autonomia, mas também sua relação intrínseca 

com um percurso artístico traçado pela criadora, assim como suas relações 

com obras que compartilham o mesmo tempo e circundam o que nomeamos 

como contemporaneidade.

Em 2012, Otero inaugura a série Recordar para vivir com a estreia da 

peça Andrea, onde cria uma personagem a partir de si mesma, um alter ego. 

A série traz uma sequência de espetáculos que colocam a vida pessoal da 

própria artista como matéria principal de criação das obras. Em seguida, en-

tre 2015 e 2020, ela apresenta Recordar 30 años para vivir 65 minutos, onde 

refaz memórias de sua vida em cena, numa constante atualização da obra 

seguindo a passagem de seu tempo de existência no mundo, o que lhe per-

mite acumular novas lembranças e experiências. Em 2020, Otero estreia Fuck 

me, terceira obra da série que se constrói sobre a impossibilidade de realizar 

o espetáculo do modo como a artista o havia concebido inicialmente.

Acometida por três hérnias de disco decorrentes dos contínuos esforços 

de um corpo que dança por anos até o desgaste, as lesões se agravam duran-

te o processo de criação de Fuck me e obrigam-na a interromper os ensaios 

para passar por cirurgia. A situação a impede de andar, dançar – e foder –  

por alguns meses. Ainda sustentada pela necessidade de materializar a obra 

seguindo o mote de sua pesquisa autoral, onde sua vida é seu principal ma-

terial artístico, Otero posiciona outros cinco intérpretes para estarem em cena 

e realizarem suas partituras corporais, dançarem suas coreografias. A artista, 

desse modo, coloca-se como autora-diretora em cena, em uma proposta  

performativa onde o gesto de criação da cena é posto diante do nosso olhar. 

Quando Renato Cohen (2004, p. 26) nos diz que a performance é “antes de 

tudo uma expressão cênica; um quadro sendo exibido para uma plateia não 

caracteriza uma performance; alguém pintando esse quadro, ao vivo, já pode-

ria caracterizá-la”, ele reitera que a ação performativa se configura no momen-

to exato da apresentação. Algo se forma diante do nosso olhar.

Embora o teatro e a dança sejam frequentemente associados e criados 

por procedimentos de repetição, ensaios e configurações prévias de cenas apre-

sentadas a um público, Otero realiza um gesto semelhante ao do encenador 



122						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Heloísa Sousa

polonês Tadeusz Kantor ou da encenadora brasileira Janaína Leite quando 

se coloca em cena presentificando a si mesma como diretora, atriz e perso-

nagem. Ela se apresenta ao público como criadora, como matéria da criação 

e, ainda, como incapacitada de se representar como desejava. Assume todas 

as posições que são majoritariamente assumidas por homens nas criações 

artísticas; ela é a diretora, a dramaturga e a protagonista. Na cena, em si, 

ainda manipula os outros corpos em função daquilo que imagina – os atores 

são como marionetes –, e, ainda assim, ela se expõe no mesmo jogo quando 

nos informa que tudo o que disser virá de um ponto em seu ouvido – apenas 

repetirá o texto no momento presente.

É um esforço narcisista, como ela mesma reitera:

Sempre me imaginei ocupando o centro da cena como uma heroína, 

vingando-me de todos e tudo. Mas o corpo não deu para tanta batalha. 

Hoje, deixo meu lugar para os intérpretes. Vou ver como eles emprestam 

seus corpos à minha causa narcisista. (FUCK…, 2022)

Mas não seria o narcisismo uma prática igualmente fundamental da 

constituição do ser? Uma fase do espelhamento de si no outro como tentativa 

de se reconhecer e de se tornar objeto de desejo para si mesma? Mais rele-

vante do que a história que é compartilhada, interessa-nos pensar, enquanto 

ação artística, o modo como se decide realizar essa partilha – e esse modo 

diz respeito às escolhas na cena. Mas para quê? A própria artista parece nos 

responder quando diz que:

Não sou bailarina, não sou atriz, não sou coreógrafa, não sou escritora. 

Sou uma caprichosa que faz tudo isso para saber para que vim ao mun-

do. Parece que o mundo real é ficção e a ficção, uma remota possibilida-

de de encontrar-se. (FUCK…, 2022)

A escolha pelo gesto artístico na autoficção e de reencenar sua pró-

pria trajetória evidencia uma tentativa de utilizar a arte para se lembrar e 

se reconhecer; é um modo de sublinhar a história e a identidade de si para 

si mesma. Mas, para além de um esforço egoico, um simples diário ence-

nado ou algo que serviria apenas à própria artista, existe a apresentação 

de um movimento comum aos sujeitos de tentarem se compor através das 



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      123

Eu, protagonista – Crítica de Fuck me, de Marina Otero

narrações, dos registros, das retomadas das situações vividas. Não é uma 

obra de mobilização coletiva que busca a reverberação de si no outro para 

instauração de um corpo em comum, mas uma obra do campo estético e 

político da intimidade, que expõe traços pessoais como gestos reincidentes 

para elaboração das subjetividades. Como dito anteriormente, mais relevan-

te do que a história é o modo como ela é contada.

Esse gesto artístico se aproxima de uma abordagem psicanalítica. Otero 

se projeta sobre os demais corpos, solicita que eles repitam suas movimenta-

ções e coreografias do passado, escolhe suas silhuetas e os modos como se-

rão vistas em cena. Os atores são Marina em alguma medida, e são também 

os outros com quem ela cruza em seu percurso. Não à toa, são cinco homens: 

cinco corpos com pênis expostos, matéria dos seus desejos e da sua vingan-

ça. Se ela não pode dançar, que eles, então, façam-no por ela, para que ela 

possa também ver a si mesma neles. Ver a si mesma em outra potência.

Fuck me é mais uma obra em que a artista materializa seu desejo de 

transformar sua própria vida em arte, e, para tanto, torna-se objeto de pes-

quisa. Mas não porque ela se compreenda e possa apresentar-se como to-

talidade ou produto acabado de um processo, de um percurso. Ao contrário, 

a artista usa da arte para compreender seu próprio trajeto, reencenando sua 

vida. Viver, memorizar, viver de novo talvez, para memorizar ainda melhor. 

Registrar-se, observar novamente, evitar esquecer de si e das situações vi-

vidas, reconstruir essas memórias – já sendo assim um ato ficcional; esse é 

um modo de permanecer vivo. Ao repassar suas vivências, reencená-las, uma 

crise existencial torna-se evidente, e cada um busca a ficção que melhor lhe 

convém para lidar com seus inexplicáveis da vida… Alguns buscam a religião; 

outros, a psicanálise; outros, a arte.

Porém, como partir de si e ainda reverberar no outro? Afinal de contas, 

a cena teatral ainda é uma forma que se estabelece no encontro entre artista 

e público. Onde o particular se torna compartilhado e promove vínculos com 

o espectador? A obra de Otero centraliza um narcisismo, mas, para além de 

uma elucubração sobre si que formaliza uma cena endógena, ininteligível e 

que não assume o esforço radical de se colocar como matéria de pesquisa – 

levantando questões sobre si –, a artista coloca em cena traços comuns e re-

incidentes da nossa subjetividade e das nossas tentativas de constituição de 



124						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Heloísa Sousa

um ego, passando pela memória, pelas cicatrizes, pelo tempo, pelo espelho. 

A vida pessoal reconstruída como ficção torna-se paisagem para apresentar 

corpos que simbolizam um movimento comum sobre “lidar consigo”.

Dessa forma, para além das elaborações filosóficas e conceituais possí-

veis a partir da experiência de recepção de Fuck me, a ação crítica também 

pode se debruçar sobre uma análise das estratégias de encenação da artista. 

Existem algumas questões importantes nessa obra – ações que mobilizam a 

estruturação da encenação: autoficcionalizar, artificializar, objetificar e foder.

Escolher a autoficção como lugar de criação é, também, uma forma de 

afirmar a teatralidade da obra dentro desse campo que toma os documentos, 

depoimentos e histórias reais como material de criação. Quando se decide 

por este procedimento, o processo de criação em si parece se articular numa 

tentativa de representar a si mesma, representar seu trajeto e posicionar ou-

tros corpos em cena representando a artista e algumas expectativas fálicas 

com as quais temos que lidar quando nossa performance de gênero se cons-

trói a partir de seu dito antônimo. Ela, então, faz um deslocamento temporal 

da história, presentifica um passado, alarga-o e confunde o público sobre a 

veracidade do que está posto; e, dessa forma, não deixa de continuar criando 

uma personagem de si, como fez em Andrea.

O percurso para a autoficção faz a artista retornar ao passado em um 

esforço de reativação da memória – uma estratégia para não esquecer.  

Ao mesmo tempo, enquanto rememoramos, também inevitavelmente recom-

pomos, pois nossa mente reorganiza os fatos vividos do modo como nos con-

vém, e as fronteiras entre ficção e realidade tornam-se borradas desde a vida, 

reverberando nas obras. A ação mental de organização das memórias e da 

constituição de si é retomada como ação artística e consciente.

É, portanto, necessário inventar a forma que convém a cada experiência. 

Essa afirmação é chave dentro [dessa] reflexão […]. Em primeiro lugar, 

porque ela afirma que não há uma maneira natural, objetiva de se narrar 

a vida, em segundo lugar, porque traz para o plano da invenção a pro-

dução dos enunciados sobre a nossa experiência. (LEITE, 2014, p. 29)

Nessa ação artística, o que interessa não é apenas uma explanação 

da sucessão dos fatos vividos pela artista, mas, sim, as escolhas que ela 



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      125

Eu, protagonista – Crítica de Fuck me, de Marina Otero

faz enquanto dramaturga e encenadora para apresentar uma reorganização 

desses mesmos fatos, potencializando os aspectos que julga relevantes – 

mesmo que esses aspectos não correspondam puramente à realidade vivida, 

mas que poderiam ser uma realidade se estendermos o esforço imaginativo 

de complementar o futuro a partir do presente: e se tal coisa tivesse aconte-

cido após isso? É nesse ponto de composição que o vínculo com o espec-

tador também é estabelecido.

Em Fuck me, a narração de Otero sobre o processo de criação da obra, 

as impossibilidades que se sucedem, o desejo de reencenar fatos de sua vida e 

de se colocar como material de criação friccionam-se com a cena apresentada, 

com os atores que reperformam-na, enquanto ela também reperforma a si ou 

um passado de si – e que não deixa de ser uma forma do momento presente. 

Ela encena, portanto, uma cicatriz, o trajeto como marca – seja física, psíquica 

ou simbólica. Ao se autoficcionalizar, ela também se distancia de si, em alguma 

medida, para tentar se reaproximar como consequência. A ação artística se 

confunde radicalmente com a ação subjetiva de se compreender no mundo.

Para construir essa cena com base no real, Otero dispõe de recursos 

comuns a essa estética, na qual é apresentado ao espectador o percur-

so da própria pesquisa – que se confunde com o processo de criação –, 

comprovado por arquivos, documentos e depoimentos que tomamos como 

verdadeiros pelo modo como são enunciados em cena. Mesmo que o es-

pectador lide com a dimensão da desconfiança, ainda assim, ela está num 

campo de incerteza sobre o real – e, nessa incerteza, a realidade ainda é 

uma possibilidade não descartada. No caso de Fuck me, estamos diante do 

depoimento da própria artista junto com alguns arquivos que são exibidos, 

como as fotografias de quando passou por cirurgia. Ela tenta nos convencer 

das marcas em seu próprio corpo e de sua silhueta enrijecida como docu-

mento vivo e marcado temporalmente por aquela história. A justificativa que 

apresenta para a situação de seu corpo debilitado em cena não é apenas 

completamente plausível, como parece reiterar um destino comum aos cor-

pos de mulheres que dançam profissionalmente.

Independentemente de seu corpo estar hoje incapacitado de dançar ou 

não, as lesões ganham uma dimensão simbólica e real nas camadas do cor-

po e da subjetividade; a artista manipula nossas expectativas para gerar um 



126						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Heloísa Sousa

pacto de confiança que justifica as escolhas da encenação quanto às objeti-

ficações que se seguem do outro e dela mesma. É mais sobre presentificar e 

rememorar materialmente as marcas – reencenar as cicatrizes.

Sublinhar a artificialidade é outra escolha que, além de estruturar a en-

cenação como um jogo com as próprias memórias, seus desejos e elementos 

de cena, também brinca com a teatralidade e as formas de reapresentação 

de um fato. As cenas são, nitidamente, uma reprodução do que já foi vivido. 

Otero solicita que seus atores – e ela mesma – reproduzam as falas que ela 

cria e dispara por fones de ouvido, assim como pede que eles tentem imitar 

as cenas que ela iria dançar, ao mesmo tempo que representam seu encontro 

com figuras masculinas nesse percurso.

O reconhecimento da representação por parte do espectador é o elemento 
chave que permite exatamente a identificação do real. […] Em se tratando 
do teatro, a impossibilidade da completa ilusão de realidade reafirma a tea-
tralidade como instrumento da irrupção do real. Nesse caso, para que o real 
surja é preciso que o espectador perceba como o procedimento ficcional 
o conduz à experiência da realidade e, como isso, transforma o ato da 
recepção. (CARREIRA; BULHÕES-CARVALHO, 2013, p. 37)

Para lapidar essa artificialidade, Otero trabalha com escolhas que tra-

zem uma aura pop para a cena, e a identificação com certos elementos é rápi-

da, como o padrão dos corpos dos atores em cena; a peruca para representar 

um modo de atuar a protagonista; as gravações com celular; as repetições 

coreográficas; a criação de uma música sobre a obra, disponível em serviços 

de streaming; e o cartaz-título pulsando ao fundo como marca cenográfica. 

Estamos nitidamente diante de uma encenação, de um exercício estético e de 

uma operação artística sobre um sujeito.

A escolha pela presença dos cinco atores para realizar a cena que Otero 

não pode fazer é também uma estratégia de objetificação. É uma ação que 

nos lembra a ideia das marionetes proposta pelo encenador Gordon Craig 

quando percebe o corpo como elemento cenográfico e traz para a cena um 

“procedimento de criação que considera o aspecto inerte da matéria em re-

lação ao movimento que possui potência de animá-la” (COSTA, 2019, p. 2).  

A matéria que Otero faz deslocar não é inerte e muito menos inorgânica, 

mas a operação se repete quando ela permite que os corpos se movam 



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      127

Eu, protagonista – Crítica de Fuck me, de Marina Otero

somente a partir dos seus desejos sobre aquilo que anseia ver. Não à toa, 

ela nomeia todos os atores em cena de Pablo, seguidos de uma sequência 

numérica, citando um nome recorrente entre os homens com quem ela se 

envolveu pessoalmente. A supressão dos nomes é parte da estratégia evi-

dente de objetificação.

Se, durante muitos anos na história da arte, corpos identificados como 

femininos foram objetificados para servir aos interesses dos homens cria-

dores, em Fuck me, Otero experimenta uma inversão desse ato criativo. 

Historicamente, mulheres são frequentemente docilizadas – para utilizar o 

termo de Michel Foucault –, e esses corpos docilizados são aqueles contro-

lados por estratégias de poder e outros dispositivos, servindo a um propó-

sito de manutenção de alguma forma social, política, cultural e econômica.  

Na inversão proposta pela obra em questão, os homens se fingem docilizados 

para que a manipulação aconteça como operação cênica. Entretanto, essa 

inversão é apenas um jogo; nem representa, nem subverte os sistemas, de 

fato, mas reposiciona os imaginários. E se?

Quando destaco a posição de objeto que os atores desempenham na 

cena de Fuck me, não significa que esses objetos percam algum traço afe-

tivo ou de subjetividade – os objetos também afetam e, por isso, podem ser 

considerados corpos. No entanto, esses traços não emergem dos próprios 

objetos; antes são projetados sobre eles pela figura tida como sujeito de fato. 

Por isso, reconheço como uma lógica de manipulação e não necessariamen-

te de silenciamento. A diretora põe os atores-bonecos-modelos para dançar 

novamente seus movimentos – aqueles que ela não pode mais executar –,  

e o faz para recuperar seu prazer. Nesse sentido, pela estratégia de Otero em 

cena, podemos identificar que a ação de objetificar realizada por uma artista 

mulher é eficiente quando o prazer na ação é perceptível e mobilizador. Não é 

pela vingança, reparação ou agressividade. Está mais próximo do sadismo e 

da ironia para se construir como uma ação em si, e não apenas uma reação.

Por último, falo da ação que dá o título da obra. Otero cria uma encena-

ção que é também sobre o desejo de ser fodida. Esse foder se ramifica em 

ações literais e simbólicas, mas se ramifica diante de um paradoxo, pois o que 

é fodido é o objeto. Compreendendo essa ação dentro de uma lógica de jogo, 

existe um desejo de performar o objeto ao mesmo tempo que há uma recusa 



128						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Heloísa Sousa

à objetificação. Para uma mulher, sua condição de objeto é fundamental para 

que se efetive a docilização e é, portanto, reiterada em todas as instâncias. 

Tudo é usado como justificativa para o descarte do corpo ou sua aniquilação, 

permitindo sua existência somente dentro dos limites da projeção de um outro 

masculino para o qual deve servir.

Para inverter a objetificação, Otero dispõe dos atores em cena e do 

máximo de manipulação sobre eles, seja na imagem ou nas ações. Embora 

sua figura de manipuladora seja sempre vacilante, do ponto de vista da 

recepção – porque o mundo encontra um modo de não a deixar triunfar 

nessa estratégia –, as próprias lesões no corpo parecem uma forma de 

ser fodida pela vida, ainda que ela pareça ser a responsável por seus  

próprios danos. Uma leitura possível da cena posta é que a ação de objetificar, 

quando realizada por uma mulher, vai tender ao fracasso, porque os homens 

triunfam até como objetos e as mulheres fracassam inclusive como sujeitos.  

A heroína que Otero almeja como protagonista da cena não se consolida até 

o retorno da artista ao palco após o final da encenação.

Em contrapartida, há também um gesto de captura, evidenciado inclusive 

na música Fuck me, de Julian Rodriguez Rona, composta exclusivamente para 

a encenação, quando ela toma para si o desejo de ser fodida. Esse desejo de 

ser objeto se apresenta como uma atitude e não como uma consequência. 

Existe uma sede em ser penetrada e as variações simbólicas disso, que se 

materializam num gozo por ter nascido sem, mas com um buraco que engole 

o mundo. Se ela atravessa percalços que a impedem de seguir com a criação,  

ela também se reapropria disso como condição própria para poder criar. Ela é  

fodida – ou interditada – pela vida, ao mesmo tempo que deseja, de algum 

modo, essa condição como experiência de prazer e não de subalternidade.

A pesquisa artística de Marina Otero sobre sua própria vida só se encer-

rará com sua morte. Neste ano de 2022, ela continua sua série estreando a 

obra Love me, com o título reposicionando a experiência do amor após a foda. 

É fundamental destacar que a obra da artista ganha outra potência e criticida-

de quando vista em perspectiva diante da série. Aqui, a obra é algo para além 

da encenação e se conecta na sequência de criações em que as estratégias 

descritas anteriormente podem ser investigadas e apuradas de novo.



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      129

Eu, protagonista – Crítica de Fuck me, de Marina Otero

Referências bibliográficas

CARREIRA, A.; BULHÕES-CARVALHO, A. M. de. Entre mostrar e vivenciar:  

cenas do teatro do real. Revista Sala Preta, São Paulo, v. 13, n. 2, p. 33-44, 2017. 

DOI: 10.11606/issn.2238-3867.v13i2p33-44.

COHEN, R. Performance como linguagem. São Paulo: Perspectiva, 2004.

COSTA, R. D. Artificialidade Intencional: um princípio para reposicionar o corpo.  

Revista Brasileira de Estudos da Presença, Porto Alegre, v. 9, n. 2, e85089, 

2019. DOI: 10.1590/2237-266085089

FUCK me. Sesc, Santos, 26 ago. 2022. Disponível em: https://bit.ly/3zvjunM. Acesso 

em: 31 out. 2022.

LEITE, J. F. Autoescrituras performativas: do diário à cena: as teorias do autobio-

gráfico como suporte para reflexão sobre a cena contemporânea. 2014. Disserta-

ção (Mestrado em Artes Cênicas) – Escola de Comunicações e Artes, Universida-

de de São Paulo, São Paulo, 2014.

LORIA, Luana. Os conceitos de contra-narrativa e contra-imaginário. In: LORIA, L.  

Manifestações artísticas como contra-narrativas: estudos de casos de periferias 

do Rio de Janeiro e de Lisboa. 2017. Tese (Doutorado em Ciências Humanas) –  

Universidade Federal de Santa Catarina, Florianópolis, 2017. f. 91-98.

WOOLF, V. Um teto todo seu. São Paulo: Círculo do Livro, 1928.

Ficha técnica de Fuck me:

Direção e dramaturgia: Marina Otero.

Elenco: Augusto Chiappe, Cristian Vega, Fred Raposo, Matías Rebossio, Miguel  

Valdivieso e Marina Otero.

Projeto de iluminação e espaço: Adrián Grimozzi.

Espaço e iluminação em circulação / Direção técnica: David Seldes e Facundo David.

Figurinos: Uriel Cistaro.

Edição digital e música original: Julián Rodríguez Rona.

Consultoria de dramaturgia: Martín Flores Cárdenas.

Assistência de direção: Lucrécia Pierpaoli.

Assistência coreográfica: Lucía Giannoni.

Assistência de iluminação e espaço: Carolina Garcia Ugrin.

Artista visual: Lúcio Bazzalo.

Montagem técnica audiovisual: Florencia Labat.

Estilo de figurino: Chu Riperto.

Fotografia: Matías Kedak.

Figurinista: Adriana Baldani.



130						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Heloísa Sousa

Produção e produção executiva: Mariano de Mendonça.

Distribuição: T4 / Maxime Seugé & Jonathan Zak.

Coprodução: Festival Internacional de Buenos Aires (FIBA).

Coordenação técnica no Brasil: Bruno Garcia.

Assistente de produção no Brasil: Carla Gobi e Claudia Torres.

Assessoria jurídica no Brasil: Martha Macruz de Sá.

Produção no Brasil: Pedro de Freitas – Périplo.

Obra assistida em 15/09/2022, Mirada – Festival Ibero-Americano de Artes Cênicas, 

Santos (SP), Brasil.

Recebido em 26/09/2022

Aprovado em 07/11/2022

Publicado em 20/12/2022



sala preta

O diálogo entre materiais e a construção 
da desordem: resenha de Guerras civis: 

ilhas de desordem de Heiner Müller,  
de Ingrid Koudela

The dialogue between materials and the 
construction of disorder: review of Guerras civis: 

ilhas de desordem de Heiner Müller,  
by Ingrid Koudela 

El diálogo entre los materiales y la construcción 
del desorden: reseña de Guerras civis: ilhas de 

desordem de Heiner Müller,  
de Ingrid Koudela

Maria Lúcia de Souza Barros Pupo

Maria Lúcia de Souza Barros Pupo
Professora titular do Departamento de Artes Cênicas da  

Escola de Comunicações e Artes da Universidade de  
São Paulo (ECA-USP), onde atua particularmente na  

Licenciatura e orienta pesquisas de mestrado e doutorado em 
Pedagogia das Artes Cênicas. Pesquisadora do Conselho  

Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico (CNPq).  
Sua experiência profissional abrange pesquisas sobre mediação  

teatral e ação cultural em diferentes contextos brasileiros e em países 
como França, Marrocos e Bélgica.

DOI: 10.11606/issn.2238-3867.v21i2p131-136

Resenhas



132						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Maria Lúcia de Souza Barros Pupo

Resumo

A publicação de Ingrid Dormien Koudela, Guerras civis: ilhas de desordem 

de Heiner Müller (Perspectiva, 2021) é aqui apresentada, ressaltando-se 

a fragmentação textual, a intertextualidade e as possibilidades lúdicas que 

perpassam a dramaturgia do escritor e diretor teatral alemão.

Palavras-chave: Fragmentação, Intertextualidade, Possibilidades lúdicas.

Abstract

Ingrid Dormien Koudela’s publication, Guerras civis: ilhas de desordem, de 

Heiner Müller (Perspectiva, 2021), is presented here, highlighting the textual 

fragmentation, intertextuality, and the playful possibilities that pervade the 

work of the German writer and theater director.

Keywords: Fragmentation, Intertextuality, Playful dimension.

Resumen

Este texto presenta la publicación de Ingrid Dormien Koudela, Guerras 

civis: ilhas de desordem de Heiner Müller (Editorial Perspectiva, 2021), 

que resalta la fragmentación textual, la intertextualidad y las posibilida-

des de carácter lúdico que atraviesan la obra del dramaturgo y director 

teatral alemán Heiner Müller.

Palabras clave: Fragmentación, Intertextualidad, Posibilidades lúdicas.

Heiner Müller é, sem dúvida, um autor que há muito vem instigando 

encenadores brasileiros. Em 1986, Gerald Thomas apresenta ao nosso 

público a obra do escritor alemão com o espetáculo Quartett, baseado 

no romance epistolar Les liaisons dangereuses de Chordelos de Laclos, 

datado do século XVIII. Logo depois, Márcio Aurélio inicia uma série de 

encenações a partir de textos de Müller, entre os quais podemos lem-

brar Hamlet machine, em 1987; no ano seguinte, Eras (trilogia reunindo 

Filoctetes, Horácio e Mauser); e, em 1989, A missão, uma das peças mais 

conhecidas do autor, cujo tema é o fracasso do processo revolucionário 

nas Antilhas. Outros diretores, tais como Gabriel Villela, Márcio Meirelles, 

José Fernando Azevedo, só para citar alguns, vêm respondendo com ou-

sadia ao desafio de encenar textos do dramaturgo.



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      133

O diálogo entre materiais e a construção da desordem

Sua experiência pessoal de um dos momentos mais convulsionados da 

história europeia, visto ter vivido na Alemanha entre 1929 e 1995, propor-

cionou a Müller uma visão ácida dos totalitarismos daquele período. De sua 

obra emergem temas cruciais, tais como o exame crítico da história alemã ou 

o questionamento do significado dos movimentos revolucionários. Questões 

dessa ordem foram tratadas por Müller enquanto dramaturgo, poeta e ence-

nador e, ainda, na qualidade de membro do conselho artístico do Berliner 

Ensemble na década de 1970 e, posteriormente, também nos anos 1990, 

após a queda do muro.

“Ilhas de desordem”, “espanto” e “desassossego” são termos recorren-

tes quando tentativas de síntese do teatro de Heiner Müller estão em pauta; 

são termos engendrados a partir da perturbação da ordem que caracteriza 

o advento do novo, reiterada em suas criações. Trata-se de um teatro que se 

justifica pela produção da desordem. Subjaz ao seu legado uma crítica aguda 

às visões de determinada esquerda sobre o que é, ou poderia vir a ser, a  

dimensão política do teatro.

Lançado pela editora Perspectiva em 2021, Guerras civis: ilhas de de-

sordem de Heiner Müller, escrito por Ingrid Dormien Koudela, traz no título 

uma referência à colaboração entre Müller e Robert Wilson que resultou no 

espetáculo Civil wars, datado de 1985. Trata-se do segundo livro de Koudela 

sobre o artista, na sequência de O espanto no teatro, outra obra organizada 

por ela, em 2003, também editada pela Perspectiva.

Ambas as publicações tiveram sua origem em pesquisas realizadas pela 

Profa. Ingrid sobre a relação entre o texto e o jogo na abordagem atual das 

peças didáticas de Bertolt Brecht. Heiner Müller escreve sua dramaturgia em 

diálogo e fricção permanente com a teoria e as criações brechtianas. Nesse 

sentido, cabe trazer à tona uma declaração de nosso autor, segundo o qual  

“A etapa mais importante de sua obra [Brecht] é para mim o período do fim 

dos anos vinte até 1933” (MÜLLER, 1997, p. 166), justamente o período en-

tre as duas guerras mundiais em que foram concebidas as peças didáticas.  

Não é demais relembrar que, durante décadas, aquelas peças foram conside-

radas criações de menor envergadura no conjunto da dramaturgia brechtiana 

e que as investigações de Ingrid Koudela são responsáveis pela abordagem 

pedagógica dessa vertente no Brasil.



134						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Maria Lúcia de Souza Barros Pupo

É na esteira das pesquisas da autora que se inscreve esta publicação, 

na medida em que as possibilidades de recorte presentes na dramaturgia mül-

leriana abrem perspectivas de ordem lúdica mediante as quais os jogadores 

são convidados a atualizar a escrita do autor alemão valendo-se de sua  

própria ótica e contexto.

Guerras civis inicia com a peça de Heiner Müller “Vida de Gundling 

Frederico da Prússia. Sono sonho grito de Lessing. Um conto de horror”, 

traduzida pela própria autora e complementada com primorosas notas, que 

permitem ao leitor se situar em meio a referências históricas à obra de dra-

maturgos e poetas do passado, presentes na densa tessitura do autor. Trata-

se de uma dramaturgia exemplar por reunir alguns dos traços mais potentes 

da escritura de Müller. Estamos nos referindo ao diálogo com textos que a 

precederam e à escrita marcadamente fragmentada, que coloca em xeque 

a estrutura dramática.

Marcantes traços estilísticos nessa direção podem ser observados no 

texto. Estamos diante de uma composição a partir de fragmentos textuais 

que dissolvem qualquer pretensão de totalidade; somos confrontados com 

um tratamento paródico e com a presença do jogo dentro do jogo. E estamos 

sobretudo diante de um complexo tratamento intertextual revelado no diálogo 

com os mortos – no caso, grandes escritores como Racine, Shakespeare,  

irmãos Grimm, Schiller, Kleist –, além de nos surpreendermos com a inserção 

de canções populares alemãs. Figuras ilustres do patrimônio cultural europeu 

são expostas às contingências do presente; a peça ilustra bem a grande aber-

tura inerente à obra de Müller: materiais mutáveis, disponíveis à dimensão 

lúdica. Pistas são assim abertas para que a experiência e a visão de mundo 

de quem joga ganhem forma.

Na sequência do livro, outros aspectos da produção do dramaturgo e en-

cenador são focalizados: o caráter performático das obras de Müller; diálogos 

entre o autor e Lessing; a estadia do escritor no Brasil em 1988; o jogo teatral 

com Brecht e Müller; e a experiência do grupo gaúcho Ói Nóis Aqui Traveiz, 

que também encenou A missão.

Hoje podemos verificar que se trata de dramaturgia que traz em seu 

bojo possibilidades de teatro performativo, correlatas ao questionamento da 

figura do personagem, do princípio da ação em cena, ou seja, da estrutura 



Revista sala preta  |  Vol. 21  |  n. 2  |  2022						      135

O diálogo entre materiais e a construção da desordem

dramática no seu conjunto. Procedimentos como a colagem e a construção 

“em abismo” marcam obras cujas densas camadas de leitura nos levam na 

direção oposta ao esquematismo das palavras de ordem.

Podemos observar, à luz da história do teatro recente, que subjaz à cria-

ção dramatúrgica de Müller uma posição contrária a determinado uso político 

do teatro. Assim, para ele, não se trata de definir o que o espectador deve 

concluir sobre a cena, tampouco sustentar a ideia de que caberia ao encena-

dor conduzi-lo a determinados pontos de vista. Ou seja, não está em pauta 

programar o efeito que a cena deve causar. Como aponta o estudioso Olivier 

Neveux, o que cabe vir para o primeiro plano é “a capacidade igual de cada 

espectador de usar aquilo que lhe é apresentado – um espetáculo para o qual 

o espectador não é um sujeito em devir […], mas um sujeito já plenamente 

presente, de posse de todas as suas capacidades” (NEVEUX, 2013, p. 203).

Uma eventual atitude de programação de determinado efeito no destina-

tário caracterizaria aquilo que Jacques Rancière (2012) considera uma atitude 

embrutecedora, mediante a qual alguém explica a outrem alguma coisa, o 

que pressupõe um desequilíbrio de origem a ser sanado por uma das partes. 

Ora, a densidade intertextual que caracteriza a obra mülleriana aponta na di-

reção oposta. Estamos muito longe de uma visão do teatro como “distribuidor” 

de consciência; não é desejável para nosso autor que o futuro político dos 

espectadores venha a ser tributário de um “saber” que lhes seja transmitido.

Na página 77 de Guerras civis, Ingrid Koudela (2021) formula com pro-

priedade uma interrogação que vem sendo respondida de diferentes maneiras 

ao longo da História e para a qual a obra de Heiner Müller apresenta pistas 

singulares: “De que forma, sob quais pressupostos e condições o teatro e a 

arte podem ser ou se tornar políticos?”.

A construção das obras do autor parece constituir em si mesma parte 

dessa resposta. Na esteira de Brecht, a dramaturgia de Müller se revela como 

potente vetor de associações, superposições, contradições, rupturas entre o 

texto e o jogo, o que lhe confere especial envergadura. Suas obras incorporam 

as tão conhecidas mutações observadas na cena posteriormente aos anos 

1950, década da morte de Brecht, ao mesmo tempo em que abrem perspec-

tivas para o jogo com tendências mais recentes, como aquelas verificadas ao 

longo dos 27 anos já decorridos desde o falecimento do próprio Müller.



136						             Revista sala preta  |  Vol. 21 |  n. 2  |  2022

Maria Lúcia de Souza Barros Pupo

De modo incisivo, Müller traz para a berlinda as relações entre o indiví-

duo e o processo histórico, tema que nos toca hoje de modo especialmente 

agudo, diante de totalitarismos emergentes ou já instalados. Ingrid Koudela, 

na continuidade daquilo que já havia ressaltado em relação a Brecht, propõe 

que o tratamento lúdico da obra de Müller contribua para a superação da dis-

tinção entre ator e espectador, mediante a exploração coletiva da complexa 

dramaturgia do autor.

A arte como perturbação do consenso, e, nas palavras de Müller, como 

“laboratório de imaginação social” vem para o primeiro plano em Guerras 

Civis. O leitor brasileiro passa agora a deter chaves originais para penetrar na 

criação desse grande autor, estabelecendo com ela diálogos que contribuam 

para desvendar nossa conturbada contemporaneidade.

Referências bibliográficas

KOUDELA, I. D. Guerras civis: ilhas de desordem de Heiner Müller. São Paulo: 

Perspectiva, 2021.

MÜLLER, H. Guerra sem batalha: uma vida entre duas ditaduras. Tradução de 

Karola Zimber. São Paulo: Estação Liberdade, 1997.

NEVEUX, O. Politiques du spectateur: les enjeux du théâtre politique aujourd’hui. 

Paris: La Découverte, 2013.

RANCIÈRE, J. O espectador emancipado. Tradução de Ivone C. Benedetti. 

São Paulo: WMF Martins Fontes, 2012.

Recebido em 01/10/2022

Aprovado em 10/11/2022

Publicado em 20/12/2022


	_Hlk112849467
	_Hlk118726367
	_Hlk42021856

