
Sankofa. Revista de História da África e de Estudos da Diáspora Africana Ano XIII, NºXXIV, novembro/2020

O VELHO CADILLAC: RAÇA, NAÇÃO E SUPREMACIA BRANCA NA ERA

TRUMP

The Old Cadillac: race, nation and White Supremacy in the age of Trump

Flávio Thales Ribeiro Francisco1

Resumo 

O objetivo deste artigo é analisar a dimensão racial do fenômeno Trump a partir  de uma

perspectiva histórica que acompanha a construção e as reatualizações da supremacia branca. Aqui

discute-se a invenção social do branco e a maneira como, em momentos diferentes de sua trajetória,

a  sociedade estadunidense,  domesticamente e  internacionalmente,  projetou a ideia de “América

Branca” para reforçar hierarquias raciais. O trumpismo reorganiza o excepcionalismo estadunidense

a  partir  de  uma  perspectiva  nacionalista  e,  também,  supremacista  que  procura  dar  respostas  e

soluções à crise hegemônica dos Estados Unidos na ordem mundial e à instabilidade econômica das

classes trabalhadoras brancas.

Palavras-chave: Raça; supremacia branca; identidade nacional; Donald Trump

Abstract

The purpose of this article is to analyze the racial dimension of the Trump phenomenon from

a historical perspective that follows the construction and the updating of white supremacy. Here we

discuss  the social  invention  of  white  people  and the  way in which,  at  different  times  in  their

trajectory,  American  society,  domestically  and  internationally,  projected  the  idea  of  “White

America” to reinforce racial hierarchies. Trumpism reorganizes American exceptionalism from a

nationalist and supremacist perspective that seeks to provide answers and solutions to the United

States'  hegemonic crisis  in  the world order  and the economic  instability  of  the  white  working

classes.

Keywords: Race; White supremacy; national identity; Donald Trump

1 Professor  Adjunto  do  Bacharelado  em  Ciências  Humanas  e  do  Bacharelado  em  Relações  Internacionais  da
Universidade Federal do ABC (CECS-UFABC).

8



Sankofa. Revista de História da África e de Estudos da Diáspora Africana Ano XIII, NºXXIV, novembro/2020

Introdução

Em julho de 2019, o presidente estadunidense Donald Trump, em discurso para uma plateia

de apoiadores, chamou a atenção da imprensa e de especialistas sobre relações raciais ao atacar

quatro mulheres congressistas não brancas. Além de acusá-las de destruírem o Partido Democrata e

questionar a lealdade delas com a nação, insinuou que deveriam voltar para o lugar de origem. O

olhar racializado do presidente acabou ignorando fato de que três delas haviam nascido nos Estados

Unidos (Ayanna Pressley, Alexandria Ocacio-Cortez e Tashida Tlaib) e uma delas, Ilhan Omar, de

origem somali, havia chegado ao país ainda criança. O discurso do presidente, assim como havia

ocorrido em outros momentos, revelava a sua ideia de nação, no qual as populações brancas são

tratadas como edificadoras da nação e únicas protagonistas nas decisões políticas.

Desde a campanha eleitoral em 2016, articulada pelo supremacista Steve Bannon, Donald

Trump  tem  utilizado  subtextos  racistas  que  mobilizam  várias  organizações  supremacistas  dos

Estados  Unidos,  dentre elas a  tradicional  Ku KLux Klan.  O slogan “Fazer  a  América  Grande

Novamente”, que se popularizou através dos bonés com a sigla MAGA, não convocava somente a

sociedade para se engajar em um nova agenda para resgatar economicamente a nação, mas também

comunicava aos segmentos da população branca que o projeto de Trump para o país desafiava a

“América multicultural” de Barack Obama, que representava uma nação inclusiva que incorporava

as “minorias étnicas” como sujeitos históricos das narrativas que organizam o excepcionalismo

estadunidense.  Ou seja,  parte  da interpretação dos problemas econômicos e sociais dos Estados

Unidos  foram enquadrados  pelo  discurso de Trump como problemas  raciais,  em discursos  que

afirmavam  que  as  elites  passaram  a  negligenciar  as  condições  dos  segmentos  populares  da

população branca.

Em um contexto  de aumento proporcional  da população  não branca e  de percepção  de

declínio das populações brancas, como veremos mais adiante, os proponentes da supremacia, que

estavam marginalizados em fóruns subterrâneos da internet, emergiram na era Obama e se lançaram

às ruas motivados pelo discurso codificado da campanha presidencial de Donald Trump. A proposta

deste artigo é compreender a relação entre supremacia branca e nação em momentos históricos dos

Estados  Unidos,  nos  quais  os  supremacistas  reforçaram  a  noção  de  nação  branca  para  impor

hierarquias raciais ou reagir às agendas pautadas pela inclusão de minorias. O fenômeno Trump, em

9



Sankofa. Revista de História da África e de Estudos da Diáspora Africana Ano XIII, NºXXIV, novembro/2020

sua  complexidade,  apresenta  claramente  uma  dimensão  racial,  que  mobiliza  narrativas  e

representações do repertório racista estadunidense, recontextualizando-as para os embates políticos

domésticos e internacionais. Portanto, como veremos ao longo do texto, o trumpismo dialoga com a

supremacia branca constituída historicamente e só pode ser compreendido se inserido nas dinâmicas

raciais dos Estados Unidos.

A invenção dos brancos

Em noticiários e análises sobre as relações raciais estadunidenses, é possível acompanhar o

uso frequente da expressão “supremacia branca”, que frequentemente é utilizada como sinônimo de

racismo. Entretanto, ela faz referência a um dos aspectos das relações raciais nos Estados Unidos,

que  é o processo de  racialização dos descendentes  de europeus  que se  processou  nas colônias

britânicas na América do Norte.  A constituição do sistema escravista não somente racializou os

africanos e seus descendentes,  mas criou uma hierarquia racial  na qual a euro descendência se

transformou em capital político e simbólico. Esse fenômeno ocorre também na América Latina, mas

não como nas colônias britânicas do Norte, em que as populações de origem europeia no século

XVII desempenhavam grande parte dos trabalhos braçais. 

Theodore  Allen  (1997),  um  dos  pioneiros  dos  estudos  sobre  branquitude  nos  Estados

Unidos,  destaca o fato dos trabalhadores brancos terem sido submetidos a regimes de trabalho

forçado no período colonial. O historiador pondera que a identidade racial branca não fazia muito

sentido para os primeiros britânicos a ocupar terras na colônia da Virgínia. A branquitude foi se

constituindo  nos  contatos  com  os  povos  indígenas  da  América  do  Norte,  no  esforço  dos

colonizadores  de controlá-los e  transformá-los em mão de obra para as atividades agrícolas.  A

tentativa de forçar o trabalho de indígenas não foi bem-sucedida e os ingleses, em meio ao empenho

para  viabilizar  a  colônia  economicamente,  passaram  a  experimentar  o  trabalho  de  ingleses,

escoceses e irlandeses. No final da década de 1610, a produção de tabaco cresceu vertiginosamente,

mas o seu preço caiu e a margem de lucro retornou a um nível insatisfatório em poucos anos. A

alternativa  para  contornar  a  queda  foi  a  de  promover  o  trabalho  forçado  desses  mesmos

trabalhadores, que chegavam a América como criminosos ou endividados com os custos de viagem,

antes pagos pela própria companhia de colonização.

Os colonos da Virgínia, nesse sentido, operaram a concentração de terras e reproduziram a

10



Sankofa. Revista de História da África e de Estudos da Diáspora Africana Ano XIII, NºXXIV, novembro/2020

lógica monocultora de outras colônias das Américas, iniciando todo o processo com a servidão de

trabalhadores europeus, que se transformariam em trabalhadores brancos na dinâmica racial que se

constituía na América do Norte. A partir de 1622, os ingleses já organizavam as regras para manter

o fornecimento contínuo da mão de obra para a produção do tabaco.  Nesse período, em que a

organização do trabalho ainda não havia se consolidado com a escravidão perpétua de africanos,

havia vários arranjos para o trabalho forçado, que determinavam a servidão entre 5 e 25 anos. Em

1662, por  exemplo, a assembléia da Virginia decidiu inverter  a  tradição da linha patrilinear  de

servidão para a mãe, era o ventre que passaria a definir a condição de livre ou escravo. Em 1681, foi

aprovada uma outra lei que estabelecia que os filhos de uma mulher branca serva e um pai afro-

americano escravo deveria servir até os vinte anos de idade, seis anos a mais do que um trabalhador

em servidão com mãe e pai euro-americano (Ibidem, 134). A ideia de raça ainda estava em processo

de construção e, ao longo do século XVII, a linha que separava a servidão europeia e a escravização

foi sendo traçada com uma série de códigos aprovados em cada uma das colônias britânicas da

América do Norte. 

Em 1640, em decisão da Corte Geral de Virginia, John Punch foi punido com o trabalho

forçado perpétuo, enquanto os seus colegas de fuga euro-americanos tiveram o período de servidão

preservado (Ibidem,  179).  Theodore Allen considera o evento importante para a  hierarquização

racial das sociedades coloniais, entretanto, para o historiador, só é possível afirmar a existência do

que  denomina  “opressão  racial”  no  século  XVIII.  A  justificativa  religiosa  para  escravização

perpétua de africanos foi se racializando ao longo do tempo, ao fixar a população africana e afro-

americana na base da hierarquia dos trabalhos forçados. A sistematização dos códigos raciais na

Virgínia acompanhou as resistências de trabalhadores de origem africana e europeia à coerção dos

colonos,  assim como a possibilidade de articulação de insurreições inter-raciais. David Roediger

(2007), especialista na expressão da branquitude na formação da classe operária, questiona o foco

de Allen e outros historiadores sobre a Virginia para se compreender a “invenção do branco” nas

Américas. Roediger identifica na Carolina do Sul o centro de racialização das colônias da América

do Norte, pois estava mais integrada ao circuito escravocrata do Caribe. Contudo, ele trabalha com

a mesma temporalidade  de  Allen,  em um período entre  as  décadas  finais  do  século XVII  e  a

primeira metade do XVIII.

Os códigos, sejam na legislação, ou na esfera cultural, definiram a fronteira, não muito bem

clara no início da colonização, entre as posições de indígenas, negros e brancos na estrutura social,

11



Sankofa. Revista de História da África e de Estudos da Diáspora Africana Ano XIII, NºXXIV, novembro/2020

conferindo  aos  euro-americanos,  mesmo  empobrecidos,  o  capital  simbólico  da  branquitude

associado  ao  status  de  trabalhador  livre.  Cherryl  Harris  (1993)  identificou  nesse  processo  um

regime  de  propriedade  no  qual  a  escravidão  africana  levou  à  desumanização  dos  negros,

transformando-os em propriedade e encaminhou o acesso da população branca à propriedade da

branquitude. Harris, contudo, chama a atenção para o fato de que a branquitude não é uma simples

propriedade reconhecida legalmente, mas também um elemento de organização das identidades nas

relações sociais e  interpessoais.  A partir  de uma dimensão legal  e outra identitária,  ela garante

ocupações, atribuições especiais,  contratos e subsídios.  A invenção do branco distribuiu recursos

materiais e simbólicos pela lógica da propriedade, construindo hierarquias raciais que restringem o

exercício do poder ao grupo constituído e categorizado como branco. 

Nessas  ordens  sociais  coloniais,  assim  como  mencionado  anteriormente,  a  classe  de

trabalhadores brancos,  sem propriedade de terras,  mas também não enquadrada pela escravidão,

criou a sua própria subjetividade que se expressou em forma de tensões com as elites e com os

descendentes de africanos escravizados. Entre 1800 e 1860, as classes populares brancas lutaram

por participação política e também mobilizaram dispositivos simbólicos e práticas violentas para se

distanciarem das  experiências  negras  associadas  à  escravidão.  David  Roediger  destaca  toda  a

construção de um léxico do trabalho livre, que consolidou a ideia de que a contratação, ou seja, a

venda da força de trabalho era um ato digno e sem comparação com o trabalho escravo. À medida

em que a modalidade de servidão desaparecia, os trabalhadores brancos foram incorporando a ideia

de que o salário não violava a autonomia individual e poderia ser uma alternativa à propriedade de

terras.

Para Roediger, a articulação de uma terminologia para se referir às categorias profissionais

que desempenhavam trabalhos braçais indica a consolidação de uma representação positiva sobre o

trabalho livre, mas também sobre a identidade do trabalhador branco, opondo a preguiça dos negros

escravizados  e  a  iniciativa  dos  trabalhadores  brancos  livres  (p.49).  A  emergência  da  classe

trabalhadora branca no século XIX produziu uma cultura popular que celebrou a branquitude e

mobilizou uma simbologia que sustentava subalternidade dos negros. David Roediger analisou a

dimensão lúdica das experiências desses trabalhadores, demonstrando como o show de  minstrels,

com artistas performando blackface, foram extremamente populares naquele período. Nem todos os

artistas zombavam das manifestações culturais negras e alegavam ser estudiosos da musicalidade

afro-americana, entretanto, independentemente das intenções, as classes populares compreendiam

12



Sankofa. Revista de História da África e de Estudos da Diáspora Africana Ano XIII, NºXXIV, novembro/2020

todos os elementos do show como representação da inferioridade da população negra. Ao destacar o

entretenimento entre os trabalhadores brancos, o historiador identificou o empenho dessa classe em

manter uma linha estável de separação em relação aos negros escravizados e uma minoria de negros

livres.

Roediger,  ao  mergulhar  em  diferentes  esferas  no  processo  de  construção  da  classe

trabalhadora branca, evidencia a recompensa social, psicológica e econômica da branquitude que,

de acordo com o seu raciocínio, acaba compensando os baixos salários e as condições precárias. O

seu argumento, como o próprio reconhece, é uma espécie de extensão do trabalho pioneiro de W. E.

B. DuBois, que na obra Black Reconstruction (2012), de 1935, já apontava para a branquitude como

um impeditivo para a construção de uma aliança inter-racial de classe no pós-abolição. Durante a

Reconstrução (1865-1877), em um momento em que se desmontava o sistema escravocrata e que se

esperava a integração racial e a prevalência das dinâmicas de classe sobre as raciais, abriu-se um

novo  campo de  disputas  em que  as  elites  brancas  do Sul  procuraram conduzir  a  inserção dos

trabalhadores negros com a rearticulação das hierarquias raciais. Apesar das inúmeras iniciativas

para promover a educação e a participação política para uma população majoritária de libertos, a

massa  de  trabalhadores  brancos  adotou  a  supremacia  branca,  recontextualizando  a  distância

simbólica construída ao longo do século XIX.

A Reconstrução foi uma espécie de laboratório da polarização racial que se manifestou em

diferentes momentos da história dos Estados Unidos. A supremacia branca se transformou em um

fenômeno social que se generalizou entre os segmentos da população branca, orientando projetos

políticos de elites e as agendas do operariado que se organizava entre os séculos XIX e XX. Assim,

se consolidava a ideia de que as instituições da democracia estadunidense deveriam se sujeitar aos

interesses  das  populações  brancas,  relegando  um  espaço  marginal  às  minorias  raciais  na

comunidade  política.  Alguns  historiadores,  que  se  debruçaram  sobre  as  experiências  dos

trabalhadores  imigrantes  da  Europa,  destacaram  o  modo  como  alguns  grupos,  mesmo  que

categorizados como inferiores, incorporaram práticas racistas orientadas pela supremacia ao longo

do tempo (GUGLIEMO, 2004; JACOBSON, 1999; IGNATIEV, 1991). Os irlandeses e os italianos

foram exemplos de trabalhadores que sofreram com a hierarquização racial por não pertencerem à

linhagem anglo-saxônica, mas reproduziram práticas racistas violentas contra os negros.

A partir de 1877, os estados do Sul, em meio a uma efervescência supremacista, articularam

leis  segregacionistas  que somente  seriam desmanteladas  na década  de 1960.  A segregação  dos

13



Sankofa. Revista de História da África e de Estudos da Diáspora Africana Ano XIII, NºXXIV, novembro/2020

espaços foi chancelada pela Suprema Corte de Justiça que interpretou, em 1896, que a separação de

negros e brancos, desde que as condições materiais fossem iguais, não violava a Constituição. A

supremacia  ascendente  nas  primeiras  décadas  do  século  XX  não  somente  se  revelou  nos

linchamentos  de  homens  negros  por  hordas  formadas  por  brancos  racistas,  esteve  presente  na

cultura popular e também aflorou entre lideranças políticas do país. O filme  Nascimento de uma

Nação, que glorificava a ascensão da Ku Klux Klan e o papel da organização na redenção dos

brancos do Sul, teve uma exibição na Casa Branca, em 1915, com a presença do diretor David

Griffith. O presidente Woodrow Wilson elogiou a produção e ainda prometeu apoiá-la,  já que a

militância negra havia se mobilizado para proibir a sua circulação (O’REILLY, 1995, p. 90).

Nesse período, a ideia de nação branca, fundamental para as narrativas dos supremacistas,

ganhava força e influenciava também o expansionismo dos Estados Unidos. Alguns historiadores

como  Nikhill  Singh  (2017),  que  questionam  a  linha  fronteiriça  entre  políticas  domésticas  e

internacionais, argumentam que o processo de constituição da supremacia branca foi acompanhado

pela racialização de populações consideradas inimigas e obstáculos ao progresso da nação. Seja no

próprio território ou em terras estrangeiras a raça cumpriu papel importante na constituição de um

repertório de controle das “raças inferiores”,  que internacionalmente foi acionado para a agenda

imperialista estadunidense na América Latina e no Pacífico no início do século XX e recentemente

foi reativado para operações no Oriente Médio (SINGH, p. 100). Nikhill  Singh,  nesse  sentido,

aproxima  as  experiências  de  remoção  das  populações  indígenas,  o  policiamento  sobre  as

comunidades afro-americanas, a ocupação das Filipinas e a Guerra ao Terror, como eventos de uma

história do racismo estadunidense.

Ascensão e “queda” da potência branca

A raça,  enquanto  elemento  estruturante  da  sociedade  estadunidense,  foi  um dispositivo

acionado também para legitimar as ações internacionais do país, em um momento em que arquitetos

da  agenda internacional  (políticos e  intelectuais)  analisavam a ordem mundial  a  partir  de uma

perspectiva que hierarquizava as populações racialmente. Na primeira metade do século XX, como

acompanharemos rapidamente nesta seção do artigo, a leitura sobre a projeção dos Estados Unidos

não tinha somente uma interpretação econômica, mas também argumentos e justificativas de uma

superioridade do país como uma nação branca, atuando internacionalmente em uma ordem mundial

14



Sankofa. Revista de História da África e de Estudos da Diáspora Africana Ano XIII, NºXXIV, novembro/2020

com uma maioria  de populações inferiores que deveria  ser  controlada e tutelada pelas “nações

civilizadas”. Essa lógica se reproduziu no intervencionismo de Theodore Roosevelt e também na

agenda  liberal  de  autodeterminação  dos  povos  de  Woodrow  Wilson,  que  não  se  estendia

necessariamente para as nações não-brancas (SEYMOUR, 2017, p. 161).

Nesse contexto, se reforçava a narrativa de que a história da nação estadunidense foi, desde

o seu princípio,  um experimento civilizatório.  O  expansionismo  dos estadunidenses teve  como

elemento  impulsionador  o  discurso  de  excepcionalidade  da  nação  fundamentado  na  noção  de

superioridade  dos  descendentes  de  europeus  sobre  as  populações  indígenas.  A  crença  nessa

excepcionalidade legitimou a ofensiva sobre as populações indígenas da América do Norte e sobre o

território dos mexicanos. Para Reginald Horsman (1981), que explorou o modo como a ideia de

raça permeou o Destino Manifesto, o conflito entre os Estados Unidos e o México, em 1840, foi

crucial  para a  difusão  da  superioridade  anglo-saxônica entre os estadunidenses.  No  período da

guerra  contra  o  México,  os  mexicanos  foram colocados  na base  de  uma  hierarquia  racial  que

habitava o imaginário dos cidadãos dos Estados Unidos. Os habitantes da Califórnia, que na época

era um território mexicano, eram frequentemente retratados como “imbecis incapazes de controlar o

próprio destino” (HORSMAN, 1981, P. 210). 

A Guerra Hispano-Americana, em 1898, que marca início de um período de engajamento

dos  estadunidenses  em  operações  de  intervenção  na  América  Latina,  também  revelou  a  sua

dimensão racial. Os combates contra os espanhóis e, principalmente o processo de ocupação, foram

relatados por algumas autoridades a  partir  de uma visão racializada que legitimava a ação dos

estadunidenses como agentes capazes de organizar uma sociedade maculada pela presença marcante

de uma população negra. A construção da nação cubana foi marcada por uma tensão entre membros

do Exército de Libertação que defendiam uma sociedade inclusiva e as autoridades estadunidenses

que procuraram estabelecer o padrão do Sul dos Estados Unidos para orientar a relação entre negros

e brancos cubanos.  O plano era o de afastar  os negros dos espaços de poder e  garantir  que a

liderança fosse exercida pelos descendentes de europeus, considerados pelos estadunidenses como

os “reais cidadãos” (DE LA FUENTE, 2001; ANDREWS, 2007). 

O movimento paralelo de intervenção estadunidense nas Filipinas teve desdobramentos mais

violentos, com a morte de cerca de 600 mil filipinos que resistiram à intenção dos Estados Unidos

de civilizarem uma “raça inferior” na região do Pacífico. Uma das estratégias dos estadunidenses

foi a de criminalizar o exército de libertação nacional, enquadrando-o como quadrilha de ladrões

15



Sankofa. Revista de História da África e de Estudos da Diáspora Africana Ano XIII, NºXXIV, novembro/2020

(JUAN JR., 2007). O número de mortos e os custos da intervenção ultrapassaram as expectativas

dos militares, promovendo um debate público sobre a importância de uma guerra contra os filipinos.

O senador Albert Beveridge defendeu a intervenção no Pacífico, afirmando que o conflito era parte

de “um longo processo de ascensão dos povos teutônicos que haviam sido escolhidos por Deus para

governar  a  humanidade”.  Na sua  perspectiva,  não havia  sentido nenhum para  o sentimento de

remorso, já que os estadunidenses não haviam se engajado em uma guerra contra europeus, mas sim

contra  uma  raça  de  “malaios  corrompidos  por  anos  de  selvageria,  orientalismo  e  colonização

espanhola” (KRAMER, 2006, P. 2).

A raça tinha uma centralidade na projeção internacional dos Estados Unidos na virada entre

o século XIX e XX e, como observamos, era mobilizada por autoridades políticas para legitimar as

ações  do  país  internacionalmente.  Internamente,  a  hierarquia  racial  constituída  historicamente

passava por mudanças, esse era o momento de consolidação das políticas de segregação após longos

anos  de  escravidão.  A  supremacia  branca  penetrava  diferentes  esferas  sociais,  influenciando

também a produção acadêmica. Estudiosos das Relações Internacionais que observam a reprodução

do racismo no sistema internacional afirmam que a disciplina que se estruturava naquele período

enquadrava a ordem mundial em uma perspectiva racializada, não havia uma diferença clara entre

relações internacionais e relações raciais (VITALIS, 2013; HENDERSON, 2013;  JONES, 2007).

Robert  Vitalis,  ao  analisar  o  nascimento  da  disciplina  de  Relações  Internacionais  nos

Estados  Unidos,  argumenta  que  os  intelectuais  pioneiros  tinham  como  objetivo  primordial  a

preservação de uma sociedade hierarquizada e orientada pela supremacia branca. Para ele, à medida

que o campo internacionalista foi se configurando, o distanciamento temporal acabou provocando

uma amnésia entre os estudiosos da disciplina que passaram a ignorar a abordagem racializada de

estudos pioneiros que estavam comprometidos com o imperialismo estadunidense. Neste período, a

ideia de raça que era utilizada pelos acadêmicos tinha atributos biológicos e era fundamental para a

compreensão dos conflitos entre os grupos raciais, seja na sociedade estadunidense ou na ordem

mundial.  O  diagnóstico  dos  especialistas  era  o  de  que  os  avanços  nas  comunicações  e  nos

transportes aproximariam cada vez mais as populações, acentuando as tensões raciais provocadas

pelos  sistemas  escravistas  e  os  projetos  coloniais.  O  papel  dos  internacionalistas  era  o  de

administrar  os contatos entre raças  superiores  e  inferiores,  evitando que se transformassem em

conflitos sangrentos.

Dentre as figuras de destaque que circulavam entre conferências,  encontros de cientistas

16



Sankofa. Revista de História da África e de Estudos da Diáspora Africana Ano XIII, NºXXIV, novembro/2020

políticos, institutos e centros de pesquisas, T. Lothrop Stoddard (1920) foi um dos acadêmicos que

mais se destacaram no momento de formação do campo das Relações Internacionais nos Estados

Unidos.  Stoddard,  que  se  doutorou em Harvard em 1914,  manifestava a preocupação,  também

comum entre os seus pares, com a possibilidade de ascensão de uma ordem mundial marcada pelo

embate  entre  as  raças.  Entretanto,  diferentemente  de  outros  estudiosos,  acreditava  que  a

superioridade inata das populações anglo-saxônicas não poderia evitar a sua decadência diante do

progresso  das  raças  inferiores,  que  se  desenvolviam  a  partir  da  incorporação  dos  avanços

tecnológicos criados pelos brancos. A Primeira Guerra Mundial, de acordo com a sua interpretação,

havia destruído as bases da solidariedade entre as populações brancas, possibilitando a reação de

outras raças que, a partir do alto crescimento demográfico, destruiriam os pilares da supremacia

branca.  Em meio  a  esse  contexto  desfavorável,  Stoddard  propôs  o  “birracialismo”  como uma

alternativa,  que se traduziria  na aplicação de políticas segregacionistas que preservariam a raça

branca da influência negativa das “raças selvagens”.

Ideias como a de Stoddard teriam uma ampla difusão entre as publicações que circulavam

entre os acadêmicos que construíam o campo das Relações Internacionais nos Estados Unidos. O

exame genealógico da revista Foreign Affairs, por exemplo, acaba nos levando ao Journal of Race

Development (1910-1919),  que  seria  renomeado  posteriormente  para  Journal  of  International

Relations até  chegar  ao  formato  atual  da  Foreign  Affairs.  A visão  dos  autores  de  artigos  que

reproduziam uma visão racialmente hierarquizada, entretanto, foi confrontada por figuras que se

esforçavam para desconstruir a categoria biologizada de raça. Em 1917, por exemplo, o intelectual

afro-americano William DuBois,  o primeiro negro a se doutorar na Universidade de Harvard, no

artigo intitulado “Souls of White Folks”,  fez uma interpretação distinta da de Stoddard sobre a

Primeira  Guerra  Mundial.  Para  Dubois,  que  argumentava  que  o  racismo  era  uma  ideologia

fundamental na constituição do colonialismo, o conflito entre os europeus era a oportunidade para o

início de um processo civilizatório marcado pela independência e a liberdade dos povos asiáticos e

africanos em uma nova ordem mundial. 

Antes de publicar no Journal of Race Development, DuBois já havia anunciado em outras

publicações que o racismo seria o grande desafio para humanidade ao longo do século XX. Para o

intelectual afro-americano, o racismo que se estruturara nos Estados Unidos não era um produto

original das relações sociais do país,  mas parte  de um processo mais amplo de constituição de

antagonismos  raciais  pelos  povos  do  continente  europeu.  Na  sua  interpretação,  o  avanço  dos

17



Sankofa. Revista de História da África e de Estudos da Diáspora Africana Ano XIII, NºXXIV, novembro/2020

Estados Unidos sobre a América Central e o Caribe a partir de Guerra Hispano-Americana tinha

como elemento estruturante a  supremacia racial  branca.  A superioridade estadunidense  não era

mensurada somente a partir da economia, mas também a partir de sua formação racial na qual os

descendentes de europeus anglo-saxões prevaleciam sobre as raças inferiores. No início do século

XX, DuBois já compreendia que a raça era uma categoria central para a formação da identidade

nacional dos Estados Unidos.

Essa é a uma revolução silenciosa que tem permeado a moderna cultura europeia nos
anos finais do século XIX e  início do século XX. O seu auge foi com os Boxers: a
supremacia branca foi mundial. O continente africano estava morto, Índia conquistada,
o Japão isolado e a China vencida, enquanto a América branca afia a sua espada para os
mexicanos  e  para  a  América  do  Sul  miscigenada e  os  negros  são linchados.  Uma
parada temporária  nesse  processo  foi  possível  graças  ao  pequeno  Japão,  o  mundo
branco sente o perigo da “presunção amarela”[...]

[...]O uso do homem em benefício de senhores não é uma invenção da  Europa
moderna. Essa história é tão velha quanto o mundo. Entretanto, a Europa tem proposto
aplicação em uma escala e uma complexidade que o mundo jamais poderia imaginar.
(DUBOIS, 1917)

A crítica de William Dubois estava contextualizada em um momento de consolidação da

segregação racial nos Estados Unidos e do colonialismo nos continentes africano e asiático. Os

defensores  da  supremacia  racial  tinham  trânsito  entre  os  principais  espaços  de  construção  do

conhecimento, legitimando as hierarquias raciais através de uma linguagem acadêmica. Entretanto,

no período pós-guerra, por conta do genocídio ocorrido na Europa, houve um esforço por parte de

ativistas e lideranças políticas para desconstruir a ideia de raça. A partir da década de 1950, iniciou-

se o processo de descolonização dos povos africanos e, na década de 1960, o Movimentos pelos

Direitos Civis emergiu nos Estados Unidos e derrubou as leis que sustentavam a segregação racial.

Esses dois eventos históricos contribuíram, de maneira importante, para varrer o léxico racista da

geração de intelectuais do início do século XX da esfera pública, reforçando o argumento de que a

superioridade branca não tinha lastro na realidade.

Nesse contexto as próprias autoridades estadunidenses procuraram difundir a  imagem do

país como uma nação democrática, que promovia a participação política e a mobilidade social das

minorias raciais. O grande desafio da classe política, principalmente dos democratas, no pós-guerra,

foi a conciliação entre a agenda dos direitos civis dos afro-americanos e os interesses de democratas

sulistas ainda compromissados com as políticas segregacionistas. Essa equação foi se tornando cada

vez mais complicada, à medida em que o país procurava conter a difusão de informações sobre a

violência racial em uma disputa pela hegemonia global com a União Soviética durante a Guerra

18



Sankofa. Revista de História da África e de Estudos da Diáspora Africana Ano XIII, NºXXIV, novembro/2020

Fria.  O  compromisso  de  divulgar  os  valores  liberais  internacionalmente  era  subvertido  pelas

práticas racistas da supremacia branca internamente. 

Nesse sentido, era necessário se livrar da herança supremacista das agendas internacionais

do início do século XX e desmantelar domesticamente todo o aparato segregacionista. O governo

estadunidense atuou em diferentes frentes, combatendo a propaganda soviética sobre a segregação

racial, apoiando timidamente políticas anti-discriminatórias e articulando um anticomunismo capaz

de satisfazer democratas supremacistas, preservando as vozes mais moderadas das lideranças negras

e inviabilizando a mobilização das iniciativas consideradas mais radicais. Durante os anos de Harry

Truman  na  Casa  Branca  (1945-1953),  o  governo  aprovou  ordens  executivas  que  proibiam  a

segregação nas Forças Armadas e a discriminação em empresas que prestavam serviço ao governo

federal. No entanto, simultaneamente, utilizou a cruzada anticomunista para a evitar a circulação de

figuras como W. E. B.  DuBois e Paul Robeson, que questionavam em eventos internacionais a

democracia  estadunidense  (MARABLE,  1984;  SEYMOUR,  2017).  No  governo  de  Dwight

Eisenhower (1953-1961), um dos recursos utilizados foi a diplomacia cultural, que passou a investir

em artistas de Jazz que viajavam internacionalmente para representar o país e reforçar a ideia de

uma  democracia  multirracial  estadunidense  (DAVENPORT,  2013).  Se  naquele  momento  era

impossível negar a o problema da questão racial  no país,  por  outro lado,  o  governo procurava

demonstrar o seu compromisso com as iniciativas antirracistas. 

O ensaio antirracista das autoridades, no entanto, foi mais efetivo em conter a articulação

das lideranças  afro-americanas  radicais  do que  promover  a  consolidação dos  direitos civis.  Na

década  de  1960,  no  momento  em que  as  organizações  políticas  negras  desafiavam as  ordens

segregadas no Sul do país, impulsionadas pela popularidade do reverendo Martin Luther King Jr.,

os  presidentes  democratas  John  F.  Kennedy  e  Lindon  B.  Jonhson  manifestaram  uma  certa

resistência em firmar os seus compromissos antirracistas, os avanços só foram possíveis devido à

força  do  ativismo  afro-americano,  que  foi  capaz  de  ganhar  a  adesão  de  diferentes  setores  da

sociedade estadunidense e forçar o governo a encampar leis que promoviam a igualdade de direitos,

abrigando-o a enfrentar os interesses dos democratas conservadores e supremacistas do Sul. 

Posteriormente, democratas e republicanos passaram a fazer o discurso de consolidação de

uma democracia antirracista, representando o país como centro difusor e organizador de uma ordem

mundial democrática e eliminando os vestígios da supremacia branca que estruturaram a agenda

internacional  no  início  do  século  XX.  Desde  o  New  Deal,  os  estadunidenses  deslocavam  o

19



Sankofa. Revista de História da África e de Estudos da Diáspora Africana Ano XIII, NºXXIV, novembro/2020

excepcionalismo de um discurso racializado para um especificamente liberal,  estabelecendo um

patriotismo inclusivo (GERSTLE, 2017). Na construção desta narrativa, a imagem de Martin Luther

King foi sacralizada, depurando-a da crítica ao capitalismo e ao imperialismo estadunidense tão

marcante em seus últimos anos de vida.  A incorporação do Movimento pelos Direitos Civis ao

imaginário nacional impulsionaria, na década de 1970, as profecias de que a raça perderia a sua

funcionalidade  e  uma  ordem  pós-racial  emergiria  nos  Estados  Unidos,  inaugurando  um

universalismo indiferente à cor da pele.

No  entanto,  se  em  termos  simbólicos,  o  país  procurava  projetar  uma  outra  imagem

internacionalmente,  as  suas  alianças  e  intervenções  continuaram  a  comprometer  o  liberalismo

antirracista. Na Guerra do Vietnã, militarismo e imperialismo estiveram associados ao racismo anti-

asiático, que se intensificara com o conflito com os japoneses na Segunda Guerra Mundial e a

Guerra da Coreia (ROEDIGER, 20). Anticomunismo e supremacia branca andaram de mãos dadas e

foram fundamentais  para  sedimentar  as  relações  entre  os  Estados  Unidos,  que  administrava  a

questão racial internamente, e a África do Sul, que consolidava o regime do Apartheid enquanto

funcionava como centro de operações anticomunistas nas África Austral. No início da década de

1980, quando o movimento contra o Apartheid se transformara em uma das maiores articulações

políticas internacionais, o governo estadunidense ainda demonstrava a sua resistência em aderir às

sanções à nação sul-africana (BORSTELMANN, 1993; BRAGA, 2011)

Donald Trump e o “retorno” da supremacia branca 

Ainda  que  as  visões  supremacistas  tivessem  perdido  espaço  na  esfera  pública  e,

consequentemente,  na  concepção  do  imaginário  sobre  a  democracia  estadunidense,  os

supremacistas continuaram a se articular politicamente (POGGI, 2016). Com os avanços ocorridos

por meio da aprovação das leis antirracistas na década de 1960, a Ku Klux Klan, por exemplo,

perdeu cerca de 70 por  cento de seus membros,  mas continuou a atuar  e  participar  da política

estadunidense  (MONDON;  WINTER).  David  Duke,  importante  liderança  que  comandou  a

organização  entre  1974  e  1980,  mesmo fazendo  discursos  contra  negros,  imigrantes  e  judeus,

concorreu em eleições locais e  ao Senado pelo Partido Democrata e  o Partido Republicano. A

organização  supremacista  foi  se  ajustando  aos  ritos  democráticos,  ao  mesmo  tempo  em  que

continuava a disseminar conspirações sobre as relações raciais nos Estados Unidos. Nesse sentido, a

20



Sankofa. Revista de História da África e de Estudos da Diáspora Africana Ano XIII, NºXXIV, novembro/2020

KKK confirmava a interpretação de Malcom X sobre a supremacia branca,  que afirmara que o

fenômeno fazia parte das dinâmicas sociais e se reatualizava ao longo da história. Em 1964, o líder

negro a comparou ao modelo de carro Cadillac, chamando atenção para o fato de que “a General

Motors lança um modelo novo todos anos, o modelo de 1950 era diferente do modelo de 1960, mas

ambos eram Cadillacs” (LIPSITZ, 1995, p. 701).

Aspectos  culturais  da  supremacia  branca  continuaram  a  ser  reproduzidos  e  a  nutrir  o

imaginário popular em diferentes partes do território, atravessando uma época na qual supostamente

se estabelecia uma ordem pós-racial. Tim Wise (2010) argumenta que, em diferentes esferas, até

mesmo no ambiente acadêmico,  a  perspectiva pós-racial  acabou subestimando  o poder da raça

como  elemento  estruturante  das  relações  sociais.  Nesse  período,  por  exemplo,  surgiram

interpretações sociológicas que reconheciam o legado do racismo, mas atribuíam a persistência das

desigualdades somente às dinâmicas de classe.   Wise observa que pesquisas no mesmo período

demonstravam que as populações brancas das áreas metropolitanas continuavam a acreditar na ideia

de que negros eram preguiçosos, inferiores intelectualmente e propensos a depender do Estado de

Bem-Estar Social. Entre as mesmas pessoas, a ideia de vizinhança ideal era a de um espaço sem a

presença de negros.  Em Chicago e Baltimore,  entre as décadas de 1980 e 1990, as populações

brancas  diminuíram  pela  metade  com  o  deslocamento  para  outras  cidades  que  apresentavam

espaços racialmente homogêneos.

Já David Roediger (2019) aponta para um outro evento fundamental na convivência entre o

discurso pós-racial e a continuidade das práticas racistas nos Estados Unidos. Para o historiador, os

ataques terroristas em setembro de 2001 ajudaram a construir uma coesão nacional em torno da

Guerra  ao  Terror,  que  prevaleceu  sobre  outras  questões  sociais.  Os  discursos  patrióticos  do

presidente George W. Bush, e de outras autoridades importantes, ao manter uma tensão coletiva em

torno das operações anti-terror, fortaleceu entre diferentes segmentos sociais a percepção de que o

apelo  nacionalista  havia  acelerado  o  processo  pós-racial  de eliminação  das  tensões  raciais.  No

entanto,  os  especialistas  que  trabalham  com  as  questões  raciais  nas  Relações  Internacionais,

chamaram a atenção para o fato de que, não somente as dinâmicas raciais internas obviamente

continuaram a operar, como o Estado, internamente e internacionalmente, revigorou a racialização

de muçulmanos e árabes ao defini-los como os principais inimigos das democracias (BINAY, 2016;

BAYOUMI, 2006). 

   A sociedade estadunidense, portanto,  continuou a produzir alteridades racializadas e o

21



Sankofa. Revista de História da África e de Estudos da Diáspora Africana Ano XIII, NºXXIV, novembro/2020

contexto de caça ao terrorismo em tom patriótico energizou as redes de organizações supremacistas.

Nesse sentido, a ascensão do fenômeno Obama não impulsionou o processo de desracialização da

sociedade, apenas ressignificou as tensões raciais entre negros e brancos em um momento em que

aquela  cultura  popular  supremacista  constituída  historicamente  encontrava-se  revigorada  pela

islamofobia. Barack Obama durante a campanha eleitoral e já como presidente procurou articular

representações  de  uma  “diversidade  americana”  associada  ao  imaginário  tradicional  do  Sonho

Americano,  o  recontextualizando  em um discurso  que  enfatizava  que  afro-americanos,  latinos,

asiático-americanos  e  outras  minorias  faziam  parte  do  processo  de  construção  da  nação.  Os

segmentos liberais da sociedade estadunidense compreenderam a mensagem como uma adesão de

Obama à profecia pós-racial, porém entre parcela dos conservadores e a maioria dos supremacistas

a mensagem foi entendida como uma ameaça à população branca e,  principalmente,  à ideia da

branquitude como traço definidor do excepcionalismo estadunidense.

Todo esse processo não está circunscrito ao universo das relações raciais, as transformações

do  capitalismo  e  seus  impactos  sobre  a  classe  operária  são  aspectos  fundamentais  para  a

compreensão das intersecções entre classe e raça.  Nos Estados Unidos,  assim como nos países

europeus,  é  possível  identificar  a  deterioração das  bases  que  mantinham o operariado  como a

indústria e o Bem-Estar Social. Entre os estadunidenses, desde a década de 1970, a desigualdade

tem crescido de maneira gradual, inviabilizando o discurso do “sonho americano” tão comum entre

republicanos  e  democratas.  Justin  Gets  (2018)  pondera  que  transformações  na  economia  e,

consequentemente,  no mercado de trabalho enfraqueceram politicamente e  socialmente a  classe

trabalhadora  branca,  diminuindo  o  seu  tamanho,  rompendo  os  seus  laços  associativos  e

desmontando justamente o conjunto de programas do Bem-Estar Social. Nesse sentido, esta classe

demonstrou dificuldades para se ajustar às mudanças e passou a ocupar um espaço marginalizado

em uma economia cada vez mais globalizada. 

Ao mesmo tempo, os trabalhadores da classe operária testemunharam a ascensão de uma

classe média pós-industrial altamente qualificada e de perfil multicultural que anunciava uma nova

ordem  social.  Neste  processo,  o  operariado  foi  rebaixado  a  um  extrato  de  brancos  nativos

historicamente marginalizados e imigrantes com baixa qualificação, além dos grupos minoritários já

tradicionalmente excluídos na sociedade estadunidense. De acordo com Getz, este quadro dramático

produziu a sensação entre os trabalhadores brancos de que eram uma minoria em uma sociedade

que, cada vez mais, favorecia as elites e os grupos racializados. Ao ingressarem ao universo de uma

22



Sankofa. Revista de História da África e de Estudos da Diáspora Africana Ano XIII, NºXXIV, novembro/2020

subclasse histórica na estrutura social,  esse segmento da população branca passou a sofrer com

estereótipos de “brancos sujos, preguiçosos e inadequados para o trabalho”. 

Nos Estados Unidos, uma parte considerável dos trabalhadores da indústria se concentrou

em estados que formaram o “Cinturão da Manufatura” (atualmente conhecido como Cinturão da

Ferrugem), como Ohio e a Virgínia Ocidental, por exemplo. O colapso da indústria do aço ao longo

da  década  de  1980  já  foi  o  suficiente  para  dar  início  ao  desaparecimento  das  atividades  que

garantiam as ofertas de empregos na região. Como consequências dessas mudanças,  as taxas de

assassinatos, suicídios, abuso de drogas e divórcio subiram substancialmente (GETZ, 2018: p. 10).

Os trabalhadores, tomados pela nostalgia dos tempos áureos das indústrias siderúrgicas, passaram a

cultivar  o  ressentimento por outras classes  e  minorias.  O sonho americano,  pelo menos  para o

proletariado branco, havia se dissipado antes mesmo da crise de 2008. Assim, se constituía um

ambiente favorável para a difusão de narrativas de declínio de uma “América Branca” que atraiu

trabalhadores e, como chama observa Tatiana Poggi (2018), levou a reboque segmentos da pequena

burguesia “esmagada pela concentração do capital”.

Outro  aspecto  importante  são  as  mudanças  no  perfil  demográfico  da  população

estadunidense, que estimulou as projeções que afirmavam que a população branca deixaria de ser a

maioria  em  um  futuro  próximo.  A  profecia  do  fim  da  “América  Anglo-Saxônica  Branca  e

Protestante” reforçaria, sobretudo, as posições contrárias à flexibilização das leis de imigração e a

islamofobia  em alguns  segmentos  sociais  nos  Estados  Unidos  (JONES,  2016).  A ascensão  do

presidente Barack Obama, o primeiro presidente negro do país, aprofundou ainda mais a percepção

da emergência de uma era multicultural estadunidense, que acabou revelando novas tensões raciais

e inviabilizando a criação de uma ordem pós-racial. O Tea Party, por exemplo, que emergira em

2009 como um movimento em favor de uma política fiscal conservadora, logo manifestaria a sua

face racista associando a dependência dos programas sociais às minorias étnicas, como nos tempos

do presidente republicano Ronald Reagan (SCHRADER, 2011, p. 48).

No final do governo Obama, novos atores políticos já protagonizavam o enfrentamento no

campo das relações raciais. O Black Lives Matters se organizara a partir das redes sociais após uma

série  de  manifestações  das  populações  negras  contra  a  violência  das  forças  policiais.  Em um

movimento  paralelo,  surgia  um outro  fenômeno político  com origem em sites  subterrâneos  na

internet e que se materializaria nas figuras de Richard Spencer e Steve Bannon. O Alt Right, que em

um primeiro momento não se configurava como um movimento político organizado, saltou de um

23



Sankofa. Revista de História da África e de Estudos da Diáspora Africana Ano XIII, NºXXIV, novembro/2020

espaço virtual que reunia internautas adeptos de ideias da extrema direita. Os ativistas do grupo não

tinham uma pauta única, mas havia um elemento aglutinador que girava em torno do nacionalismo

branco. O Alt Right, assim, surgiu a partir de uma série de correntes extremistas que defendia a

separação  entre  brancos  e  outros  grupos  étnicos  (HAWLEY,  2017).  As  principais  lideranças

demonstravam publicamente a insatisfação com os conservadores do Partido Republicano, acusados

de não se engajarem suficientemente na luta contra os progressistas e não se manifestarem contra o

politicamente  correto  –  termos  utilizado  para  se  referir  às  pautas  das  minorias  na  sociedade

estadunidense. 

O Alt Right pode ser  interpretado como um dos fenômenos que resultam das mudanças

demográficas  e  da desconfiança  de  parte  das  classes  populares brancas  em relação ao  sistema

político. Como consequência, não há um discurso de afirmação dos valores democráticos, há na

verdade a falta de confiança no establishment. Alguns pesquisadores identificam no Alt Right um

cárater rebelde ou revolucionário, pois o discurso comum é o de esgotamento do sistema político e a

necessidade  de  um  novo  arranjo  capaz  de  contemplar  os  interesses  das  populações  brancas

(HARTZELL, 2018; HAWLEY, 2017; NAGLE, 2017). Nesse sentido, entre os seguidores, há uma

forte tendência para a crença em conspirações liberais e fake news, alinhando os extremistas à figura

de Donald Trump, que por um certo período difundiu a informação de que a presidência de Barack

Obama era ilegal, já que o presidente supostamente não havia nascido em território estadunidense.

O discurso nada protocolar  de Trump, de ataque às elites do país e às minorias,  possibilitou a

constituição de uma linguagem capaz de sensibilizar os ressentidos entre a população branca dos

Estados Unidos. Todos esses ingredientes reunidos viabilizaram a construção da imagem de Trump

como um forasteiro alheio às dinâmicas políticas das elites.

A proximidade de Donald Trump do mundo da política, contudo, não era uma novidade, ao

longo de sua atuação no mercado imobiliário, contribuiu com doações ao Partido Republicano e se

apresentou publicamente ao lado de lideranças democratas. Trump também frequentou e promoveu

a sua imagem na mídia mainstream como um empresário de sucesso. Contudo, ele se empenhou em

reforçar um discurso de alternativa aos democratas e republicanos moderados,  associados a uma

imprensa que estava supostamente fechada às suas ideias para mudar a situação econômica dos

Estados  Unidos.  Nesse  esforço  de  se  demonstrar  como  único  candidato  capaz  de  promover

mudanças no país através de uma performance agressiva e subversiva, Trump reproduziu a lógica

dos ativistas do Alt Right  que utilizavam a linguagem de memes para externar publicamente o

24



Sankofa. Revista de História da África e de Estudos da Diáspora Africana Ano XIII, NºXXIV, novembro/2020

rechaço ao feminismo, o politicamente correto e o multiculturalismo. Ou seja, se configurava um

campo no qual descontentes com as condições econômicas do país revelavam os seus preconceitos

abertamente  e,  por  meio  de  táticas  de  trolls da  rede,  nomeavam  inimigos  e  os  atacavam

sistematicamente  (NAGLE,  2017).  O  discurso  de  Trump,  com  intuito  de  enquadrar  a  crise

estadunidense a partir do declínio da classe trabalhadora, incorporou deliberadamente o léxico de

supremacistas brancos, abrindo espaço para a atuação dos intelectuais do Alt Right na esfera pública

(HARTZELL, 2018).

Parte dessa estratégia foi desenhada por Steve Bannon, supremacista branco que identificou

em Donald Trump uma figura capaz de liderar uma reação branca a uma ordem social liberal e

multicultural nos Estados Unidos. Bannon, oriundo das classes populares, estudou na Virginia Tech

e teve uma passagem pela Goldman Sachs,  onde se enriqueceu como investidor no mercado de

ações,  mas  não  se  tornou  sócio.  Apesar  de  uma  trajetória  profissional  satisfatória,  Bannon  se

enxergava como um  outsider e passou a produzir documentários com uma perspectiva da direita

estadunidense. De acordo com Jeffrey Alexander (2018), a ausência de feedback às suas produções

foi alimentando gradualmente o seu ressentimento ao establishment. A sua visão de mundo ficou

cada vez mais marcada por binarismos que teriam ressonância nos discursos de Donald Trump:

povo/elite, cristãos/muçulmanos, Ocidente/resto, verdadeiros americanos/imigrantes (não brancos),

nacionalistas/globalistas. 

Steve Bannon assumiu o papel de estrategista de Trump durante as eleições para presidente

com objetivo de colocar a campanha nos trilhos, apostando na difusão de fake news, prática comum

no Breibart News, site de extrema-direita que ele comandava desde 2007. Bannon consolidou a

conexão entre a campanha de Donald Trump e parte de sua base de apoio supremacista,  em um

momento em que a identidade branca aparecia ameaçada pelo multiculturalismo de Barack Obama.

Steve  Bannon  e  Richard  Spencer  foram  fundamentais  para  que  a  supremacia  retornasse  ao

mainstream  da  política  estadunidense.  Mondon  e  Winter  (2017)  observam  que  em  períodos

anteriores  as  agendas  supremacistas  estiveram  representadas  por  figuras  individuais  como  Pat

Buchanan,  Rush  Limbaugh,  e  alguns  comentaristas  da  Fox  News.  A ascensão  de  Obama  e,

posteriormente,  a  campanha  de  Donald  Trump despertaram  os  supremacistas  e  constituíram o

cenário favorável para a emergência de correntes e organizações orientadas pela missão de redimir a

população branca.

Contudo,  o  chauvinismo  e  o  racismo  no  discurso  do  presidente  não  poderiam  ser

25



Sankofa. Revista de História da África e de Estudos da Diáspora Africana Ano XIII, NºXXIV, novembro/2020

considerados somente uma influência de ativistas da extrema-direita, Trump já tinha o seu próprio

histórico  e  repertório  de  comentários  racistas.  Ao  longo  de  sua  trajetória,  foi  acusado  de

discriminação racial em seus empreendimentos e, o caso mais conhecido, foi a recusa de alugar

imóveis  para  inquilinos  negros  em 1973.  Em relação  aos  temas  internacionais,  no  período  da

administração Obama, Trump ao criticar os médicos estadunidenses que embarcaram para países

africanos para tratar e pesquisar o Ebola, difundiu a imagem do continente como um lugar enfestado

pela doença. Donald Trump, por si só, já demonstrava em sua retórica patriótica afinidades com Ku

Klux Klan, neonazis e outros grupos supremacistas (TAYLOR, 2018). O discurso sobre a “América

em primeiro lugar” teve como pilar  fundamental  justamente o apelo ao sentimento de perda de

segmentos da população branca e uma representação nostálgica de um período no qual  o  país

prosperava economicamente  e  não  tinha  que  se  preocupar  com fluxos  de  imigrantes  latinos  e

muçulmanos. 

Assim  como  na  Guerra  ao  Terror,  o  governo  de  Donald  Trump  nutriu  o  imaginário

estadunidense  com  a  ideia  de  ameaças  racializadas  internas  e  externas.  A complexidade  das

alteridades raciais se revelou em críticas ao Black Lives Matter, ameaças aos imigrantes ilegais e as

disputas com os chineses no sistema internacional. Nesse cenário marcado por falas controversas

sobre as relações raciais, grupos supremacistas tomaram as ruas da cidade de Charlottesville,  na

Virgínia,  para  preservar  os  monumentos  confederados,  associados  simbolicamente  ao  racismo

sulista,  provocando  confrontos  violentos  com grupos  antifas  e  antirracistas.  Já  neste  incidente,

Trump procurou  enquadrar  o  Black  Lives  Matter  como uma  organização  de  arruaceiros  e  de

violadores da ordem. A estratégia foi a de afastar os manifestantes negros da imagem idealizada de

Martin Luther King e retratá-los como uma ameaça ao “modo de vida americano”.

O mesmo modo de vida foi ameaçado, na perspectiva trumpista, pelas correntes imigratórias

ilegais  na fronteira com o México.  Um dos  comentários de  Donald Trump que  energizaram a

extrema-direita  estadunidense  foi  sobre  a  natureza  criminosa  de  imigrantes  mexicanos,  que  ao

atravessarem  a  fronteira  entre  os  países  se  transformavam  em  grande  ameaça  para  os

estadunidenses. No início do processo eleitoral, Trump utilizou o termo “estuprador” para se referir

aos imigrantes, reproduzindo uma linguagem da cultura racista do país, comum entre a virada entre

os  séculos  XIX e  XX para  controlar  os  homens  negros  que desafiavam hierarquias  raciais.  A

alegoria do estuprador foi utilizada de maneira sistemática para criminalizar os homens negros nos

estados do sul e legitimar a segregação racial na região. Obviamente, Trump tinha como objetivo

26



Sankofa. Revista de História da África e de Estudos da Diáspora Africana Ano XIII, NºXXIV, novembro/2020

mobilizar  o  imaginário racista  de  segmentos da população  branca que  culpavam os  imigrantes

latinos e seus descendentes pelas mudanças no mercado de trabalho. 

Quando o México envia o seu povo, não o envia os melhores deles [...] Eles estão enviando
pessoas que tem problemas com a gente. Eles estão trazendo drogas. Eles estão trazendo
crime. Eles são estupradores. E alguns, eu reconheço, são gente boa. Mas eu converso com
os policiais da fronteira e eles dizem o que estamos recebendo. Isso faz sentido. Eles não
estão enviando as pessoas certas. E vem gente além do México. Eles estão vindo de toda a
América do Sul e da América Latina. Estão chegando. (THE WASHINGTON POST, 16 de
Junho de 2015)

A representação dos imigrantes como ameaça tem ganhado força nos últimos vinte anos com

as projeções  de  declínio demográfico da população branca.  Nesse sentido, políticos como Pete

Wilson, eleito governador da Califórnia na década de 1990, com perfil moderado entre os quadros

do  Partido  Republicano  passaram  a  apostar  no  discurso  anti-imigração  para  impulsionar  suas

candidaturas (GERSTLE, 2017. p. 397). No caso de Donald Trump, a percepção negativa sobre os

imigrantes foi reforçada com a insistência, já como presidente, na construção de um muro entre os

Estados Unidos e o México. Uma das principais promessas de campanha, o muro, que numa versão

original  da  proposta  contaria  com  o  financiamento  dos  próprios  mexicanos,  tornou-se  uma

controvérsia maior quando o presidente tentou mobilizar recursos para a sua construção. O impasse

diante das despesas do governo federal acabou suspendendo as suas atividades, que somente foram

resolvidas depois da liberação de cerca de 1,3 bilhões para a construção de cercas na fronteira.

O engajamento do presidente Donald Trump na construção de muro e de cercas, como bem

lembra Nick Sciullo (2019), recupera representações sobre fronteiras e cercamentos que fazem parte

das dinâmicas das relações raciais dos Estados Unidos relacionadas à segregação de negros, campos

de concentração de japoneses e os próprios métodos de contenção de imigrantes ilegais da América

Latina. A constituição do território estadunidense, em diferentes momentos históricos, foi marcada

por percepções de que as fronteiras territoriais foram sempre espaços povoados por populações

capazes de ameaçar a integridade da nação. Em um primeiro momento, as populações indígenas

ocuparam o imaginário dos cidadãos estadunidenses enquanto ameaça. A incorporação de parte do

território mexicano deu início a uma outra representação, no qual se constituiu uma fronteira entre

uma civilização anglo-saxônica e uma barbárie marcada por populações latinas miscigenadas. Para

muitos estadunidenses, o debate sobre limites territoriais trata-se também de um debate racial.

A campanha para a mobilização de recursos para extensão do muro entre os Estados Unidos

e o México de Donald Trump lançou mão justamente do termo “invasão”, fazendo a alusão ao

27



Sankofa. Revista de História da África e de Estudos da Diáspora Africana Ano XIII, NºXXIV, novembro/2020

perigo que poderia representar o fluxo de imigrantes ilegais para o país. A estratégia de Trump foi a

de explorar  o  medo e o imaginário constituído historicamente sobre a fronteira para reverter a

opinião pública a seu favor. A ideia de construção do muro ou de cercas reativa o discurso de que o

excesso de imigrantes poderia aprofundar o declínio demográfico da população branca ou arruinar o

legado  anglo-saxônico  e  protestante  que  se  tornaram pilares  fundamentais  do  excepcionalismo

estadunidense. 

Nós  temos  uma  invasão!  Por  isso  estamos  construindo  o  muro  para  parar  isso.  Os
democratas vão nos processar, porém nós queremos um país seguro [...] É importante que
paremos a invasão. Nancy Pelosi e os democratas não negociaram de boa fé os fundos para
o  muro  nas  nossas  fronteiras  do  Sul,  provando  que  a  obstrução  dos  recursos  é  mais
importante que a nossa segurança [...] Eu não posso permitir  que a segurança dos Estados
Unidos seja colocada em risco. Nós precisamos do muro e eu devo dizer: América em
primeiro  lugar!  [...]  Nós  precisamos  que  os  norte-americanos  façam  pressão  sobre  os
democratas para que o muro seja finalizado. (THE GUARDIAN, 2019)

Como  é  possível  observar,  o  trumpismo,  em  sua  dimensão  racial,  tem  demonstrado  a

capacidade  de  reavivar  categorias  e  representações  da  cultura  racista  estadunidense  e

recontextualizá-las nos embates domésticos e internacionais dos Estados Unidos. E esse processo

não se restringe as tensões raciais que envolveram historicamente os imigrantes latino-americanos,

principalmente os mexicanos, mas também os chineses, que ascenderam como a segunda potência

no  sistema  internacional.  Como  alguns  especialistas  têm  demonstrado,  o  protagonismo  chinês

despertou o sentimento de insegurança nos ocidentais e fez emergir novamente a ideia de “perigo

amarelo”, que circulou nas Américas, principalmente nos Estados Unidos e no Brasil na primeira

metade do século XX,  devido às  reações  contra  a  imigração dos  povos asiáticos ou contra as

comunidades asiáticas instaladas nos dois países (TCHEN & YEATS, 2014; BINAY, 2016). Nos

Estados Unidos, desde o século XIX, por conta da presença de trabalhadores chineses na construção

de ferrovias na costa Oeste do território, os grupos asiáticos foram enquadrados como elementos

que  poderiam  comprometer  o  equilíbrio  social  devido  à  incapacidade  de  assimilar  as  práticas

culturais da sociedade estadunidense e demonstrar lealdade à nação. 

Nas mensagens emitidas por Donald Trump e membros do seu governo, a representação do

perigo amarelo ganhou força com a previsão de um embate entre as duas maiores potências do

sistema internacional. Durante as eleições, Trump considerou os chineses os causadores dos males

da economia, os postos de trabalhos haviam sido capturados pelos asiáticos e seria necessário punir

as empresas do país que haviam deslocados as plantas industriais para a Ásia,  especialmente a

China. O problema do déficit de 500 bilhões com os chineses, alegado por Donald Trump, deveria

28



Sankofa. Revista de História da África e de Estudos da Diáspora Africana Ano XIII, NºXXIV, novembro/2020

ser resolvido com uma guerra tarifária.  Ou seja, em parte,  na visão do presidente, o colapso da

classe  trabalhadora  poderia  ser  revertido  com  uma  política  comercial  mais  agressiva  com  os

chineses.

Há pessoas que desejariam que eu não me referisse  a China como um inimigo. Mas é
exatamente o que são. Eles destruíram nossa indústria inteira utilizando trabalhadores de
baixa remuneração, custando milhares de ocupações, espiando nossos negócios, roubando a
nossa  tecnologia  e  manipulando  e  desvalorizando  nossa  moeda,  encarecendo  nossas
exportações – algumas vezes tornando-as inviáveis. (TRUMP, 2015, p. 62)

Para Sema Binay (2016), o processo de racialização dos chineses e de seus descendentes nos

Estados Unidos passa pela representação da China como um espaço fora do Ocidente com valores

distintos  e  incapaz  de  seguir  as  normas  do  sistema  internacional  liberal.  Os  chineses  são

representados como “trapaceiros” que manipulam o câmbio e desregulam os direitos trabalhistas

para baratear os seus produtos. A China não é apenas um protagonista do sistema, mas um ator que

ameaça  o  seu  equilíbrio.  Nesse  sentido,  não  há  um  compromisso  com  o  capitalismo  e  o

individualismo liberal, apenas tendências autoritárias que se revelam em algumas posições políticas

e trocas comerciais. Kiron Skinner, autoridade do Departamento de Estado, em um pronunciamento

público, afirmou que a relação dos Estados Unidos com a China deveria ser compreendida como um

“choque de civilizações”:

Quando nós pensamos sobre a União Soviética e aquela competição, daquele jeito, era uma
luta dentro da  família ocidental.  Karl Marx foi  um judeu alemão que desenvolveu uma
filosofia  que  está  realmente  dentro  de  uma  linhagem  política  [...]  que  faz  parte  do
liberalismo clássico [...] Você poderia olhar para a União Soviética, parte ocidental, parte
oriental, mas havia algumas aberturas que nos levaram ao Acordo de Helsinque em 1975.
Esse  foi  um conceito muito importante que abriu as portas para  comprometer  a União
Soviética, um Estado totalitário, em termos de direitos humanos. Isso não seria possível
com a China. Essa é uma luta com uma civilização muito diferente, com uma ideologia
diferente. Essa é uma experiência diferente para os Estados Unidos [...] É impressionante
que pela primeira vez tenhamos uma grande potência adversária não caucasiana. (SOUTH
ASIA MORNING POST, 2019)

Embora haja uma tendência de se pensar as relações raciais nos Estados Unidos a partir das

tensões entre negros e brancos, a supremacia branca, ao reforçar a ideia de um país construído por

brancos  e para os brancos,  tem historicamente organizado  uma hierarquia racial  complexa que

atribui  inferioridades distintas,  com diferentes  histórias,  para as minorias raciais.  A supremacia

branca  opera  com  a  percepção  de  ordem  na  qual,  nacionalmente  ou  internacionalmente,  as

populações brancas têm a função de ordenar as relações sociais ou interestatais e  evitar que os

sujeitos racializados desequilibrem os arranjos institucionais que garantem as assimetrias simbólicas

e  materiais.  Em um momento  em que  os  estadunidenses  enfrentam a  “ameaça  chinesa”  à sua

29



Sankofa. Revista de História da África e de Estudos da Diáspora Africana Ano XIII, NºXXIV, novembro/2020

hegemonia  e  encaram os  desafios  para  afirmar  a  dignidade  das  classes  trabalhadoras  brancas,

Donald  Trump  lançou  mão  do  repertório  supremacista  para  enquadrar  os  problemas

contemporâneos  da  sociedade  estadunidense.  Essa  visão  supremacista  que  naturaliza  a

representação dos chineses como trapaceiros é a mesma que possibilita colocar países da América

Latina e da África na categoria de “lugares de merda” (CNN, 2018), confrontando o discurso de

direitos humanos que foram reforçados pelas organizações internacionais após a Segunda Guerra

Mundial.

No processo de recondução da supremacia branca ao mainstream da política estadunidense,

Donald Trump ofereceu  respostas  e  soluções  para  problemas  sociais e  econômicos  articulando

representações do imaginário supremacista que circulavam entre o público mais amplo na era pós-

racial. Esses elementos que fundamentam a “América Branca”, de acordo com o historiador Gary

Gerstle (2017), orientam as agendas de supremacistas e também de segmentos das classes populares

que  não  aderem  automaticamente  à  supremacia  branca,  mas  que  circunstancialmente  apoiam

projetos e agendas que comprometem a participação política das minorias. Nesse sentido, as rádios

locais e,  posteriormente,  os canais  em plataformas  de  mainstream cumpriram o papel  difundir

representações racistas e soluções supremacistas em época de maré baixa. No momento em que se

constituiu um cenário favorável, as imagens de negros violentos, trabalhadores latinos, terroristas

muçulmanos  e  chineses  trapaceiros,  que  circularam  entre  os  segmentos  populares  foram

reorganizadas para reforçar a caráter redentor do slogan “Fazer a América Grande Novamente”. 

Considerações finais

O fenômeno Trump,  em sua dimensão cultural  e  social,  representa contemporaneamente

uma manifestação  da supremacia branca  que emergiu  em diferentes  momentos  da  história  dos

Estados  Unidos.  A ideia  de  “América  Branca”,  nos  embates  em torno da identidade  nacional,

sempre se levantou contra as propostas de uma nação mais inclusiva,  seja  confrontando negros,

imigrantes  não  protestantes,  asiáticos,  latinos  ou  muçulmanos.  Os  conflitos  raciais  domésticos,

entretanto, sempre tiveram influência na projeção internacional dos Estados Unidos. Na virada entre

os séculos XIX e XX, momento em que se consolidavam as comunidades segregadas no Sul do

país, os estadunidenses passaram a intervir de maneira sistemática nos países da América Central e

nas  Filipinas,  utilizando  o  discurso  racial  como  elemento  estruturante  de  suas  ações.  Como

30



Sankofa. Revista de História da África e de Estudos da Diáspora Africana Ano XIII, NºXXIV, novembro/2020

acompanhamos  no  texto,  o  debate  sobre  o  lugar  dos  Estados  Unidos,  ao  lado  das  potências

europeias, foi conduzido por ideias produzidas no ambiente acadêmico que enquadravam a ordem

mundial em um conflito de raças.

Apesar do esforço de alguns democratas e republicanos para conter a isolar organizações e

lideranças supremacistas por meio da constituição de uma ordem liberal supostamente inclusiva, a

democracia estadunidense, em suas dinâmicas raciais, sempre reservou um espaço para reprodução

da supremacia branca.  Em um período em que se procurava forjar uma sociedade pós-racial, os

supremacistas mantiveram suas redes mobilizadas em torno de temas como invasão de imigrantes

ilegais, ameaça terrorista, criminalidade negra e trapaças chinesas. O cenário de crise econômica e

instabilidade  dos  segmentos  populares  brancos  favoreceram  o  retorno  dos  supremacistas  ao

mainstream  com  impulso  dado  pela  candidatura  de  Donald  Trump.  A sua  ascensão  política

reorganizou  as  narrativas  excepcionalistas  de  superioridade  branca  através  do  projeto  de  uma

“América  Grande”  para  preservar  o  “o  modo  de  vida  americano”  e  a  hegemonia  no  sistema

internacional.

Referências

ALLEN, Theodore. The invention of White race: the origin of White oppression in Anglo-America.
New York/London: Verso, 1997.

ALEXANDER,  Jeffrey. Vociferando contra o iluminismo: a  ideologia de Steve Bannon, Sociol.
Antropol.  [online],  2018,  vol.8,  n.3,  pp.1009-1023.  http://dx.doi.org/10.1590/2238-
38752018v8310.

BRAGA, Pablo de Rezende Saturnino.  A rede de ativismo transnacional contra o apartheid na
África do Sul. Brasília: Fundação Alexandre de Gusmão, 2011.

BINAY,  Sema.  Coloring  the  lines  through  culture?  race  and  racialization  in  International
Relations. Tese  (Doutorado  em  Ciência  Política)  –  Graduate  School  of  the  University  of
Minnesota. Minneapolis, p. 233, 2016.

BORSTELMANN, Thomas.  Apartheid’s reluctant uncle: United States and South Africa in early
cold war. Oxford: Oxford University Press, 1993.

BÚZÁS,  Zoltán.  Race  and  International  Politics:  how  race  prejudice  can  shape  discord  and
cooperation among powers. Tese (Doutorado em Ciência Política) -  Graduate School of the
Ohio State University. Columbus, p. 381, 2012.

CNN.  Trump decries immigrants from 'shithole countries' coming to US. 12 de janeiro de 2018.

31



Sankofa. Revista de História da África e de Estudos da Diáspora Africana Ano XIII, NºXXIV, novembro/2020

Disponível  em:  https://edition.cnn.com/2018/01/11/politics/immigrants-shithole-countries-
trump/index.html

DUBOIS, W. E. B. Black Reconstruction in America. London: Transaction Publishers, 2013.

_____________. Of the culture of white folk,  The journal of race development, vol. 7, 1917, pp.
434-447.

DE LA FUENTE, Alejandro. A nation for All: race,  inequality, and politics in twentieth century
Cuba. Chapel Hill: The University of North Carolina Press, 2001. 

FEKETE, Liz. Europe’s fault lines: racism and the rise of the right. London: Verso, 2018.

GERSTLE,  Gary.  The  American  crucible:  race  and  nation  in  Twentieth  Century.  Princenton:
Princenton University Press, 2017.

GETS,  Jutin.  The  new  minority:  White  Working  Class  politics  in  an  age  of  immigration  and
inequality. Oxford: Oxford University Press, 2016.

GILLESPIE, Dizzy. Swing low, sweet Cadillac: White Supremacy, anti-black racism and the new
historicism. American Literary History, v. 7, Issue 4, Winter 1995, pp. 700–725.

GUGLIEMO Thomas A. Whites on Arrival: Italians, race, color, and Power in Chicago, 1890-
1945. New York: Oxford University Press, 2004.

HARRYS, Cherryl. Whiteness as property, Harvard Law Review, v. 106, n. 8, 1993, pp. 1710-1791.

HARTZELL,  Stephanie  L.  Alt-White:  conceptualizing  the  “Alt-Right”  as  a  rhetorical  bridge
between  White  Nationalism  and  mainstream  public  discourse,  Journal  of  Contemporary
Rhetoric, Vol. 8, No.1/2, 2018, p. 6-25.

HAWLEY, George. Making sense of the Alt-Right. New York: Columbia University Press, 2017.

HENDERSON, Errol A. Hide in plain sight: racism in international relations, Cambridge review of
international affairs, vol. 26, 2013, p. 71-92.

HORSMAN, Reginald.  Race and manifest  destiny:  origins of  American racial  anglo-saxonism.
Cambridge: Harvard University Press, 1981.

IGNATIEV, Noel. How the Irish became White. New York: Routledge, 1995.

JACOBSON, Matthew Frye. Whiteness of a different color: European immigrants and the alchemy
of race. Cambridge: Harvard University Press, 1999.

JONES, Robert P. The end of White Christian America. New York: Simon & Schuster, 2016.

JUAN JR.,  E.  San (org.).  U.S.  imperialism and revolution in  Philippines.  New York:  Palgrave
Macmillan, 2007. 

KNOX,  Robert.  Race,  racialization  and  rivalry  in  the  international  legal  order.  ANIEVAS,
Alexander;  MANCHANDA,  Nivi;  SHILLIAM,  Robbie.  Race  and  racism  in  international
relations: confronting the global colour line. New York: Routledge, 2015.

32



Sankofa. Revista de História da África e de Estudos da Diáspora Africana Ano XIII, NºXXIV, novembro/2020

KRAMER, Paul K. The blood of government: race, empire, the United States, and the Philippines.
Chapel Hill: The University of Carolina Press, 2006. 

PERSAUD, Randolph; WALKER, RBJ. Apertura: race in international relations,

Alternatives, v. 26, 2001, p. 373–376.

POGGI,  Tatiana.  Trump e  os  brancos  pobres:  um neoliberal  pra chamar  de seu,  Outubro (São
Paulo), v. 31, p. 265-291, 2018.

____________. Faces do Extremo: o neofascismo nos EUA 1970-2010. Curitiba: Prismas, 2015. 

MONDON, Aurelien; WINTER, Aaron. Reactionary democracy: how racism and the populist far
right became mainstream. New York: Verso, 2020.

NAGLE, Angela. Kill all normies: the online cultural wars from Tumblr and 4chan to the alt-right
and Trump. Washington: Zero Books, 2017. 

ROEDIGER, David. Wages of whiteness: race and the making of the American working class. New
York: Verso, 2007.

SCHRADER,  Benjamin  Thomas  Grant.  The  tea  party:  the  discourse  of  class,  race,  &
gender/sexuality. Dissertação (Mestrado em Ethnic Studies) – Colorado State University.  Fort
Collins, 106 p., 2011.

SCIULLO, Nick. U.S Long History of Racist Fences, Real & Imagined.  Fev. de 2019. Disponível
em: http://monitoracism.eu/u-s-long-history-of-racist-fences-real-imagined/ 

SINGH, Nikhil Pal. Race and America’s long war. Oakland: University of California Press, 2017.

SOUTH CHINA MORNING POST.  Slip-up or signal? What US official’s ‘clash of civilisations’
remarks  suggest.  25  de  mai.  De  2019.  Disponível  em:
https://www.scmp.com/news/china/article/3011763/slip-or-signal-what-us-officials-clash-
civilisations-remarks-suggest 

STODDARD,  Lothrop.  The  rising  tide  of  color  against  White  World-Supremacy.  New  York:
Charles Scribner's Sons, 2020. 

TAYLOR, Keegan-Yamahtta. The White power presidency: race and class in the Trump era,  New
Political  Science,  v.  40,  n.  1,  p.  103-112,  2018.  Disponível  em:
https://www.tandfonline.com/doi/abs/10.1080/07393148.2018.1420555?journalCode=cnps20.
Acesso em: 12. Mai. 2019.

TCHEN, John Kuo Wei; YEATS, Dylan.  Yellow Peril!: an archive of anti-Asian fear. New York:
Verso, 2014. 

THE  GUARDIAN.  Trump  referred  to  immigrant  'invasion'  in  2,000  Facebook  ads,  analysis
reveals. 5  de  ago.  De  2019.  Disponível  em:
https://www.theguardian.com/us-news/2019/aug/05/trump-internet-facebook-ads-racism-
immigrant-invasion 

33



Sankofa. Revista de História da África e de Estudos da Diáspora Africana Ano XIII, NºXXIV, novembro/2020

THOMPSON, Debra.  Through, against and beyond the racial state: the transnational  stratum of
race, Cambridge review of international affairs, vol. 26, 2013, p. 133-151.

TRUMP, Donald J.  Crippled America: how to make America Great again. New York: Threshold
Editions, 1915.

VITALIS, Robert.  White world order,  Black power politics: the birth of American International
Relations (the Unites Stares in the World). Ithaca: Cornell University Press, 2013.

WASHINGTON  POST.  Donald  Trump’s  false  comments  connecting  Mexican  immigrants  and
crime.  16  de  jun.  de  2015.  Disponível  em:  https://www.washingtonpost.com/news/fact-
checker/wp/2015/07/08/donald-trumps-false-comments-connecting-mexican-immigrants-and-
crime/

WISE, Tim. Colorblind: the rise of post-racial and retreat from racial equality. San Francisco: City
Light Books/Open Media Series, 2010.

34


