
Saúde Soc. São Paulo, v.34, n.1, e240229pt, 2025  1  DOI  10.1590/S0104-12902025240229pt

Artigos originais

Por uma ciência sensível, interdisciplinar 
e intercultural: desafios epistemológicos 
para resgatar a sabedoria na relação saúde, 
sociedade e natureza
For a sensitive, interdisciplinary and intercultural science: 
epistemological challenges to rescue wisdom in the 
relationship between health, society and nature

Correspondência
Marcelo Firpo Porto
mfirpo2@gmail.com
Rua Ferreira Viana 63, ap 502. Rio de Janeiro, RJ Brasil. CEP 222100-040

Marcelo Firpo Portoa

 http://orcid.org/0000-0002-9007-0584
E-mail: mfirpo2@gmail.com

Marina Tarnowski Fasanelloa

 http://orcid.org/0000-0003-4759-5075
E-mail: mtfasanello@gmail.com

Juliano Luís Palma

 http://orcid.org/0000-0002-4697-8827
E-mail: julianoluispalm@gmail.com

a  Fundação Oswaldo Cruz. Escola Nacional de Saúde Pública 
Sergio Arouca. Núcleo Ecologias e Encontros de Saberes para 
a Promoção Emancipatória da Saúde. Manguinhos, RJ, Brasil.

Resumo

Este artigo apresenta as bases plurais de uma ciência 
sensível, interdisciplinar e intercultural para imaginar 
outras relações sobre saúde, sociedade e natureza 
inspirados em referenciais e autores das ciências sociais 
e humanas, incluindo e transcendendo a saúde coletiva, 
a sociologia e a antropologia. Trata-se de um ensaio 
reflexivo sobre questões epistemológicas, teóricas e 
metodológicas cuja base empírica e experiencial provém 
de discussões conceituais e pesquisas sobre promoção 
emancipatória da saúde junto a territórios e grupos 
sociais vulnerabilizados, em particular povos originários 
e de periferias urbanas. Tais pesquisas e metodologias 
empregadas buscam produzir conhecimentos 
junto com, e não apenas para, as comunidades e os 
territórios envolvidos. O artigo defende uma transição 
paradigmática que crie condições e possibilidades de 
encontros convivenciais de saberes envolvendo sistemas 
de conhecimentos científicos, tradicionais e situados em 
torno de problemas e lutas sociais por saúde, dignidade 
e direitos territoriais. Para melhor compreender e 
ultrapassar os limites da ciência moderna, com seus 
cânones e disciplinas especializadas, propõe-se o resgate 
da sabedoria perdida pela modernidade eurocêntrica no 
enfrentamento das várias crises em curso que assolam 
o planeta, o país, os territórios e vários ecossistemas em 
processos acelerados de degradação.
Palavras-chave: Interculturalidade, Interdisciplinaridade, 
Transição paradigmática, Povos tradicionais, Promoção 
em saúde

http://orcid.org/0000-0002-9007-0584
http://orcid.org/0000-0002-9007-0584
mailto:mfirpo2@gmail.com
http://orcid.org/0000-0003-4759-5075
http://orcid.org/0000-0003-4759-5075
mailto:mtfasanello@gmail.com
http://orcid.org/0000-0002-4697-8827
http://orcid.org/0000-0002-4697-8827
mailto:julianoluispalm@gmail.com


Saúde Soc. São Paulo, v.34, n.1, e240229pt, 2025  2  

Abstract

The article presents the foundations of a sensitive, 
interdisciplinary and intercultural science to imagine 
other relationships about health, society and nature 
inspired by references and authors from the social 
and human sciences, including and transcending 
sociology and anthropology, and collective health. This 
is a reflective essay on epistemological, theoretical 
and methodological issues which empirical and 
experiential basis comes from conceptual discussions 
and research on emancipatory health promotion 
among vulnerable territories and social groups, 
in particular indigenous peoples and from urban 
peripheries. Such researches and the employed 
methodologies seek to produce knowledges together 
with, and not just for, the communities and territories 
involved. The article defends a paradigmatic 
transition that creates conditions and possibilities 
for coexistence encounters of knowledges involving 
scientific and traditional knowledge systems situated 
around social problems and struggles for health, 
dignity and territorial rights. To better understand and 
overcome the limits of modern science, with its canons 
and specialized disciplines, it is proposed to rescue 
the wisdom lost by Eurocentric modernity in facing 
the various ongoing crises that have been plaguing 
the planet, the country, the territories and various 
ecosystems, in accelerated degradation processes.
Keywords: Interculturality, Interdisciplinarity, Paradigmatic 
transition, Traditional peoples, Health promotion.

Introdução: bases epistemológicas plurais 
em busca de uma ciência sensível, 
interdisciplinar e intercultural

Este artigo, em forma de ensaio, propõe as bases 
epistemológicas de uma ciência sensível, interdisciplinar 
e intercultural, que são necessariamente plurais e 
dinâmicas e correspondem a inúmeros grupos que nesse 
momento enfrentam diversas crises no planeta e no 
país. Nosso objetivo maior é potencializar a produção 
de conhecimentos que imaginem novas relações entre 
saúde, sociedade e natureza para enfrentar as crises em 
andamento em suas múltiplas dimensões, principalmente 
a socioambiental, sanitária e democrática. Juntas elas 
compõem uma crise mais ampla considerada como 
civilizatória e expressão da modernidade eurocêntrica 
(Quijano, 2000).

Ao longo do artigo abordamos questões 
epistemológicas, conceituais e metodológicas em torno 
das condições, limites e alternativas para a construção 
de diálogos interdisciplinares e interculturais em 
encontros e pesquisas envolvendo tanto territórios 
de povos tradicionais e originários, como também 
de espaços urbanos e periferias influenciados por 
características culturais e identitárias desses povos, 
marcantes em grande parte do Sul Global. Nossa 
hipótese é que abordagens especializadas em torno 
de disciplinas e objetos específicos, sejam elas das 
ciências sociais e humanas, ambientais ou da vida, 
precisarão cada vez mais serem acompanhadas por 
novas bases epistemológicas que validem a qualidade 
da produção de conhecimentos numa perspectiva mais 
ampla de conexão e diálogo entre diferentes sistemas 
de conhecimento.

A base empírica e experiencial do artigo resulta 
da realização de projetos de um núcleo de pesquisa 
que, nos últimos anos, tem atuado junto a populações 
e territórios vulnerabilizados nos campos e cidades 
envolvidos em processos emancipatórios, incluindo 
povos originários da Amazônia e do Nordeste. Para 
compreender os problemas e construir alternativas, 
temos aprofundado dimensões epistemológicas em 
torno do conceito de promoção emancipatória da 
saúde (PES), que alicerça nossa visão ampliada de 
saúde para além da determinação social dos processos 
saúde-doença. A PES se apoia na articulação de três 



Saúde Soc. São Paulo, v.34, n.1, e240229pt, 2025  3  

campos interdisciplinares de conhecimento: saúde 
coletiva, ecologia política e escolas pós-coloniais, em 
especial as epistemologias do Sul (Santos; Meneses, 
2014). Eles fornecem as bases conceituais para 
analisar os limites das utopias modernas (liberal 
e socialista/comunista), a crise da modernidade 
eurocêntrica e propor alternativas emancipatórias 
de transição paradigmática e civilizatória a partir 
da articulação entre quatro dimensões de justiça: 
social, sanitária, ambiental/territorial e cognitiva/
histórica (Porto, 2019).

Os processos de transição paradigmática que 
propomos envolvem o que Nunes (2008) denomina de 
resgate da epistemologia. Trata-se de um processo de 
transformação sucessiva que caminha da soberania 
epistêmica restrita ao ambiente acadêmico para um 
diálogo crescente com sistemas de conhecimentos 
enraizados principalmente nas experiências do Sul 
global. O Sul global é entendido como as civilizações e 
sociedades de diferentes continentes (América, Ásia, 
África e Oceania) cujos saberes e experiências foram 
subalternizados, invisibilizados ou suprimidos 
pela história colonial caracterizada pela expansão 
hegemônica da modernidade ocidental eurocêntrica, 
com suas características logocêntricas e utilitaristas 
que dissociaram sociedade, vida e natureza.

Para reverter essa tendência eurocêntrica, 
acentuada na atualidade pela crise socioambiental, 
apoiamo-nos em referenciais epistemológicos, 
conceituais e metodológicos que buscam avançar em 
processos de convivência e mútua aprendizagem em 
diálogos, encontros ou ecologias de saberes envolvendo 
tanto sistemas de conhecimentos científicos como 
outros chamados de tradicionais, ou ainda de 
natureza contextual e situada indissociáveis da vida 
comunitária e cotidiana. Por isso acrescentamos à 
proposta de Nunes a ideia de resgate da sabedoria 
e de epistemologias de conexão que buscam 
permanentemente restabelecer pontes entre a ciência 
e outras esferas do conhecimento humano, como 
cosmologias, filosofias, arte e senso comum.

Mais que uma nova utopia ou necessidade social 
e epistêmica, avançar nas conexões é uma condição 
necessária para a construção respeitosa de agendas 
e respostas aos diferentes problemas enfrentados 
por diferentes populações e territórios, em particular 
povos tradicionais como originários, quilombolas 

e camponeses com seus vários hibridismos. Esses 
povos vivem em contextos marcados por conflitos 
ambientais, violências, racismos, subalternização 
e processos de vulnerabilização, mas ao mesmo 
tempo suas lutas e saberes alimentam esperanças 
sobre como resgatar sabedorias perdidas na relação 
sociedade e natureza.

Uma das bases para a construção deste artigo 
está relacionada à aproximação da saúde coletiva 
com o campo da ecologia política (Alimonda et al., 
2017) e uma abordagem socioambiental crítica, que 
analisa os conflitos ambientais e territoriais a partir 
do desenvolvimento do capitalismo neoliberal e o 
papel do neoextrativismo na América Latina e no 
conjunto do Sul Global. Projetos do agronegócio, da 
mineração e infraestruturas associadas encontram-
se por detrás de inúmeros conflitos ambientais que 
assolam territórios e grupos populacionais em todo 
o território brasileiro, a maioria envolvendo povos 
originários, afrodescendentes e camponeses.

Nos últimos anos o núcleo ao qual pertencem os 
autores tem privilegiado pesquisas que envolvem 
populações e territórios tradicionais em espaços 
rurais, como indígenas, de matriz africana e 
camponeses, também denominados no Brasil de 
povos e territórios das florestas, campos e águas. 
Temos também nos ocupado da relação campo-
cidade, em particular em territórios vulnerabilizados 
das periferias urbanas. Nossas pesquisas analisam 
como processos emancipatórios nos campos e 
nas cidades são marcados por iniciativas em que 
questões como o cuidado, o alimento e a relação 
com a natureza são elementos estratégicos 
para a construção de territórios sustentáveis, 
inclusivos e saudáveis. Portanto, seja no campo 
ou na relação campo-cidade todas as iniciativas 
mencionadas perpassam diálogos interdisciplinares 
e interculturais com povos, cosmologias e culturas 
ancestrais que influenciam e, atualmente, têm sido 
resgatadas e retomadas por movimentos sociais e 
organizações comunitárias, inclusive nas cidades.

Nesse contexto, é estratégico propor bases 
epistêmicas plurais e dinâmicas para a produção 
de conhecimentos que possam transcender 
paradigmas específicos e áreas especializadas das 
ciências sociais e humanas, como a antropologia, 
já que os problemas socioambientais e sanitários 



Saúde Soc. São Paulo, v.34, n.1, e240229pt, 2025  4  

na atualidade são complexos e várias abordagens e 
áreas interdisciplinares do conhecimento, como as 
ciências ambientais e da saúde, e a educação, são 
mobilizadas para enfrentar lutas sociais e problemas 
concretos no âmbito comunitário e territorial. Trata-
se de uma questão interescalar, já que tais problemas 
são simultaneamente locais e globais, expressão de 
forças motrizes e de processos sistêmicos, seja no 
âmbito social, cultural e histórico, seja no âmbito das 
interfaces entre riscos globais (como as mudanças 
climáticas) e sua relação com os vários ecossistemas.

Seguindo as trilhas de Paulo Freire (2019) e Orlando 
Fals-Borda (2010), uma estratégia epistemológica 
central de nossa proposta é não dissociar o pensar 
e o sentir para avançar no que temos denominado 
de descolonizar e coracionar a academia. Isso 
tem avançado em movimentos epistemológicos e 
artísticos que se intercruzam e concretizam-se na 
proposição de uma ciência sensível que contribua 
para promover dinâmicas emancipatórias. Tal 
processo, simultaneamente acadêmico-ético-político-
pedagógico, consubstancia-se na construção do que 
temos denominado de metodologias sensíveis co-
labor-ativas (Fasanello; Porto, 2022), cujo objetivo é a 
produção de conhecimentos junto com, não apenas 
para ou sobre, os territórios, suas populações, 
movimentos e organizações comunitárias voltados à 
transformação social. Para isso, duas tarefas dessas 
metodologias são permanentemente trabalhadas: 
(i) como a objetividade do conhecimento pode 
almejar a compreensão de diferentes concepções 
e visões de mundo – objetivo da justiça cognitiva, 
do interconhecimento e da alteridade; (ii) como a 
ciência com consciência proposta por Morin (2000) 
incorpora o corpo e os afetos como constituintes da 
própria forma de conhecer o mundo de forma viva e 
transformadora. Um dos objetivos de uma ciência 
sensível, interdisciplinar e intercultural apoiada 
em tais metodologias é o resgate da sabedoria pela 
academia, em diálogo com saberes e práticas que 
podem ser encontrados, mantidos e atualizados por 
diferentes povos tradicionais e movimentos sociais 
que lutam por saúde, dignidade e direitos territoriais.

A estrutura do artigo está composta da seguinte 
forma. Após essa introdução, discutimos a 
pluralidade epistêmica do mundo para pensar 
desafios e lacunas da interdisciplinaridade e o papel 

da interculturalidade. Na sequência usamos alguns 
autores da saúde coletiva e das ciências sociais, em 
particular da antropologia, que fornecem argumentos 
para pensar limites e alternativas que avancem na 
interdisciplinaridade e na interculturalidade para 
a produção de conhecimentos. Em seguida, a partir 
de encontros de saberes e projetos de pesquisa 
desenvolvidos nos últimos anos, apresentamos 
exemplos e experiências que buscam refletir e pôr em 
prática os desafios da interculturalidade no imaginar 
alternativas para a produção de conhecimentos 
sobre saúde, cuidado comunitário e natureza 
que para nós, são impulsionadores de processos 
emancipatórios e de transição paradigmática. 
Concluímos o artigo propondo que, para melhor 
compreender e ultrapassar os limites da ciência 
moderna, com suas disciplinas especializadas e 
cânones, precisamos, mais do que descontruir ou 
romper, apoiar movimentos que diluam e reconectem 
fronteiras entre ciência, vida, sociedade e cultura de 
forma consistente e respeitosa.

A pluralidade epistêmica do mundo: 
desafios e lacunas da interdisciplinaridade 
e o papel da interculturalidade

O ponto de partida para nossa reflexão epistemológica 
é revisitar o conceito de interdisciplinaridade e seus 
conexos (mono/multi/transdisciplinaridade). Ele foi e 
continua sendo importante para definir o campo da saúde 
coletiva a partir da proposta de autores críticos como 
Michel Foucault, Pierre Bourdieu e filósofos da ciência 
que influenciaram intelectuais importantes da saúde 
coletiva como Paim e Almeida Filho (1998), Minayo (2010) 
e Madel Luz (2009). Apesar de algumas diferenças, os 
autores convergem sobre os limites da disciplinaridade 
restrita (mono e multidisciplinaridade) e dos avanços 
propiciados pela inter ou transdisciplinaridade como 
caminhos inevitáveis de articulação para compreender 
e atuar ante objetos e sistemas complexos.

Um aspecto interessante a observar é que a 
diferença entre as duas modalidades de disciplinaridade 
(inter ou trans) não tem sido definida de forma 
precisa ou consensual, existindo pelo menos duas 
acepções relevantes. A primeira, aceita pelos autores 
mencionados anteriormente, caracteriza uma 



Saúde Soc. São Paulo, v.34, n.1, e240229pt, 2025  5  

trajetória evolutiva da interdisciplinaridade para a 
transdisciplinaridade na busca por análises mais 
abrangentes e totalizantes em função da potencialidade 
hierárquica ou integrativa que certas disciplinas, 
teorias ou conceitos possuiriam para analisar e 
propor soluções para problemas complexos. Já para a 
segunda acepção, uma abordagem transdisciplinar é 
caracterizada como uma abertura para o diálogo entre 
conhecimentos acadêmicos e saberes (tradicionais, 
situados, locais) produzidos ou acionados por 
diferentes sujeitos fora dos espaços científicos. O 
diálogo se realizaria em redes colaborativas formadas 
por diversas categorias de atores, com o objetivo de 
gerar conhecimentos e desenvolver ações em torno de 
problemas e necessidades concretos (Mertens et al., 
2022). Essa visão de transdisciplinaridade se aproxima, 
como veremos mais a frente, da de interculturalidade. 
Contudo, poucas vezes aprofunda as diferenças, 
dificuldades ou condições para que esse diálogo entre 
saberes distintos se realize, assumindo, na maioria das 
vezes, um protagonismo dos saberes científicos e da 
academia na organização e definição das gramáticas 
usadas para o diálogo.

Essa explicação se mantém relativamente 
estável no campo da saúde coletiva desde meados 
dos anos 1990, e as duas acepções têm convivido 
sem maiores aprofundamentos desde então. Porém, 
como veremos a seguir, problemas complexos e o 
diálogo com discussões epistemológicas recentes 
têm redirecionado ou produzido maior densidade 
conceitual e epistemológica sobre o tema.

Sem dúvida a recente crise sanitária produzida 
pela pandemia global de covid-19, em conjunto 
com outras crises de natureza social, política, 
econômica, ambiental e humanitária, tem sido 
um propulsor para a renovação epistemológica no 
campo da saúde coletiva. Isso fica evidente no artigo 
de Nísia Trindade Lima intitulado “Pandemia e 
interdisciplinaridade: desafios para a saúde coletiva” 
(2022), autora cuja atuação virtuosa como Presidente 
da Fiocruz acabou alçando-a ao Ministério da Saúde 
no novo governo Lula em 2023. Em verdade, o cenário 
anterior à pandemia já apontava várias crises que 
vinham se agudizando e foram intensificadas nos 
anos posteriores ao golpe contra o governo da 
Presidente Dilma Rousseff.

No artigo, Lima (2022) revê a ideia da 
interdisciplinaridade para avançar na compreensão 
e enfrentamento da pandemia de Covid e suas 
consequências. A pandemia é considerada um ‘fato 
social total’ por sua capacidade de movimentar 
e tornar indistinguíveis diferentes esferas que 
compõem a sociedade como um todo, sejam elas 
jurídica, econômica, religiosa ou cultural. Para 
enfrentar as várias crises provocadas ou agudizadas 
pela pandemia, a autora propõe dois caminhos a 
serem levados a cabo pela interdisciplinaridade no 
campo da saúde coletiva: superar as divisões entre 
mundo natural e sociedade ante a gravidade da crise 
ambiental, e a relevância da nova conformação do 
campo da informação e comunicação e seus impactos 
na sociedade contemporânea. Esse tema é estratégico 
para entender e atuar ante a crise democrática e 
política produzida, entre outras, pela manipulação 
de fakenews e discursos que colocam em lados 
opostos ciência e vários grupos sociais, muitos com 
tendências negacionistas, fundamentalistas e/ou 
fascistas. O modelo de ciência especializada seria 
um obstáculo epistemológico a ser superado pela 
interdisciplinaridade, conceito este mais acentuado 
pela autora que o de transdisciplinaridade,  
mencionado apenas quando referenciado pelos 
autores já citados da saúde coletiva.

Tendo por referência esse importante artigo de 
Nísia Lima, gostaríamos de destacar duas lacunas ou 
limites nas discussões sobre interdisciplinaridade 
na saúde coletiva. Primeiro, a radical ausência do 
termo interculturalidade nos trabalhos mencionados 
sobre interdisciplinaridade. Segundo, embora os 
principais autores da saúde coletiva considerem 
os processos sociais, econômicos e culturais como 
fundamentais para o enfrentamento das iniquidades 
e desigualdades sociais, inexiste uma preocupação 
epistemológica sobre o lugar cognoscente dos 
sujeitos não acadêmicos enquanto produtores de 
conhecimento. Eles são considerados, via de regra, 
como detentores de saberes, valores e práticas não 
científicos de natureza política, ideológica e cultural, 
ou ainda como senso comum ou conhecimento leigo. 
Movimentos sociais de trabalhadores, feministas, 
ambientalistas e mesmo de populações tradicionais 
(como indígenas e quilombolas) são assumidos 
como sujeitos fundamentais reconhecidos enquanto 



Saúde Soc. São Paulo, v.34, n.1, e240229pt, 2025  6  

cidadãos e protagonistas da transformação social, mas 
distantes ou irrelevantes para a definição dos critérios de 
qualidade para a produção de conhecimentos assumidos 
pelos cânones científicos da modernidade. Nesse sentido, 
caberia à ciência e suas comunidades especializadas de 
pares o papel de outorgar o critério final de qualidade dos 
conhecimentos válidos, mesmo na transdisciplinaridade, 
o que reforça a ideia de objetividade e de procedimentos 
metodológicos que mantenham o distanciamento 
necessário dos pesquisadores da realidade analisada e 
dos sujeitos que estão submergidos nela.

Uma contribuição crítica para repensar as bases 
epistemológicas que sustentam o projeto da modernidade 
e sua ciência é realizada por Santos, Menezes e Nunes 
(2004) em torno da diversidade epistemológica do 
mundo. Para os autores essa pluralidade se expressa 
tanto de forma interna dentro da ciência e de seus 
paradigmas, como pela pluralidade de outros sistemas 
de conhecimentos. Em nossa proposta, assumimos que 
são justamente esses conhecimentos gestados fora dos 
cânones científicos que trazem sentidos e respostas 
sábias para questões e ações de natureza existencial e 
pragmática, seja ela individual ou coletiva, por conectarem 
dimensões fundamentais para a compreensão e 
resolução de problemas simultaneamente complexos e 
significativos, tornando indissociáveis fato e valor.

Existe uma vasta contribuição epistemológica nas 
últimas décadas que tem trabalhado novas perspectivas 
abrindo caminhos para a construção de abordagens 
interdisciplinares e interculturais. A partir das ciências 
da vida, Tesser e Luz (2002) mencionam a relevância de 
autores como Thomas Kuhn, Ludwik Fleck, Imre Lakatos, 
Paul Feyerabend, Humberto Maturana e Francisco 
Varela, dentre outros, os quais produziram uma ampla 
crítica à ilusão representacionista do positivismo. Para 
a epistemologia contemporânea representada por tais 
autores, todo movimento cognitivo torna indissociável 
fato e valor, cuja separação é um dos fundamentos da 
ciência normal no sentido kuhniano, superada pela nova 
conexão que traz para o centro a indissociabilidade entre 
cultura, os valores e as incertezas em qualquer forma 
de conhecimento. Como alternativa epistemológica, 
Funtowicz e Ravetz (1993) propuseram uma nova 
abordagem, a Ciência Pós-Normal, para enfrentar 
problemas complexos ao lidar com fatos incertos e 
valores elevados.

Retomando Tesser e Luz (2002), “os interesses, 
os valores, as tradições, os paradigmas, os estilos de 
pensamento, o treinamento e a aprendizagem que 
todas as pessoas carregam” (p. 368) tornam inviável 
alcançar um conhecimento objetivo puro. Esse é um dos 
fundamentos para que o novo desafio epistemológico 
esteja alicerçado não apenas em conhecimentos 
científicos e abordagens internas à ciência, mas sim 
numa pluralidade epistemológica mais ampla possível 
graças aos diálogos interculturais.

Enquanto a pluralidade científica é enfrentada 
pela interdisciplinaridade, a pluralidade do diálogo 
entre múltiplos sistemas de conhecimentos têm 
sido denominada, na falta de um nome melhor, de 
interculturalidade, ou ainda de transdisciplinaridade, 
embora evitemos usar essa expressão por manter a 
superioridade epistêmica das disciplinas científicas. 
A pluralidade externa aos conhecimentos científicos 
inevitavelmente inclui dimensões cosmológicas, 
espirituais, filosóficas, metafísicas, culturais, artísticas, 
práticas e de senso comum, sendo o resgate deste 
entendido por Stengers (2022) como uma missão filosófica 
estratégica na atualidade. Para nós, o desafio de uma 
ciência contemporânea para resgatar a sabedoria passa 
por construir e praticar com qualidade três atributos 
estratégicos: ser sensível pela conexão entre razão com 
afeto, arte e intuição; ser interdisciplinar por reconhecer 
e viabilizar a pluralidade interna à ciência, apoiando 
transições paradigmáticas; e ser intercultural por 
reconhecer e ampliar a pluralidade epistêmica para além 
da ciência moderna.

De certa forma, a interculturalidade surge como 
resposta para pensar os limites e alternativas de 
propostas epistemológicas aos dilemas da ciência 
especializada e mesmo da interdisciplinaridade. 
A proposta de uma interculturalidade crítica para 
avançar nos limites da ciência moderna vem sendo 
explicitada nas diversas escolas pós-coloniais em 
suas várias vertentes e continentes fora da Europa, 
seja na Ásia, África, América ou Oceania. Devido à 
nossa trajetória, nos aproximamos particularmente 
das chamadas epistemologias do Sul (Santos; 
Meneses, 2014). Embora seu principal autor seja o 
sociólogo português Boaventura de Sousa Santos, tal 
vertente realiza um esforço permanente de produzir 
um pensamento mais independente sobre o Sul 
Global. Por exemplo, pela aproximação orgânica 



Saúde Soc. São Paulo, v.34, n.1, e240229pt, 2025  7  

com movimentos sociais e intelectuais de vários 
continentes do Sul Global, caso da antropóloga 
moçambicana Maria Paula Meneses, co-organizadora 
do livro aqui mencionado. Para esses dois autores as 
epistemologias do Sul podem ser definidas como o:

[…] conjunto de intervenções epistemológicas que 

denunciam a supressão dos saberes levada a cabo, ao 

longo dos últimos séculos, pela norma epistemológica 

dominante, valorizam os saberes que resistiram 

com êxito e as reflexões que estes têm produzido e 

investigam as condições de um diálogo horizontal entre 

conhecimentos. A esse diálogo entre saberes chamamos 

ecologias de saberes (Santos; Meneses, 2014, p. 13).

Um objetivo estratégico das epistemologias do Sul 
é promover uma transição paradigmática que enfrente 
a radical separação hierárquica entre conhecimento 
científico e o conhecimento chamado pelas epistemologias 
dominantes do Norte Global, pejorativamente, de 
vulgar ou leigo, como o popular, situado, tradicional e 
religioso. Nesse sentido, caberia à interdisciplinaridade 
trabalhar com a pluralidade interna da ciência, enquanto 
a interculturalidade teria como desafio epistemológico 
ampliar a conexão da ciência com a pluralidade de 
conhecimentos produzidos no âmbito da sociedade e 
da vida comunitária que fornecem sentidos e dignidade 
à existência humana nos contextos em que florescem. 
O conjunto das propostas conceituais e procedimentos 
metodológicos das epistemologias do Sul caminham 
nessa direção, como justiça cognitiva, ecologia de 
saberes, sociologias das ausências e das emergências, 
tradução e diálogo intercultural, artesania de práticas e, 
mais recentemente, as metodologias colaborativas não 
extrativistas (Santos, 2018).

Algumas inspirações conceituais 
e antropológicas para diálogos 
interdisciplinares e interculturais no 
campo da saúde coletiva

Mesmo abordagens interdisciplinares podem 
incorrer em inflexibilidades que dificultam a 
transição paradigmática quando se restringem a 
reconhecer como válida apenas a pluralidade interna 
da ciência com suas disciplinas e paradigmas. Tal 

perspectiva reserva à antropologia a principal 
responsabilidade pelo diálogo intercultural 
enquanto especialidade disciplinar que estuda 
os saberes e práticas dos povos tradicionais, 
como os indígenas, assumidos enquanto cultura 
ou, no máximo, etnociência, com um estatuto 
diferenciado e muitas vezes inferior em relação à 
ciência moderna. A ideia de diálogos, encontros ou 
ecologias de saberes ampliam o horizonte dessa 
concepção ao assumir o desafio do conhecimento de 
nossa era na busca de criar condições para o diálogo 
frutífero, respeitoso, convivencial e contextual 
entre diferentes sistemas de conhecimento. Tais 
interações entre espaços acadêmicos com os 
tradicionais e situados são produzidos e atualizados 
por comunidades ampliadas de pares que incluem 
outros sujeitos e conhecimentos vinculados a 
territórios, comunidades e movimentos sociais, 
cujas lutas por reconhecimento e sobrevivência 
estão profundamente imbricadas com a natureza e 
os processos de produção e defesa da vida.

Os desafios para diálogos mais profundos com 
povos originários e comunidades tradicionais estão 
presentes em diversos trabalhos sociológicos e 
antropológicos latino-americanos que inspiram 
práticas de interdisciplinaridade e interculturalidade 
contra ou, como preferimos, anti hegemônicas e 
que contribuem para a transição paradigmática. 
Enquanto a ideia de contra hegemonia implica 
em disputa e eventual tomada de poder dentro de 
um sistema sociopolítico hegemônico, a proposta 
de anti hegemonia é por nós entendida enquanto 
estratégia de ampliar e fortalecer convergências 
em processos emancipatórios de liberdade, auto-
organização, autonomia e autodeterminação 
envolvendo distintos movimentos e sujeitos sociais 
que lutam por dignidade.

Em estudos sobre os povos mayas tzeltales y 
tzotziles de Chiapas (México) e mapuches de La 
Araucanía (Chile), o pluralismo epistemológico e 
contextual indígena expressa-se no mais profundo 
respeito aos diversos seres, sejam humanos, 
vegetais, animais, minerais e espirituais (Quilaqueo; 
Sartorello, 2018). Eles subjazem no território que 
cada pessoa habita e onde são realizadas atividades 
de uma comunidade para alcançar o “estar bem” e 
o “viver bem”, obtido por andanças experienciais 



Saúde Soc. São Paulo, v.34, n.1, e240229pt, 2025  8  

(ou guianças, como denomina o sábio brasileiro 
Iran Xukuru, da etnia de mesmo nome) e conselhos 
de mestres e sábios, homens e mulheres que não 
separam a escola formal da escola da vida. Ou ainda 
nos trabalhos de Guerrero Arias, Ferraro e Hermosa 
(2016), que propõem o corazonar e descolonizar da 
ciência para a produção de conhecimentos a partir 
da sabedoria andina, uma ética e política para a 
compreensão do sentido do ser, do sentir, do pensar, 
do dizer e do fazer no cosmos, no mundo e na vida.

Outra referência é do antropólogo mexicano 
Eduardo Menéndez (2016), crítico atento aos desafios 
da saúde intercultural com suas propostas, ações e 
fracassos. Ele nos alerta que o diálogo intercultural 
precisa reconhecer a realidade, as relações sociais, 
as assimetrias e o poder biomédico. Os problemas 
da interculturalidade restrita se apresentam quando 
não enxergamos os perigos de desconsiderar o 
racismo ou vinculá-lo a um “culturalismo” que 
omite relações de dominação estrutural, ou ainda 
quando desprezamos a capacidade de agência e 
negociação das populações tradicionais, atrelando 
a condição de vulneráveis à necessidade de tutela 
que reduz ou impede seu poder de agência. Dessa 
forma, desvaloriza-se aquilo que Menéndez (2016) 
denomina de transacionar como condição de 
políticas e práticas mais efetivas e justas de atenção 
e promoção da saúde. Elas estão relacionadas à 
capacidade de realizar concessões recíprocas entre as 
partes e transigir, considerando as assimetrias, para 
encerrar ou dirimir certos conflitos de forma justa 
e efetiva, algo tão fundamental para aprendermos 
em contextos de intolerâncias e violências na busca 
por democracia e paz, uma missão estratégica dos 
diálogos interculturais enquanto objetivo da justiça 
histórica. Caso contrário, mesmo instituições oficiais 
e políticas públicas bem-intencionadas podem, em 
nome da interculturalidade, por exemplo enfraquecer 
o importante papel dos curadores tradicionais, 
incentivar conflitos inter ou intra-étnicos, ou 
ainda contribuir para os chamados epistemicídios, 
um termo criado pelas epistemologias do Sul para 
compreender e denunciar processos de apagamento 
e aniquilamento de sistemas de conhecimentos do 
Sul Global, como os de inúmeros povos originários.

Recordamos também trabalhos de alguns 
antropólogos contemporâneos que têm sido 

inovadores no sentido de romperem fronteiras 
para enfrentar o desafio interdisciplinar proposto 
por Nísia Lima (2022) voltado a diluir fronteiras 
entre Natureza-Cultura-Sociedade. Isso ocorre 
tanto com a tradição antropológica mais clássica 
que dá continuidade aos trabalhos de Lévi-
Strauss no estudo de povos “não modernos” que 
ainda vivem no presente, como em outros que se 
aproximam da vida cotidiana em pleno ocidente. 
Por exemplo, Viveiros de Castro (2016), ao inventar 
o perspectivismo ameríndio para compreender as 
cosmologias amazônicas, no modo como humanos, 
animais e espíritos veem a si mesmos e aos 
outros seres do(s) mundo(s), contribui para novas 
possibilidades interdisciplinares e interculturais que 
constroem alternativas epistemológicas para além 
da antropologia, sejam elas acadêmicas, políticas, 
artísticas ou éticas.

Outro antropólogo contemporâneo que vem 
contribuindo para possibilidades interdisciplinares e 
interculturais na construção de um novo “paradigma 
ecológico” nas ciências sociais é Tim Ingold (2015). 
Seus trabalhos discutem as relações entre percepção, 
movimento, criatividade e habilidade, explorando 
esses conceitos nas interfaces entre antropologia, 
biologia, arte, arquitetura e design. Ingold ajuda a 
romper com as grandes divisões da modernidade 
e da epistemologia dominante, como natureza-
cultura, sujeito-objeto-mente-mundo, até entre 
os sentidos corporais, como mãos-calcanhares, a 
visão e os outros sentidos. Por isso, para Ingold “… 
se mover, conhecer e descrever não são operações 
separadas que se seguem uma as outras em série, 
mas facetas paralelas do mesmo processo – o da 
vida mesma…” (2015, p. 13). A realidade é assumida 
como um conjunto de fios e linhas entrelaçados de 
movimentos entre os vários seres que compõem 
e são coprodutores da vida, sejam humanos e não 
humanos, vegetais e mesmo minerais. No caso 
específico dos humanos, como seres reflexivos e 
falantes, geramos narrativas, sentidos e histórias 
que marcam nossas trajetórias. De alguma forma, 
a proposta ingoldiana se aproxima tanto das Três 
Ecologias propostas por Félix Guattari (1990) e do 
perspectivismo ameríndio, como da sabedoria que 
buscamos aflorar com a transição paradigmática em 
direção as potencialidades emancipatórias de uma 



Saúde Soc. São Paulo, v.34, n.1, e240229pt, 2025  9  

ciência interdisciplinar e intercultural apoiada por 
metodologias sensíveis e co-labor-ativas.

Experiências recentes de pesquisa com 
povos originários: interculturalidades 
e encontros de sábios na produção 
de relatos significativos

P a r a  d i s c u t i r  o  t r i l h a r  d a  t r a n s i ç ã o 
paradigmática que almejamos em torno dos diálogos 
interdisciplinares e interculturais, este tópico 
sintetiza algumas frentes de trabalho que ilustram 
experiências em projetos de pesquisa em territórios 
e etnias indígenas com a participação dos autores, 
assim como uma atividade que denominamos de 
Encontros de Saberes. Para mais informações 
acessar https://neepes.ensp.fiocruz.br/.

A primeira frente discute com o povo Munduruku 
do Médio Tapajós, desde 2017, estratégias e ações 
para enfrentar vários problemas provocados por 
empreendimentos econômicos, em particular o 
garimpo de ouro. A região de atuação do projeto 
é a Bacia do Rio Tapajós, em particular o Médio 
Tapajós, onde vive parte dos Munduruku e outros 
grupos sociais tradicionais como os beiradeiros. 
O território tem sido palco de inúmeros conflitos 
ambientais decorrentes do modelo neoliberal, 
desenvolvimentista e neoextrativista existente 
na Amazônia, como a construção de hidrelétricas, 
infraestruturas como hidrovias, rodovias e 
portos para o transporte de grãos do agronegócio, 
madeireiras, fazendas de gado, ou ainda a mineração 
e o garimpo ilegal de ouro. Para construir alternativas 
de segurança e soberania alimentar nos territórios 
afetados pela contaminação de mercúrio decorrente 
do garimpo ilegal, temos avançado em diálogos 
interculturais a partir de projetos de pesquisa 
com os Munduruku na construção de uma rede 
sociotécnica de pesquisa-ação em agroecologia com 
o apoio da Articulação Nacional de Agroecologia 
(ANA), Associação Brasileira de Agroecologia (ABA), 
universidades, Organizações Não Governamentais 
(ONGs) e instituições de pesquisa, com destaque 
para a Embrapa Amazônia Oriental.

A segunda frente pensa a interculturalidade na 
agricultura e no cuidado tradicional em conjunto com 

a preservação ambiental a partir do olhar sensível de 
coletivos audiovisuais indígenas de duas etnias do 
Nordeste, os Tingui-Botó em Alagoas e os Xukuru do 
Ororubá em Pernambuco. Eles iniciaram o contato 
com o núcleo de pesquisa dos autores questionando 
a existência de documentários sobre indígenas que 
desconsideravam o protagonismo dessas populações 
em construírem suas próprias narrativas, registros 
e histórias a partir de seus saberes e lutas. A partir 
de uma proposta do cinema como atual contador 
de histórias (Fasanello e Porto, 2022), alicerçada 
na Sociologia das Imagens (Cusicanqui, 2015), a 
sensibilidade de cineastas indígenas assumiu um 
papel estratégico no diálogo intercultural entre os 
pesquisadores acadêmicos e os territórios nas lutas 
sociais. Dessa forma foi construído um projeto com 
a parceria de dois grupos de pesquisa da Fiocruz 
com experiência na produção de documentários e 
organização de mostras audiovisuais.

Uma terceira frente articula as duas anteriores 
com um projeto em andamento denominado 
Promoção Emancipatória da Saúde e Agroecologia 
para a Defesa de Territórios Indígenas e Biomas 
Ameaçados. O objetivo geral é promover a segurança 
e soberania alimentar a partir da sistematização 
e compartilhamento de experiências sobre 
agriculturas tradicionais e agroecologia em 
territórios indígenas, com oficinas realizadas em 
três biomas e regiões do país, o Nordeste, a Amazônia 
e o Centro-Oeste. A divulgação dos resultados será 
realizada por meio de audiovisuais produzidos junto 
com cineastas indígenas, assim como cadernos 
interculturais, relatórios e artigos científicos.

Por fim, há uma quarta frente de trabalho que 
denominamos de Encontros de Saberes. Esses 
encontros representam uma estratégia prática para 
a construção compartilhada de agendas, questões 
de pesquisa, sistematização de experiências, 
aprendizados e perspectivas futuras de trabalho. 
Os Encontros buscam avançar na construção de 
diálogos interdisciplinares e interculturais ao 
reunir intelectuais acadêmicos e orgânicos de 
movimentos sociais e territórios vulnerabilizados, 
incluindo indígenas, camponeses, populações de 
matriz africana, periferias urbanas, movimentos 
feministas, antirracistas, agroecológicos, ou ainda 
que atuam em práticas comunitárias, holísticas e 



Saúde Soc. São Paulo, v.34, n.1, e240229pt, 2025  10  

tradicionais de cuidado. Entre 2018 e 2023 já foram 
realizados três Encontro de Saberes, o último sobre 
as metodologias sensíveis co-labor-ativas e as 
condições para processos mais efetivos de interação 
e diálogo que articulem linguagens científicas 
com outras não logocêntricas, como as artísticas, 
gráfico-imagéticas, poético-musicais, audiovisuais 
e populares. Outro tema que acompanha todos os 
Encontros é o fortalecimento do trabalho em redes 
sociotécnicas de cooperação que apoiem demandas 
e lutas concretas nos territórios.

Em todas as frentes de trabalho que envolvem 
indígenas e outras populações tradicionais o primeiro 
aspecto a destacar é a dedicação que vem sendo 
dada para a construção de relações de confiança na 
realização dos diálogos interculturais. Com o início 
da pandemia em 2020, foram assumidas diversas 
reuniões, oficinas e seminários híbridos e virtuais 
para os pesquisadores acadêmicos e presenciais para 
os indígenas. Assumimos a figura do pesquisador 
bolsista do território como figura estratégica para 
assumir e organizar diversas atividades dos projetos 
realizados durante o período da pandemia, com 
os cuidados preventivos previstos nos protocolos 
de pesquisa. Durante os projetos, a organização 
de questionários e entrevistas semiestruturadas 
sempre são discutidas pela equipe de pesquisadores 
acadêmicos e sujeitos dos territórios, e aplicadas 
pelos próprios indígenas em seus territórios. No caso 
dos indígenas cineastas do Nordeste, a experiência 
colaborativa de co-construção e co-presença foi 
além ao incorporar na coordenação do projeto dois 
indígenas junto com dois pesquisadores acadêmicos, 
tomando decisões conjuntas sobre as diversas fases 
e ações do projeto.

A proposta das metodologias sensíveis co-labor-
ativas vêm sendo implementadas de várias formas 
desde o início dos trabalhos, com especial destaque 
para conversas guiadas nos territórios por lideranças 
tradicionais com as quais temos nos envolvido. Trata-
se de um exercício de escuta profunda e produção 
do que chamamos de relatos significativos, quando 
histórias orais são contadas e traduzidas, caso 
dos Munduruku que possuem uma língua nativa 
utilizada no cotidiano das aldeias não urbanas. As 
rodas de conversa e os espaços construídos para 
contação de histórias e produção de desenhos, além 

das andanças guiadas nos territórios, vêm marcando 
os diálogos interdisciplinares e interculturais em 
processos de inter e autoaprendizados em nossa 
relação convivencial e contextual com os sujeitos 
em seus territórios, sejam indígenas ou outros 
grupos sociais.

Dada a limitação de espaço do artigo, 
apresentamos aqui apenas um dos inúmeros 
exemplos que ilustram a potência dos diálogos 
interculturais e a ecologia de saberes que buscamos 
aprofundar nos projetos. Trata-se do relato feito por 
duas autoridades tradicionais Munduruku, ambos 
caciques de aldeias, Juarez Saw (aldeia Sawré Muybu) 
e Jairo Saw (aldeia Sawré Aboy). Eles apresentaram 
o que consideram ser casos de sucesso na relação 
entre os Munduruku e cientistas Pariwati (homens 
brancos). Durante o processo de licenciamento 
para a construção de uma barragem hidrelétrica 
no Tapajós, a organização Greenpeace levou alguns 
biólogos e ecólogos de importantes universidades 
brasileiras especializados em pássaros e peixes 
para discutir com os Munduruku os impactos do 
alagamento em certas partes do rio com a redução 
ou desaparecimento de certas espécies. As lideranças 
tradicionais chamaram essa atividade de Encontro 
de Sábios (Munduruku e os da ciência dos Pariwati), 
pois ambos compartilharam conhecimentos sobre o 
que sabiam acerca dos pedrais no meio dos rios, os 
quais seriam alagados com as hidrelétricas, mas que 
os Munduruku consideravam fundamentais para a 
sobrevivência e reprodução de peixes e pássaros. O 
resultado desse Encontro de Sábios foi estratégico 
para a posterior decisão do Instituto Brasileiro do 
Meio Ambiente e dos Recursos Naturais Renováveis 
(IBAMA) à época de negar, naquele momento, a 
licença para a construção da hidrelétrica.

Em momento posterior, no Encontro de Saberes 
promovido pelo Neepes em 2018, cacique Jairo 
refletiu sobre como seriam os três tipos de cientistas 
Pariwati que os Munduruku haviam se relacionado 
em anos recentes. O primeiro seria um egoísta que 
só pensa em si mesmo, no dinheiro e prestígio que 
seus trabalhos de pesquisa podem gerar. O segundo 
corresponde ao cientista competente e mais honesto, 
porém arrogante ao não reconhecer como válido o 
conhecimento tradicional dos Munduruku e povos 
indígenas. O terceiro e mais raro de se encontrar 



Saúde Soc. São Paulo, v.34, n.1, e240229pt, 2025  11  

seria o chamado sábio da ciência, competente e 
humilde, que respeita e reconhece o conhecimento 
dos Munduruku e suas lideranças tradicionais como 
sábios de visão que enxergam e conversam com os 
seres que habitam rios, florestas e os vários mundos 
visíveis e invisíveis com quem permanentemente se 
comunicam. Ele afirma que o Encontro de Sábios 
ocorrido naquele momento entre os Munduruku 
com os pesquisadores levados pelo Greenpeace 
foi uma feliz experiência com esse tipo de sábio 
cientista, pois todos assumiram honestamente a 
colaboração para intercambiarem conhecimentos e 
ignorâncias para a complementaridade de saberes 
na tomada de decisões sábias. Como afirma o 
cacique Jairo, “quem sabe ensina para quem não 
sabe, e cada pessoa sempre pode ensinar e aprender 
alguma coisa”. Para Jairo, o futuro da humanidade 
em boa parte dependerá do encontro entre sábios 
como esses em várias partes do mundo, incluindo 
os cientistas Pariwati que se disponham ao diálogo 
respeitoso com os sábios tradicionais e seu poder de 
visão. Segundo cacique Jairo, os sábios indígenas 
podem alcançar vários conhecimentos legítimos, 
alguns revelados como dom, outros decorrentes 
das experiências com a natureza e suas culturas, 
outros derivados do pensamento lógico e das 
experimentações científicas aprendidas com os 
sábios da ciência. O que define um sábio de visão 
não é seu interesse imediato por recursos e poder, 
mas acima de tudo a sensibilidade no respeito pelo 
conhecimento e pela vida dos outros seres criados, 
sejam plantas ou animais que habitam florestas e 
águas, assim com tudo que compõe e conecta a vida. 
Esse respeito se traduz, dentre outras coisas, pela 
forma como se pede permissão para entrar em outros 
reinos e realidades que possuem espíritos ou seres 
exercendo um domínio mais legítimo por terem eles 
como seus lares. Por isso o pedido de permissão que 
os Munduruku fazem aos espíritos dos rios, florestas 
e da ‘terra preta’, frequentemente na forma de rituais 
e cantos tradicionais, para pescar, caçar ou plantar.

Na visão tradicional Munduruku, assim como em 
muitas cosmologias indígenas, a tragédia moderna 
e da ciência dos Pariwati representaria, acima de 
tudo, o desrespeito pela vida e pelos conhecimentos 
que existem em outras culturas e mundos, muitos 
dos quais não conhecemos ou só podemos adentrar 

intuitivamente pelo dom da visão que transcende o 
pensamento racional. Para o cacique Jairo, o mau 
dos Pariwati, do capitalismo, da ciência moderna e 
da modernidade, com seus poderosos e pretensiosos 
governantes, empresários, economistas, cientistas 
e suas tecnologias reside na arrogância destrutiva 
que despreza e destrói outras experiências e saberes, 
principalmente os que se colocam como obstáculos 
para sua pretensão egoísta de controlar a natureza. 
Por isso, cacique Jairo enxerga uma profunda 
e ignorante inversão na máxima moderna dos 
Pariwati, de que os mais civilizados e superiores são 
os cientistas, economistas, governos e empresários, 
enquanto indígenas como ele são primitivos, 
ignorantes e bárbaros. Encontros de Sábios seriam 
remédios para esse mal da humanidade em uma era 
de tanta ignorância e destruição.

Considerações finais

Existem dois objetivos para uma ciência sensível 
interdisciplinar e intercultural. Primeiro, analisar 
e promover processos emancipatórios voltados 
ao que temos denominado de descolonizar e 
coracionar a academia para resgatar a sabedoria. 
Segundo, avançar em processos de transição 
paradigmática que imaginem novas configurações 
sociedade-natureza-saúde a partir da produção 
de conhecimentos junto com os territórios, 
comunidades e movimentos sociais envolvidos em 
lutas por saúde, dignidade e direitos territoriais.

Acreditamos que a contribuição de uma 
ciência sensível, interdisciplinar e intercultural 
será tão mais frutífera na medida que contribua 
para transformar e ampliar o papel da ciência 
especializada, sejam as sociais e humanas, da 
saúde ou ambientais, com suas disciplinas, 
paradigmas e cânones. Não se trata de abandonar 
a relevância da ciência normal especializada, seja 
aquelas voltadas aos mundos fisicalista, da vida 
ou das humanidades. Daí surge inclusive um mal-
entendido de posições epistemológicas e políticas 
ditas radicais que acabam, em nosso ponto de 
vista, comprometendo ou inviabilizando diálogos 
interculturais por posições dogmáticas. A questão 
não é desconsiderar as evidentes contribuições 
das epistemologias do Norte Global, construídas 



Saúde Soc. São Paulo, v.34, n.1, e240229pt, 2025  12  

nos últimos séculos de modernidade eurocêntrica. 
O desafio epistemológico de uma ciência sensível, 
interdisciplinar e intercultural é criar as condições 
para diálogos respeitosos entre diferentes sistemas de 
conhecimento. Compreender seus limites e ultrapassá-
los na diluição de fronteiras entre vida, ciência 
e sociedade/cultura é estratégico para o diálogo 
intercultural com os povos originários e comunidades 
tradicionais, principalmente num momento que se 
agudizam inúmeras crises no planeta que implicam 
na necessidade de resgatarmos a sabedoria perdida 
pela modernidade e sua perspectiva utilitarista que 
acabou por reduzir e destruir a natureza (humana e 
não humana) ao controlá-la para atender interesses 
isolados e de curto prazo.

Acreditamos que o resgate da sabedoria pela 
ciência moderna implicará na incrementação 
de processos convivenciais entre as chamadas 
epistemologias do Norte e do Sul com encontros e 
sinergias entre sábios tradicionais, indígenas ou não, 
e grupos de cientistas acadêmicos abertos a processos 
de inter e autoconhecimentos, sendo por isso 
reconhecidos como cientistas sábios por lideranças 
indígenas como Jairo e Juarez Munduruku. Nessa 
perspectiva, os cientistas “do bem” se caracterizam 
por serem simultaneamente competentes e 
humildes, capazes de respeitarem e reconhecerem 
o conhecimento e a sabedoria tradicional. Dessa 
forma, todos compartilham conhecimentos e 
ignorâncias para a complementaridade entre os que 
sabem e os que não sabem na busca por decisões 
sábias. Diálogos interdisciplinares e interculturais 
respeitosos têm aflorado em projetos de pesquisa e 
Encontros de Saberes entre mestres tradicionais 
e a academia, como os realizados na Universidade 
de Brasília (UnB) nos últimos 20 anos (Carvalho, 
2021). Os frutos e sementes desses diálogos são 
passos estratégicos para ultrapassar as crises 
civilizatória, paradigmática, socioambiental e 
sanitária que vivemos. Incorporar e interagir com 
sábios portadores de saberes tradicionais e situados 
é uma tarefa muito importante e recentemente, foi 
objeto de uma tese de doutorado que incorporou 
as contribuições de dois intelectuais orgânicos, 
um indígena (Ailton Krenak) e outro quilombola 
(Nego Bispo) em sua relação com a saúde coletiva 
(Aguiar, 2023).

É importante mencionar que temos percebido 
um papel cada vez mais importante de indígenas, 
quilombolas e lideranças de movimentos sociais, 
como o Movimento dos Trabalhadores Rurais sem 
Terra (MST) e o Movimento Sem Teto da Bahia 
(MSTB), que transitam na academia e possuem 
um papel importante nos processos de tradução 
intercultural entre saberes tradicionais, situados 
e científicos. Vários indígenas na atualidade 
têm exercido esse papel, sendo Ailton Krenak, 
Davi Kopenawa e Daniel Munduruku exemplos 
de intelectuais orgânicos indígenas que vêm 
influenciando o debate público atual sobre o 
presente e o futuro da humanidade a partir do 
Brasil. Outro exemplo é o autor do livro “O mundo 
em mim: uma teoria indígena sobre o corpo no 
Alto Rio Negro”, João Paulo Lima Barreto (2022), 
do povo Tukano e ganhador do prêmio CAPES Tese 
2022. Ele tem expressado de forma singular sua 
cosmovisão confrontando-a com o saber acadêmico 
antropológico em uma teoria do corpo e do cuidado. 
Alguns indígenas com quem temos trabalhado nos 
projetos de pesquisa iniciaram uma atuação no 
recém criado Ministério dos Povos Indígenas, um 
desafio extremamente importante e delicado sobre 
a interculturalidade na política e no Estado.

Uma ciência sensível, interdisciplinar e 
intercultural precisa estar sempre aberta e atenta 
para incorporar uma pluralidade de perspectivas 
e dinâmicas que contribuam para exercícios de 
interculturalidade, encontros e ecologias de saberes. 
Por exemplo, temos nos aproximado a intelectuais 
feministas indígenas, como Elisa Pankararu, 
que apresenta uma perspectiva diferenciada do 
feminismo principalmente branco e eurocêntrico. 
No último Encontro de Saberes, Elisa se apresentou 
enquanto mulher indígena, sertaneja, nordestina, 
pernambucana, oriunda do Bioma Caatinga, e 
antropóloga. Portanto sua identidade se apresenta 
inextricavelmente relacionada com sua cosmologia 
e com a natureza em um bioma simultaneamente de 
beleza e encantamentos, mas também de conflitos e 
lutas. Elisa ressalta a Caatinga como um bioma único 
sendo, portanto, de grande importância ao equilíbrio 
climático, tanto no Brasil como no planeta, por isso suas 
lutas e seus conhecimentos transcendem seu território 
e sua etnia. Isso está relacionado ao que Fasanello e 



Saúde Soc. São Paulo, v.34, n.1, e240229pt, 2025  13  

Porto (2024) denominam de interlutas como estratégia 
central para a construção de diálogos interculturais 
que aproximem e conectem diferentes movimentos e 
territórios em escalas crescentes. Posições dogmáticas 
e paradigmas fechados impedem essa aproximação, e 
contradições radicais entre diferentes grupos, como 
no caso de feminismos indígenas ou de mulheres 
islâmicas, podem apresentar incomensurabilidades 
radicais que impedem os diálogos sobre esses temas. 
A sabedoria indica, nesses casos, o reconhecimento de 
terrenos arenosos a serem enfrentados com cuidados, 
pausas e silêncios pragmáticos para que, sem a perda 
da dignidade e de valores importantes, possam ser 
mantidos diálogos interculturais e articulações 
interlutas entre territórios e grupos vulnerabilizados. 
A ideia de pluriverso e interculturalidade implica em 
assumirmos a diversidade na unidade e a unidade 
na diversidade com lema estratégico à construção de 
dinâmicas plurais e respeitosas para a produção de 
conhecimentos.

A presença de intelectuais indígenas, da negritude, 
do feminismo indígena e de muitos outros sistemas 
tradicionais de conhecimento expressam uma semente 
de futuro promissor para o florescer de diálogos 
interdisciplinares e interculturais importantes para, 
como nos diz Ailton Krenak, podermos adiar o fim 
do mundo em tempos sombrios com a luz de suas 
sabedorias sobre sociedade e natureza.

Referências
AGUIAR, A. C. P. Saúde e cuidado como produção 
de vida: para descolonizar e corazonar a Saúde 
Coletiva. Tese (Doutorado em Saúde Pública) – 
Escola Nacional de Saúde Pública Sergio Arouca, 
Fundação Oswaldo Cruz, Rio de Janeiro, 2023.

ALIMONDA, H. et al. Ecología política 
latinoamericana: pensamiento crítico, diferencia 
latinoamericana y rearticulación epistémica. 
Vol. 2. Buenos Aires: Clacso, 2017.

BARRETO, J. P. L. O mundo em mim: uma teoria 
indígena e os cuidados sobre o corpo no Alto Rio 
Negro. Brasília, DF: Editora Mil Folhas, 2022.

CARVALHO, J. J. Encontro de Saberes e Filosofia 
Intercultural: Tradições de Pensamento Ocidentais, 
Asiáticas e Indígenas em Diálogo. Modernos & 

Contemporâneos – International Journal of Philosophy, 
Campinas, v. 5, n. 13, p. 6-26, 2021. Disponível em: https://ojs.
ifch.unicamp.br/index.php/modernoscontemporaneos/
article/view/4638. Acesso em: 13, jan. 2025.

CASTRO, E. V. Os pronomes cosmológicos e o 
perspectivismo ameríndio. Mana, 
Rio de Janeiro. v. 2, n. 2, p. 115-144, 1996. DOI: 
10.1590/S0104-93131996000200005

CUSICANQUI, S. R. Sociología de la Imagen: 
ensayos. Buenos Aires: Tinta Limón, 2015.

FALS BORDA, O. La investigación-acción 
participativa: política y epistemologia. In: FALS 
BORDA, O. Antologia: Orlando Fals Borda. Bogotá, 
DC: Universidad Nacional de Colombia, 2010. 205-214.

FASANELLO, M. T; PORTO, M. F. Luz, câmera, 
cocriação: o cinema documentário como inspiração 
para descolonizar a produção de conhecimentos. 
Saúde em debate, Rio de Janeiro, v. 46, n. spe6, 
p. 70-82, 2022. DOI: 10.1590/0103-11042022E607

FASANELLO, M. T; PORTO, M. F. Metodologias 
sensíveis co-labor-ativas: produzir conhecimentos 
‘junto com’ movimentos sociais e territórios para 
a transição paradigmática. Saúde em Debate, 
Rio de Janeiro, v. 48, n. spe1, p. e8741, 2024. DOI: 
10.1590/2358-28982024E18741P

FREIRE, P. Pedagogia da autonomia: saberes 
necessários à prática educativa. Rio de Janeiro; 
São Paulo: Paz e Terra, 2019.

FUNTOWICZ, S. O.; RAVETZ, J. R. Science for the post-
normal age. Futures, [S.l.] v. 25, n. 7, p. 739-755, 1993. 
DOI: 10.1016/0016-3287(93)90022-L

GUATTARI, F. As Três Ecologias. São Paulo: 
Papirus, 1990.

GUERRERO ARIAS, P.; FERRARO, E.; HERMOSA, 
H. El trabajo antropológico: miradas teóricas, 
metodológicas, etnográficas y experiencias desde 
la vida. Quito: Ediciones Abya-Yala, 2016.

INGOLD, T. Estar vivo: ensaios sobre movimento, 
conhecimento e descrição. Rio de Janeiro: Editora 
Vozes, 2015.

LIMA, N. T. Pandemia e interdisciplinaridade: 
desafios para a saúde coletiva. Saúde em Debate, 

https://ojs.ifch.unicamp.br/index.php/modernoscontemporaneos/article/view/4638
https://ojs.ifch.unicamp.br/index.php/modernoscontemporaneos/article/view/4638
https://ojs.ifch.unicamp.br/index.php/modernoscontemporaneos/article/view/4638


Saúde Soc. São Paulo, v.34, n.1, e240229pt, 2025  14  

Rio de Janeiro, v. 46, n. spe6, p. 9-24, 2022. DOI: 
10.1590/0103-11042022E601

LUZ, M. T. Complexidade do campo da Saúde Coletiva: 
multidisciplinaridade, interdisciplinaridade, e 
transdisciplinaridade de saberes e práticas-análise 
sócio-histórica de uma trajetória paradigmática. Saúde 
e sociedade, São Paulo, v. 18, n. 2, p. 304-311, 2009. DOI: 
10.1590/S0104-12902009000200013

MORIN, E. Ciência com consciência. Rio de 
Janeiro: Bertrand, 2000.

MENÉNDEZ, E. L. Salud intercultural: propuestas, 
acciones y fracasos. Ciência & Saúde Coletiva, 
Rio de Janeiro, v. 21, n. 1, p. 109-118, 2016. DOI: 
https: 10.1590/1413-81232015211.20252015

MERTENS, F. et al. Participação e 
transdisciplinaridade em Ecosaúde: a perspectiva 
da análise de redes sociais. Saúde e Sociedade, 
São Paulo, v. 31, n. 3, p. e190903pt, 2022. DOI: 
10.1590/S0104-12902022190903pt

MINAYO, M. C. de S. Disciplinaridade, 
interdisciplinaridade e complexidade. 
Emancipação, Ponta Grossa, v. 10, n. 2, p. 435-442, 
2010. DOI: 10.5212/Emancipacao.v.10i2.435-442

NUNES, J. A. O resgate da epistemologia. 
Revista Crítica de Ciências Sociais, Coimbra, 
n. 80, p. 45-70, 2008. DOI: 10.4000/rccs.693

PANKARARU, E; LÔBO, J. A. Entrevista com Elisa 
Pankararu: Movimento de Mulheres Indígenas e 
Feminismo Indígena. Revista Epistemologias do Sul, 
Foz do Iguaçu, v. 5, n. 2, p. 58-65, 2021. Disponível em: 
https://revistas.unila.edu.br/epistemologiasdosul/
article/view/3505. Acesso em:13 fev. 2025.

PAIM, J. S.; ALMEIDA FILHO, N. Saúde coletiva: 
uma” nova saúde pública” ou campo aberto a 
novos paradigmas? Revista de Saúde Pública, 
São Paulo, v. 32, n. 4, p. 299-316, 1998. DOI: 
10.1590/S0034-89101998000400001

PORTO, M. F. S. Crise das utopias e as quatro 
justiças: ecologias, epistemologias e emancipação 
social para reinventar a saúde coletiva. Ciência & 
Saúde Coletiva, Rio de Janeiro, v. 24, n. 12, 
p. 4449-4458, 2019. DOI: 
10.1590/1413-812320182412.25292019

QUIJANO, A. Colonialidad del poder y 
classificación social. Journal of World-Systems 
Research, Pittsburgh, v. 6, n. 2, p. 342-386, 2000. 
DOI: 10.5195/jwsr.2000.228

QUILAQUEO, D.; SARTORELLO, S. Retos 
epistemológicos de la interculturalidad en 
contexto indígena. Alpha, Osorno, n. 47, p. 47-61, 
2018. DOI: 10.32735/s0718-220120180004700163

SANTOS, B. S. O fim do império cognitivo: 
A afirmação das epistemologias do Sul. 
Coimbra: Almedina, 2018.

SANTOS, B. S.; MENESES, M. P. Epistemologias 
do Sul. São Paulo: Cortez Editora, 2014.

SANTOS, B. S.; MENESES, M. P.; NUNES, J. A. 
Introdução: para ampliar o cânone da ciência: a 
diversidade epistemológica do mundo. In: Santos, 
B. S. (Org.). Semear outras soluções: os caminhos 
da biodiversidade e dos conhecimentos rivais. 
Porto: Afrontamento; 2004. p. 19-101.

STENGERS, I. Reactivar el sentido común: 
Whitehead en tiempos de debacle. Buenos Aires: 
Fondo de Cultura Económica, 2022.

TESSER, C. D.; LUZ, M. T. Uma introdução às 
contribuições da epistemologia contemporânea 
para a medicina. Ciência & Saúde Coletiva, 
Rio de Janeiro, v. 7, n. 2, 363-372, 2002. DOI: 
10.1590/S1413-81232002000200015

Contribuição dos autores
MFS Porto participou de todas as etapas do artigo; MT Fasanello reviu 
todo o artigo e contribuiu com o tema das metodologias sensíveis 
co-labor-ativas e com projetos envolvendo povos originários; 
Juliano Palm reviu todo o artigo e contribuiu com as discussões sobre 
agroecologia e interculturalidade envolvendo povos tradicionais 
e periferias urbanas segurança e soberania alimentar. Todos os 
três coautores participaram da análise e revisão final da versão 
enviada do ensaio.

Recebido: 06/04/2024
Reapresentado: 24/07/2027; 23/09/2024
Aprovado: 09/10/2024

https://revistas.unila.edu.br/epistemologiasdosul/article/view/3505
https://revistas.unila.edu.br/epistemologiasdosul/article/view/3505

	_Hlk144112508
	_Hlk144389912
	_Hlk144116442
	_Hlk172559341
	_Hlk172561151
	_Hlk144309490
	_Hlk144309620
	_Hlk162442686
	_Hlk162951576
	_GoBack

