
55 
 

 
TradTerm, São Paulo, v. 47, p. 55-83 

www.revistas.usp.br/tradterm 

O jogo na audiodescrição: 

considerações com base em 

Gadamer e Didi-Huberman 

The game in audio description: 

thoughts based on Gadamer and 

Didi-Huberman  

 

Marcella Wiffler Stefanini* 

Érica Luciene Alves Lima**  

 

Resumo: Este artigo propõe uma discussão em torno dos conceitos de jogo 
apresentados pelos filósofos Gadamer (1960) e Didi-Huberman (1992) com base na 
prática da audiodescrição (AD). Para isso, traz um resumo teórico de ambos os autores 
no que diz respeito ao jogo como uma metáfora para a relação entre a pessoa e a obra 
de arte, e estabelece possíveis conexões com a AD. Com base nesse resumo, é feita 
uma análise de trechos de cinco entrevistas realizadas durante nossa pesquisa de 
mestrado, a fim de relacionar o jogo na proposição dos filósofos à prática da AD. Por 
fim, concluímos que, apesar de partirem de propósitos diferentes, há convergências 
possíveis entre ambos os filósofos, em especial no que se refere à ideia da obra de arte 
como sujeito do jogo de significações, e que o conceito de jogo pode ser um recurso 
valioso para a teoria e a prática da AD, particularmente das artes abstratas. 

 

Palavras-chave: audiodescrição; jogo; obra de arte; Gadamer; Didi-Huberman. 

                                                           
* Universidade Estadual de Campinas; e-mail: marcella.wiffler@gmail.com; 
https://orcid.org/0000-0002-8385-3265.  
** Universidade Estadual de Campinas; e-mail elalima@unicamp.br; https://orcid.org/0000-
0002-7199-3172.  

http://www.revistas.usp.br/tradterm
mailto:marcella.wiffler@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-8385-3265
mailto:elalima@unicamp.br
https://orcid.org/0000-0002-7199-3172
https://orcid.org/0000-0002-7199-3172


56 
 

TradTerm, São Paulo, v. 47, p. 55-83 
www.revistas.usp.br/tradterm 

 

Abstract: This article proposes a discussion about the concept of the game presented 
by the philosophers Gadamer (1960) and Didi-Huberman (1992) based on the audio 
description's (AD) practice. For this, it brings a theoretical summary of both authors 
regarding their understanding of the game as a metaphor for the relationship between 
a person and a work of art, and establishes possible connections with AD. Based on this 
summary, we present an analysis of excerpts from five interviews carried out during 
our master's research to relate the concept of a game proposed by each philosopher 
to the practice of AD. Finally, despite starting from different purposes, we conclude 
that there are possible convergences between both philosophers, especially concerning 
the idea of the work of art as a subject of the meanings game, and that the concept 
of game can be a valuable resource for AD theory and practice, particularly when it 
comes to abstract arts. 
 

Keywords: audio description; game; work of art; Gadamer; Didi-Huberman. 

 

Introdução 

 

Eliana Franco e Vera Lúcia Santiago Araújo (2011: 17) definem 

audiodescrição (AD) como “a tradução em palavras das impressões visuais de 

um objeto, seja ele um filme, uma obra de arte, uma peça de teatro, um 

espetáculo de dança ou um evento esportivo”. Segundo as autoras, o objetivo 

da AD é tornar esses produtos acessíveis a pessoas com deficiência visual a 

partir da descrição dos elementos visuais que os constituem, ou, como as 

autoras colocam, da tradução dos signos visuais para signos verbais — tradução 

intersemiótica, na classificação de Jakobson (1959). Para isso, como em 

qualquer tradução, é preciso primeiro ler o texto — seja ele visual, como no 

caso das obras de arte, pinturas e esculturas, ou audiovisual, como no caso dos 

filmes e peças de teatro — e, posteriormente, interpretá-lo.  

Para a pesquisa aqui apresentada, partimos do pressuposto de que a 

descrição de uma imagem — ou sua tradução em palavras — envolve leitura e 

interpretação. Interpretar aqui não é explicar ou analisar — o que não é o 

propósito da AD —, mas sim adentrar o texto e buscar entendê-lo, 

depreendendo-se, assim, que toda tradução envolve interpretação (ARROJO 

2007). Essa interpretação, porém, estará sempre circunscrita a um contexto 

sócio-histórico-cultural e atrelada às experiências anteriores daquele que se 

http://www.revistas.usp.br/tradterm


57 
 

TradTerm, São Paulo, v. 47, p. 55-83 
www.revistas.usp.br/tradterm 

propõe a interpretá-lo, o que nos leva a concluir que sua subjetividade é 

inerente ao processo. Entretanto, apesar de parecer ser ponto pacífico na 

pesquisa sobre AD, a ideia de subjetividade e particularmente de interpretação 

entre os profissionais da AD ainda é um tópico que merece discussão.  

Se por um lado temos pesquisas como as de Mazur & Chmiel (2012), 

Vercauteren & Orero (2013), Costa (2014), Magalhães & Praxedes Filho (2013, 

2015, 2018), que, através de metodologias e abordagens teóricas diferentes, 

concluem acerca da impossibilidade de uma AD neutra e objetiva, por outro 

temos os manuais que prescrevem uma AD isenta de subjetividade e 

interpretação e que ainda não foram reformulados nesse sentido. 

Neste artigo, não iremos nos deter na discussão em torno do conceito de 

interpretação na AD, o que já fizemos na pesquisa de mestrado1. Entretanto, é 

válido ressaltar que, no universo da AD, é comum a associação entre descrição 

e a noção de objetividade, ao passo que a interpretação é associada à 

subjetividade (VIGATA 2012) e, portanto, aparece em manuais de AD como algo 

a ser evitado, como é o caso do manual britânico ITC Guidance on Standards 

for Audio Description (2000)2. 

A partir da compreensão da AD como uma tradução e consequentemente 

como uma interpretação, nossa proposta neste artigo é defender a 

interpretação como um jogo entre o texto e a pessoa que o interpreta e, para 

tanto, iremos nos apoiar em dois importantes autores que trazem o jogo como 

uma analogia para desenvolver suas teses. O primeiro deles é o filósofo alemão 

Hans-Georg Gadamer, um dos principais teóricos da hermenêutica — arte da 

interpretação — e o outro é o filósofo francês Georges Didi-Huberman, cujo 

trabalho é de extrema relevância para os estudos da imagem na 

contemporaneidade, conciliando, assim, duas importantes ideias para o estudo 

aqui apresentado: a interpretação de imagens. 

                                                           
1 Dissertação intitulada No limiar da subjetividade: considerações sobre a audiodescrição. 
Disponível em: https://repositorio.unicamp.br/acervo/detalhe/1129421. 
2 Embora o manual britânico seja o mais explícito no que se refere à interpretação, o manual 
estadunidense Standards for Audio Description and Code of Professional Conduct for Describers 

(2008) prescreve reiteradamente uma AD objetiva, e os manuais brasileiros — a ABNT 16452 e 

o Guia para Produções Audiovisuais Acessíveis, ambos de 2016 — recomendam uma AD sem 
juízo de valor ou valoração subjetiva, sem especificarem o que seria isso. 

http://www.revistas.usp.br/tradterm
https://repositorio.unicamp.br/acervo/detalhe/1129421


58 
 

TradTerm, São Paulo, v. 47, p. 55-83 
www.revistas.usp.br/tradterm 

Com base na discussão proposta por ambos os autores, desenvolvemos a 

ideia de que a AD é resultado da relação entre quem descreve e o que é 

audiodescrito, e, a fim de aprofundar nossa reflexão, serão analisadas algumas 

falas das cinco audiodescritoras entrevistadas em nossa pesquisa de mestrado, 

com destaque para suas respostas às perguntas em torno do processo de 

elaboração de uma AD. O objetivo principal é promover uma discussão a 

respeito do lugar que o profissional da AD deve ocupar ao audiodescrever uma 

obra de arte, ou seja, como ele deve se colocar diante da obra, como ele se 

insere no jogo da interpretação e o que ele produz como parte desse jogo.   

 

1. O jogo em Gadamer (1960) 

No livro Verdade e método: traços fundamentais de uma hermenêutica 

filosófica (1960), Gadamer irá propor uma teoria da hermenêutica a partir de 

sua leitura dos filósofos gregos Platão e Aristóteles, e dos filósofos da 

fenomenologia alemã Husserl e Heidegger. Deste livro, iremos destacar o tópico 

dois da primeira parte, mais especificamente sua proposição do jogo como fio 

condutor da experiência ontológica. 

Nesta primeira parte do livro, Gadamer irá pensar a verdade a partir da 

experiência da arte e, para isso, apresentará o jogo como metáfora para 

entender a relação entre o sujeito (jogador) e a obra de arte (jogo). De partida, 

é importante destacar que a discussão em torno da “verdade” está estritamente 

relacionada à noção de objetividade, tendo em vista esta pressupor a existência 

de uma verdade a que o sujeito possa acessar.  

Segundo o filósofo, a ideia de jogo desempenha um papel importante nos 

estudos da estética e, no contexto da experiência da arte, não se refere “ao 

comportamento, nem ao estado de ânimo daquele que cria ou daquele que 

desfruta do jogo e muito menos à liberdade de uma subjetividade que atua no 

jogo, mas ao modo de ser da própria obra de arte” (GADAMER [1960] 2015: 154). 

http://www.revistas.usp.br/tradterm


59 
 

TradTerm, São Paulo, v. 47, p. 55-83 
www.revistas.usp.br/tradterm 

Gadamer estabelece uma diferença entre o jogo e o comportamento do 

jogador, na qual o primeiro não estaria vinculado a um sujeito (no caso, o 

jogador) e à sua subjetividade. Ele explica que  

a obra de arte não é um objeto que se posta frente ao sujeito que é 
por si. Antes, a obra de arte ganha seu verdadeiro ser ao se tornar 
uma experiência que transforma aquele que a experimenta. O 
“sujeito” da experiência da arte, o que fica e permanece, não é a 
subjetividade de quem a experimenta, mas a própria obra de arte 
(GADAMER [1960] 2015: 155). 

 

Com base nisso, Gadamer propõe a obra de arte como sujeito do jogo e 

o jogador como o meio através do qual o jogo ganha representatividade. Em 

uma perspectiva ontológica, a existência (metaforicamente simbolizada na 

ideia de jogo) não depende de um jogador — subentende-se aqui ser humano —

, mas se manifesta na relação entre o jogador e o sujeito do jogo, que, no 

recorte feito pelo filósofo, é materializado na obra de arte, ou seja, entre o 

espectador e a obra de arte. Desse modo, o autor destaca que “o sentido mais 

originário de jogar é o que se expressa na forma medial” (GADAMER [1960] 2015: 

157), e podemos entender esse “medial” como algo que “está acontecendo” no 

tempo e no espaço. Percebe-se, assim, que o jogo para Gadamer está atrelado 

a uma ideia de gerúndio, como “o vaivém de um movimento que não se fixa em 

nenhum alvo, onde termine [...], mas renova-se, em constante repetição” 

(GADAMER [1960] 2015: 156), e “não requer ser entendido como uma espécie de 

atividade”, “mas sim como a realização de um movimento” (GADAMER [1960] 

2015: 157). 

O jogo, portanto, só ocorre quando há uma relação entre espectador e 

obra de arte que vai além do simples “estar diante da obra”, uma relação que 

estabelece uma experiência de representação da obra de arte através do 

espectador, ou um sentir-se representado pela obra de arte, constituindo um 

vínculo entre ambos.  

A essa lógica, Gadamer nomeia de primado do jogo face ao jogador e 

esclarece que 

O vaivém pertence tão essencialmente ao jogo que em sentido 
extremo torna impossível um jogar-para-si-somente. Para que haja 
jogo não é absolutamente indispensável que outro participe 

http://www.revistas.usp.br/tradterm


60 
 

TradTerm, São Paulo, v. 47, p. 55-83 
www.revistas.usp.br/tradterm 

efetivamente do jogo, mas é preciso que ali sempre haja um outro 
elemento com o qual o jogador jogue e que, de si mesmo, responda 
com um contralance ao lance do jogador (GADAMER [1960] 2015: 159). 

 

Tal primado resulta em um dos principais postulados do filósofo: todo 

jogar é um ser jogado, ou seja, o jogo (obra de arte) se assenhora do jogador 

(espectador), visto que é ele que determina as regras e disposições que 

prescrevem o jogar. É possível associar esse entendimento ao que Eco (2005) 

identifica como “intenção do texto”. Para ambas as teorias, pouco importa a 

“intenção do autor”, isto é, o que o autor da obra de arte pretendia ao criá-la, 

quais foram suas motivações, etc., o que importa é a criação, a obra de arte, 

e a relação que ela estabelece com o jogador, o espectador. Como veremos 

mais adiante, uma das discussões em torno da AD de obras de arte é a descrição 

de elementos abstratos ou difíceis de identificar. Diante desse desafio, muitos 

audiodescritores se questionam acerca da necessidade (ou não) de um 

esclarecimento acerca desses elementos por parte do autor da obra, a fim de 

alcançar uma AD “correta” daquilo que gerou dúvidas. No entanto, o que 

entendemos a partir de Gadamer é que o autor da obra não tem lugar na 

dinâmica do jogo.  

Embora o audiodescritor possa estudar o autor e suas obras para traduzir 

de forma consciente e coerente com o que se sabe sobre autor e obra, a 

intenção do autor não tem lugar no processo de interpretação e fruição da obra. 

Importa apenas a obra. É ela que determinará o jogo e é nesse sentido que o 

jogo transforma o jogador, pois, para jogar, é preciso se render ao movimento 

do jogo — se render ao que a obra propõe. Gadamer ([1960] 2015: 161) ainda 

explica que “cada jogo coloca uma tarefa ao homem que joga [...], [no entanto] 

o verdadeiro fim do jogo não é a solução dessas tarefas, mas a ordenação e 

configuração do próprio movimento do jogo”. O autor conclui que “o entregar-

se à tarefa do jogo é, na verdade, um modo de identificar-se com o jogo. A 

autorrepresentação do jogo faz com que o jogador alcance sua própria 

autorrepresentação” (GADAMER [1960] 2015: 162). 

Podemos entender, assim, que, quando o espectador se coloca diante de 

uma obra de arte, esta tem o potencial de despertar reações nele, a partir do 

http://www.revistas.usp.br/tradterm


61 
 

TradTerm, São Paulo, v. 47, p. 55-83 
www.revistas.usp.br/tradterm 

reconhecimento de uma referenciação, ou seja, de uma identificação do 

espectador com a obra de arte — ele “se enxerga” na obra, e é nessa medida 

que ela a transforma. 

Gadamer ainda explica que todo representar é um representar para 

alguém. Entretanto, no caso de uma obra de arte, esse alguém não é 

necessariamente o espectador. Embora a obra de arte dependa de um jogador 

representá-la para que possa existir, o espectador, por outro lado, precisa 

apenas perceber o jogo (GADAMER [1960] 2015: 163). Isso é o que ele chama de 

representação para o espectador e traz como exemplo a peça de teatro, em 

que temos a obra de arte (a peça escrita) e os atores, que representam a obra 

de arte. O espectador “é aquele que não participa do jogo, mas assiste quem 

faz a experiência mais autêntica [no caso, os atores] e que percebe a ‘intenção’ 

do jogo” (GADAMER [1960] 2015: 164). Ou seja, diferente de ler a peça, assistir 

à peça é, segundo o filósofo, uma experiência mais autêntica, pois é como se o 

texto escrito ganhasse vida através dos atores, e o jogador deixasse de ser leitor 

e se tornasse espectador. 

No entanto, quando há a representação do jogo para alguém, isto é, 

quando o jogo se torna um espetáculo, há uma mudança total, que se deve ao 

fato de o jogador inicial — o ator — tornar-se, na perspectiva do espectador, a 

própria obra de arte. Segundo Gadamer,  

É claro que isso não quer dizer que também o jogador (ator) não 
poderá experimentar o sentido do todo em que ele, representando, 
desempenha seu papel. O espectador tem somente uma primazia 
metodológica: pelo fato de o jogo ser realizado para ele, torna-se 
patente que possui um conteúdo de sentido que deve ser entendido, 
podendo por isso ser separado do comportamento do jogador (ator). 
No fundo, aqui se anula a distinção entre jogador (ator) e espectador 
(GADAMER [1960] 2015: 164). 

 

A essa mudança total, através da qual “o jogo humano alcança sua 

verdadeira consumação, tornando-se arte”, Gadamer designa como 

transformação do jogo em configuração. Conforme esclarece, somente a partir 

dessa transformação, o jogo  

mostra-se como que liberto da atividade representativa do jogador 
(ator) e constitui-se no puro fenômeno daquilo que eles jogam 

http://www.revistas.usp.br/tradterm


62 
 

TradTerm, São Paulo, v. 47, p. 55-83 
www.revistas.usp.br/tradterm 

(representam). [...] frente a todos eles [atores e espectadores], o 
jogo (espetáculo) possui uma autonomia absoluta, e é justamente o 
que deve assinalar o conceito de transformação (GADAMER [1960] 
2015: 165). 

 

Quando pensamos no papel do audiodescritor, conseguimos compreender 

como ele adentra a obra de arte e a transforma, assim como o ator na peça de 

teatro, de modo que é impossível conceber que a obra se mantenha a mesma 

depois dessa representação. Cabe ao audiodescritor, então, se permitir entrar 

no jogo proposto pela obra, reconhecê-la como sujeito dessa relação, para que 

a AD resultante dessa dinâmica integre de forma harmônica a obra de arte. 

O filósofo ainda explica que “a transformação em configuração significa 

que aquilo que era antes agora não é mais. Mas também que o que agora é, que 

se representa no jogo da arte, é o verdadeiro que subsiste” (GADAMER [1960] 

2015: 166). A partir dessa ideia, Gadamer irá desenvolver o encontro do sujeito 

(jogador) com a verdade a partir do jogo, mais especificamente, da 

transformação do jogo em configuração. Essa transformação se dá a partir da 

representação que, por sua vez, faz surgir o que é, ou seja, a verdade. De 

acordo com o autor, “nela, será sacado e trazido à luz aquilo que, noutras 

ocasiões, sempre se encobre e se retrai” (GADAMER [1960] 2015: 167). Desse 

modo, antes da autorrepresentação, o que observamos no jogador é, segundo 

Gadamer, uma postura de disfarce e não de transformação.  

A partir disso, podemos identificar duas ideias principais: a 

(auto)representação do jogador e a transformação do jogo e do jogador. Essa 

transformação em configuração faz com que o próprio mundo tal como o 

conhecíamos deixe de existir. No entanto, não se trata de uma simples 

transferência para um outro mundo. Nas palavras do autor: “Certamente que é 

um outro mundo, fechado em si, no qual o jogo joga. Mas, na medida em que 

é configuração, encontrou sua medida em si mesmo e não se mede com nada 

que esteja fora de si mesmo” (GADAMER [1960] 2015: 167).  

A ideia de “um outro mundo” nos parece interessante, pois é como se o 

espectador não estivesse mais diante da obra de arte, ele se encontra como 

que num mundo alternativo ao qual aquela obra (e o jogo) o levou. Quando 

pensamos no teatro ou no cinema, a escuridão e o silêncio em que esses 

http://www.revistas.usp.br/tradterm


63 
 

TradTerm, São Paulo, v. 47, p. 55-83 
www.revistas.usp.br/tradterm 

espetáculos costumam ocorrer facilitam a imersão nesse outro mundo, 

performado no palco ou exibido na tela. 

No caso particular da AD, podemos compreender, diante disso, que, a 

partir do momento que o audiodescritor adentra o jogo da obra de arte e a 

transforma, uma nova obra é criada e que essa nova obra não deve ser medida 

com nada que esteja fora dela. Ou seja, a obra audiodescrita não deve ser 

comparada com a obra que não passou por essa transformação. Isso poderia nos 

levar a entender que o audiodescritor estaria, portanto, livre para interpretar 

e audiodescrever como quisesse, mas não é isso que Gadamer defende. 

Embora o filósofo reconheça as diversas possibilidades de interpretação 

de uma mesma obra de arte, ele pontua que essas interpretações não são 

totalmente livres e arbitrárias. Pelo contrário. Não se pode desconsiderar o 

vínculo entre a interpretação e a obra de arte — o que aproxima sua teoria da 

ideia de intenção do texto (ECO 2005). É por isso que Gadamer coloca a obra de 

arte como sujeito do jogo que se desenrola entre a obra e aquele que joga com 

ela, uma vez que é a obra que irá determinar as possibilidades de representação 

e o jogador deve interpretar de acordo com essas possibilidades, que podem 

ser variadas, mas não inteiramente livres.  

Nesse sentido, conclui que “em face da finitude da nossa existência 

histórica, parece que a ideia de uma única representação correta possui algo 

de absurdo” (GADAMER [1960] 2015: 176). Além disso, reforça a verdadeira 

experiência da obra de arte como resultado da não distinção entre ela e a 

mediação — retomando o caráter medial do jogo. Isso significa que “aquele que 

mediatiza suspende-se a si mesmo enquanto serve de mediador” (GADAMER 

[1960] 2015: 176), é nesse momento que a obra transforma o mediador — ou 

jogador — e transforma o jogo em configuração.    

Com isso, o autor defende a primazia da obra de arte nessa relação que 

transforma tanto jogador quanto obra. De modo semelhante, Didi-Huberman 

(1992) é um filósofo que estuda a relação entre o sujeito e a obra de arte, mais 

especificamente entre o que vemos ao estarmos diante de uma imagem e por 

que ela também nos olha — já demonstrando uma relação dialética entre ambos 

http://www.revistas.usp.br/tradterm


64 
 

TradTerm, São Paulo, v. 47, p. 55-83 
www.revistas.usp.br/tradterm 

que se constrói, assim como em Gadamer, através de um jogo, razão pela qual 

selecionamos ambos os autores para nossa reflexão. 

 

2. O jogo em Didi-Huberman (1992) 

Para a discussão de jogo na obra de Didi-Huberman, nos aprofundaremos 

no estudo do livro O que vemos, o que nos olha (1992), particularmente nos 

capítulos 4. O dilema do visível, ou o jogo das evidências e 5. A dialética do 

visual, ou o jogo do esvaziamento. Entretanto, antes de nos debruçarmos sobre 

essas ideias, é necessário entender o percurso que o filósofo faz até chegar à 

noção de jogo. 

No capítulo 1, Didi-Huberman retoma uma passagem do Ulysses de Joyce 

em que o personagem Stephen Dedalus, ao encarar o oceano, em vez de ver a 

imensidão azul esverdeada, vê o olhar moribundo da mãe. Uma vez que a obra 

de Joyce é caracterizada pelo fluxo de pensamentos, percebemos que a imagem 

do oceano desencadeia uma sucessão de pensamentos que remetem o 

personagem ao olhar da mãe no leito de morte. A partir disso, Didi-Huberman 

(1992 [2010]: 33, grifo do autor) conclui que “cada coisa a ver, por mais neutra 

de aparência que seja, torna-se inelutável quando uma perda a suporta — ainda 

que pelo viés de uma simples associação de ideias, mas constrangedora, ou de 

um jogo de linguagem —, e desse ponto nos olha, nos persegue”. 

Nesse trecho, percebemos duas ideias importantes. Uma delas é a perda, 

que associamos à lembrança, e o fato de que essa lembrança é inelutável, ou 

seja, não é possível lutarmos contra ela, pelo contrário, quanto mais lutamos, 

mais forte ela se torna dentro de nós e, por isso, sentimos que nos persegue. A 

outra é que essa perda/lembrança pode se dar de duas formas: através de uma 

associação de ideias ou de um jogo de linguagem. 

Didi-Huberman, assim, critica a tautologia, que, segundo ele, faz o ser 

humano afirmar: “‘Esse objeto que vejo é aquilo que vejo, um ponto, nada 

mais’. [O homem] terá assim feito tudo para recusar a temporalidade do 

objeto, o trabalho do tempo ou da metamorfose do objeto, o trabalho da 

http://www.revistas.usp.br/tradterm


65 
 

TradTerm, São Paulo, v. 47, p. 55-83 
www.revistas.usp.br/tradterm 

memória — ou da obsessão — no olhar” (DIDI-HUBERMAN 1992 [2010]: 39, grifo do 

autor). Ele defende, entretanto, outra possibilidade de olhar o objeto, que 

consiste em “dirigir-se para além da cisão aberta pelo que nos olha no que 

vemos. Consiste em querer superar — imaginariamente — tanto o que vemos 

quanto o que nos olha” (DIDI-HUBERMAN 1992 [2010]: 40, grifos do autor). 

Percebemos, com isso, uma aproximação entre a filosofia de Gadamer e 

a de Didi-Huberman, uma vez que este também propõe a imagem (obra de arte 

em Gadamer e o que nos olha em Didi-Huberman) como sujeito do jogo, tendo 

em vista que “o que nos olha” (sujeito do jogo) tem um papel mais ativo do que 

“o que nós (jogadores) vemos”. O filósofo francês ainda identifica dois tipos de 

jogo: o jogo das evidências e o jogo do esvaziamento — os quais retomaremos 

mais à frente. Para explicá-los, ele recorre à arte minimalista e às obras de 

Donald Judd e de Tony Smith — outro ponto em comum com Gadamer, que trata 

da obra de arte. Segundo ele, toda obra de arte, figurativa ou simbólica, se 

esforça em maior ou menor grau para jogar com uma presença suposta alhures 

— representar essa presença, como diria Gadamer (1960). É isso o que ele 

relaciona ao mundo da tautologia. A arte minimalista, por sua vez, não segue a 

mesma lógica. Conforme afirma, o paralelepípedo de Judd — cuja imagem 

segue abaixo — “não representa nada” (DIDI-HUBERMAN 1992 [2010]: 61, grifos do 

autor). 

Figura 1: D. Judd. Sem título, 1974. Compensado, 91,4 x 152,4 x 152,4 cm.  

 

Fonte: Art Museum of South Texas 

http://www.revistas.usp.br/tradterm


66 
 

TradTerm, São Paulo, v. 47, p. 55-83 
www.revistas.usp.br/tradterm 

Nesse ponto, Didi-Huberman vai um pouco além em sua análise da obra 

de arte, pois toma como objeto de reflexão obras pouco representacionais, 

como as minimalistas. Além disso, o ponto central da sua discussão é o ato de 

ver, e o autor questiona o próprio sentido da visão: vemos o que está diante de 

nós (intenção do texto) ou o que queremos ver (intenção do leitor)? Ou o que 

vemos é resultado de um jogo entre o que nós (jogadores) vemos e o que nos 

olha (obra de arte)?    

Para Didi-Huberman (1992 [2010]: 61), essas obras nos fazem perceber 

“de que modo os enunciados tautológicos referentes ao ato de ver não 

conseguem se manter até o fim, e de que modo o que nos olha, 

constantemente, inelutavelmente, acaba retornando no que acreditamos 

apenas ver”.  

Nesse sentido, o autor expõe a contradição das falas de Judd e de outros 

artistas minimalistas. Conforme explica, estes, em suas declarações, dão 

destaque à qualidade de ser, à força, à eficácia de um objeto; acrescenta, 

ainda, que Judd postulava “a ‘especificidade’ do objeto como praticamente 

independente de todas as suas condições exteriores” (DIDI-HUBERMAN 1992 

[2010]: 63). Apesar disso, analisando detidamente essas declarações, Didi-

Huberman conclui que  

a força do objeto minimalista foi pensada em termos fatalmente 
intersubjetivos. Em suma, que o objeto foi pensado aqui como 
‘específico’, abrupto, forte, incontrolável e desconcertante — na 
medida mesmo em que se tornava insensivelmente, face a seu 
espectador, uma espécie de sujeito (DIDI-HUBERMAN 1992 [2010]: 63, 
grifo do autor).  

 

Desse modo, percebemos novamente que o filósofo confere à obra de 

arte o caráter de sujeito da ação de “olhar”. Diferente da ‘especificidade’ 

pretendida por Judd — e aqui poderíamos refletir acerca da ilusória intenção 

do autor, visto que “o artista geralmente não vê a diferença entre o que ele diz 

(o que ele diz que deve ser visto: what you see is what you see) e o que ele 

faz” (DIDI-HUBERMAN 1992 [2010]: 69, grifos do autor) —, Didi-Huberman chama 

a atenção para a experiência proporcionada pela obra de arte. Segundo o 

filósofo, “a constatação [de que há uma experiência] deveria ser óbvia, mas 

http://www.revistas.usp.br/tradterm


67 
 

TradTerm, São Paulo, v. 47, p. 55-83 
www.revistas.usp.br/tradterm 

merece ser sublinhada e problematizada na medida em que as expressões 

tautológicas da ‘especificidade’ tendiam a obliterá-la” (DIDI-HUBERMAN 1992 

[2010]: 66). O autor ainda frisa que há experiências, no plural, ou seja, que a 

relação entre o espectador e a obra de arte pode proporcionar experiências 

diferentes, uma vez que a obra de arte precisa de sujeitos que irão lhe conferir 

existência e eficácia. Diante dessa reflexão, o filósofo defende haver uma 

dialética intersubjetiva na relação entre o espectador e a obra de arte, uma 

vez que ambos atuam como sujeitos dessa experiência. Além disso, identifica 

uma  

contradição entre ‘especificidade’ e ‘presença’, a contradição entre 
a transparência semiótica de uma concepção tautológica da visão 
(what you see is what you see) e a opacidade fatal de uma 
experiência intra ou intersubjetiva suscitada pela exposição mesma 
dos objetos minimalistas (DIDI-HUBERMAN 1992 [2010]: 71). 

 

A partir dessa contradição, nos encontramos em um dilema que nos 

coloca diante de dois tipos de evidências: a evidência “ótica” e a evidência de 

“presença”. Segundo o autor, embora elas sejam dadas e reivindicadas como 

evidências, pelo próprio jogo existente entre ambas, que lhe proporcionam um 

caráter conflituoso, elas perderão sua verdadeira consistência conceitual (DIDI-

HUBERMAN 2010: 74-75).    

É assim que o filósofo nos apresenta o jogo das evidências, a partir do 

dilema entre a especificidade (mais atrelada à tautologia, à ideia de uma 

objetividade na relação entre espectador e obra de arte; “vemos o que vemos”) 

e a presença (que pressupõe a experiência proporcionada por essa relação e a 

possibilidade de ir além do que “vemos”). A partir dessa ideia, Didi-Huberman 

conclui que 

O ato de ver não é o ato de uma máquina de perceber o real enquanto 
compostos de evidências tautológicas. O ato de dar a ver não é o ato 
de dar evidências visíveis a pares de olhos que se apoderam 
unilateralmente do “dom visual” para se satisfazer unilateralmente 
com ele. Dar a ver é sempre inquietar o ver, em seu ato, em seu 
sujeito. Ver é sempre uma operação de sujeito, portanto, uma 
operação fendida, inquieta, agitada, aberta. Todo olho traz consigo 
sua névoa, além das informações de que poderia num certo momento 
julgar-se detentor. (DIDI-HUBERMAN 1992 [2010]: 77). 

 

http://www.revistas.usp.br/tradterm


68 
 

TradTerm, São Paulo, v. 47, p. 55-83 
www.revistas.usp.br/tradterm 

A partir disso, concluímos como ideia central do autor a relação entre o 

ver e a inquietação, isto é, a necessidade de ir além do que se apresenta como 

visível. Na perspectiva da AD, essa reflexão nos incentiva a questionar o que 

vemos, em especial quando estamos diante de imagens cujo caráter 

representacional é menos universal — como é o caso da arte minimalista. Outro 

exemplo é a arte surrealista, mencionada por uma das entrevistadas da nossa 

pesquisa. O curta-metragem citado por ela foi resultado de uma parceria entre 

a Disney e o artista Salvador Dalí e é uma animação dinâmica em que as imagens 

estão a todo momento se transformando, mas que, frequentemente, assumem 

a forma de objetos que não correspondem àqueles com os quais estamos 

familiarizados, como na Figura 2 abaixo, onda há a representação de uma meia-

lua que caminha com várias longas e finas pernas. O audiodescritor, diante de 

uma imagem como essa, enfrenta a dificuldade de traduzir em palavras algo 

que não existe e que, como tal, ainda não foi nomeado. 

 

Figura 2: Dalí, S. & Disney, W. Frame do curta-metragem Destino.  

 

Fonte: disponível no streaming da Disney.  

Para explicar o outro tipo de jogo, o jogo do esvaziamento, Didi-

Huberman recorre a Freud e às ideias de perda e ausência — o que poderíamos 

compreender como invisível. Observando o comportamento das crianças, Freud 

(1920) percebe que, na ausência da figura materna e/ou paterna, a criança 

procura preencher o vazio. Pensando nessa necessidade de “repor em jogo” o 

http://www.revistas.usp.br/tradterm


69 
 

TradTerm, São Paulo, v. 47, p. 55-83 
www.revistas.usp.br/tradterm 

que está ausente, o filósofo francês explica que “o objeto eleito pela criança 

só ‘vive’ ou só ‘vale’ sobre um fundo de ruína [ausência]: esse objeto foi inerte 

e indiferente, e tornará a sê-lo fatalmente, fora do jogo, num momento ou 

noutro” (DIDI-HUBERMAN 1992 [2010]: 82). Aqui, Didi-Huberman apresenta o 

objeto de uma outra perspectiva. Da mesma forma que ele é o sujeito do jogo, 

ele depende de nós para exercer esse papel de sujeito. Sem alguém que lhe 

dirija o olhar, ele perde o protagonismo. Notamos, assim, outra convergência 

com Gadamer, na medida em que, para este, a obra de arte depende de alguém 

que a represente. Podemos entender, nesse sentido, que o jogo do 

esvaziamento de Didi-Huberman dialoga com a autorrepresentação proposta 

por Gadamer (1960) e com a suspensão do ser (jogador) para servir de mediador 

do jogo. 

No jogo do esvaziamento, percebemos a ideia da perda apresentada pelo 

autor ao descrever a cena inicial de Ulysses. Estamos diante do que ele chama 

de dialética visual do jogo, que “é assim também uma dialética de alienação, 

como a imagem de uma coerção do sujeito a desaparecer ele próprio, a esvaziar 

os lugares” (DIDI-HUBERMAN 1992 [2010]: 97). É o que ocorre com Stephen Dedalus 

ao se alienar do local onde está e ser transportado para o leito de morte da sua 

mãe, ou seja, fazer esvaziar o azul esverdeado infindável do oceano e 

preencher sua visão com o olhar da mãe moribunda. 

Conforme esclarece, “nesse lançamento que vai e volta, no qual um lugar 

se instaura, no qual todavia ‘a ausência dá conteúdo ao objeto’ ao mesmo 

tempo que constitui o próprio sujeito, o visível se acha de parte a parte 

inquietado” (DIDI-HUBERMAN 1992 [2010]: 96). Assim como Gadamer (1960), Didi-

Huberman enaltece o caráter de vaivém do jogo, que, para o filósofo francês, 

resulta na inquietação do jogador. Ele desenvolve mais a ideia de inquietude a 

partir das obras de Tony Smith: 

As imagens da arte — por mais simples e “minimais” que sejam — 
sabem apresentar a dialética visual desse jogo no qual soubemos (mas 
esquecemos de) inquietar nossa visão e inventar lugares para essa 
inquietude. As imagens da arte sabem produzir uma poética da 
“representabilidade” ou da “figurabilidade” (a Darstellbarkeit 
freudiana) capaz de substituir o aspecto regressivo notado por Freud 
a propósito dos sonhos (DIDI-HUBERMAN 1992 [2010]: 97).   

http://www.revistas.usp.br/tradterm


70 
 

TradTerm, São Paulo, v. 47, p. 55-83 
www.revistas.usp.br/tradterm 

 No caso da imagem na Figura 2, o aparente esvaziamento de significado 

para a presença de uma meia-lua que caminha com várias longas e finas pernas 

nos estimula a preencher essa ausência, associando a imagem com uma aranha, 

por exemplo, em função da semelhança das pernas representadas com a que 

conhecemos dos aracnídeos.    

Figura 3: T. Smith, Die, 1962. Aço finalizado a óleo, 182.9 x 182.9 x 182.9 cm. 

 

Fonte: National Gallery of Art 

Diferente de Judd, Smith destaca a “presença” de suas obras e, segundo 

Didi-Huberman, foi o artista minimalista que talvez tenha levado a ideia da 

obra de arte como sujeito às últimas consequências. Pensando no cubo de Smith 

— intitulado Die (morrer) —, Didi-Huberman conclui que a arte 

nos impõe talvez reconhecer que só haja imagem a pensar 
radicalmente para além do princípio de visibilidade, ou seja, para 
além da oposição canônica — espontânea, impensada — do visível e 
do invisível [...] Só podemos dizer tautologicamente Vejo o que vejo 
se recusarmos à imagem o poder de impor sua visualidade como uma 
abertura, uma perda — ainda que momentânea — praticada no espaço 
de nossa certeza visível a seu respeito. E é exatamente daí que a 
imagem se torna capaz de nos olhar (DIDI-HUBERMAN 1992 [2010]: 105). 

Podemos, então, concluir que, assim como Gadamer (1960), Didi-

Huberman defende o caráter de sujeito da obra de arte dentro do jogo de 

significações da imagem. Percebemos nas ideias de jogo apresentadas pelos 

dois filósofos a implicação de um movimento, de um vaivém. Além disso, Didi-

Huberman questiona a dicotomia visível/invisível, afirmando a necessidade de 

olhar uma imagem para além do que ela nos apresenta no campo do visível, 

http://www.revistas.usp.br/tradterm


71 
 

TradTerm, São Paulo, v. 47, p. 55-83 
www.revistas.usp.br/tradterm 

pois quando olhamos para algo, entramos no jogo das evidências e no jogo do 

esvaziamento, e esse movimento do jogar, que é inelutável, nos leva a uma 

cisão, ou seja, a uma abertura daquela imagem diante de nós, que permite que, 

ao mesmo tempo que a olhamos, ela nos olhe de volta. É possível relacionar, 

ainda, essa dialética entre o visível e o invisível, entre o que vemos e o que nos 

olha, com a ideia de transformação em configuração proposta por Gadamer 

(1960), pois é a partir dessa cisão que conseguimos adentrar no mundo da 

representação. 

No que diz respeito à AD, a ideia de jogo proposta por Didi-Huberman 

pode ser mais facilmente relacionada ao desafio da descrição de obras de arte 

que tendem a “jogar” com o caráter representacional das imagens, o que é 

mais comum em obras estáticas, como a pintura e a escultura, do que no cinema 

ou no teatro — embora esses não estejam excluídos.  

 

3. Análise das entrevistas 

Os postulados teóricos estudados até aqui nos auxiliaram a repensar 

nossa relação com obras de arte (áudio)visuais, e como devemos interpretá-las 

para depois audiodescrevê-las. Tais reflexões são importantes, em especial 

quando falamos de AD, pois a complexidade da arte no que diz respeito à sua 

representação da “realidade” impõe um grande desafio ao audiodescritor. 

Ademais, a ausência de orientações sobre como proceder diante de tais imagens 

— algo que pretendemos problematizar na discussão — pode paralisar o sujeito 

ao fazer a AD.  

Para aprofundar nossa reflexão, vamos recorrer às entrevistas realizadas 

em nossa pesquisa de mestrado3, mais especificamente nas respostas das 

entrevistadas acerca do processo de elaboração do roteiro4. Isso porque 

percebemos que é nesse momento que as audiodescritoras revelam sua relação 

                                                           
3 Para a realização das entrevistas, o projeto foi submetido ao Comitê de Ética em Pesquisa da 
universidade e foi aprovado (número do CAAE: 89371218.0.0000.8142). 
4 As transcrições das entrevistas estão disponíveis nos anexos da dissertação. 

http://www.revistas.usp.br/tradterm


72 
 

TradTerm, São Paulo, v. 47, p. 55-83 
www.revistas.usp.br/tradterm 

com o objeto a ser audiodescrito, que é o que nos interessa ao pensar no jogo 

entre obra de arte e espectador. 

Para a pesquisa, foram entrevistas cinco audiodescritoras do estado de 

São Paulo. Uma delas é profissional freelance, outra trabalha para uma empresa 

terceirizada que oferece serviços de AD e Closed Caption para emissoras de 

televisão, outra é funcionária pública contratada como bibliotecária, mas que 

passou a realizar o serviço de AD em função da demanda do local onde trabalha 

e duas são proprietárias de empresas de acessibilidade.  

É importante salientar que o processo de elaboração de uma AD começa 

com a escrita do roteiro, que consiste justamente na tradução da imagem em 

palavras, ou seja, na tradução intersemiótica (JAKOBSON 1959) de um texto visual 

(ou audiovisual) para um texto verbal. Depois da escrita do roteiro, o ideal é 

que este seja encaminhado para uma pessoa consultora em AD, que 

necessariamente é uma pessoa com deficiência visual e formação em AD — isso 

quando o roteiro não é escrito em conjunto entre audiodescritor roteirista e 

consultor —, e posteriormente a um profissional que irá revisar esse roteiro, a 

fim de garantir que não haja problemas de ordem gramatical, a exemplo de 

ambiguidades — reforçando, mais uma vez, que esse profissional também 

precisa ter formação em AD. Só depois disso o roteiro será gravado e editado 

junto à obra que está sendo audiodescrita. 

Sobre o processo de escrita do roteiro, todas as entrevistadas ressaltaram 

a importância da extenuante pesquisa e do estudo constante, a fim de se verem 

munidas do repertório necessário para a interpretação das imagens que 

audiodescrevem e, com isso, conseguir traduzir elementos que possam 

aproximar a experiência do público com deficiência visual daquela que as 

pessoas videntes podem experimentar. Sobre isso, uma das entrevistadas 

comenta que  

às vezes a gente faz um filme italiano de não sei que ano, e aí não é 
qualquer pessoa que tem conhecimento de certas coisas que 
acontecem no cenário ali que, tipo, se você souber o nome de alguma 
coisa ali, pra uma pessoa que vai escutar essa AD, vai fazer todo 
sentido, e se a gente deixar isso, vai ficar muito vago (Entrevistada 
35). 

                                                           
5 Mantivemos a mesma forma de identificação utilizada na dissertação. 

http://www.revistas.usp.br/tradterm


73 
 

TradTerm, São Paulo, v. 47, p. 55-83 
www.revistas.usp.br/tradterm 

Podemos perceber aqui a obra de arte como sujeito do jogo, ou seja, a 

obra como aquela que determina o jogo e se assenhora do jogador, de modo 

que a pessoa que não tem o repertório necessário para se deixar assenhora pelo 

jogo fica, de certa forma, excluída do jogo em sua totalidade, isto é, tem sua 

interpretação da obra de arte limitada, o que, no caso, pode prejudicar a 

recepção do público da audiodescrição — reforçamos aqui o entendimento da 

audiodescritora como uma tradutora e, por conseguinte, uma 

leitora/espectadora da obra audiodescrita. 

Outra entrevistada, que trabalha majoritariamente com a AD de peças 

de teatro e óperas, destaca algo que considera extremamente importante em 

seu trabalho e que nem sempre é possível: participar dos ensaios e da produção 

do espetáculo. Segundo ela, 

a gente tem acesso a figurino, fotos... a gente participa dos ensaios, 
vai no local em que vai ser feita a AD, [...] Então a gente participa 
antes do evento acontecer. Eu acho que isso é muito importante, né? 
(Entrevistada 4).  

A partir dessa fala, notamos que a audiodescritora considera 

fundamental poder sair do papel de mera espectadora e participar do jogo a 

partir de outra perspectiva, que ficaria no meio termo entre espectadora e 

atriz, a fim de poder interpretar a obra considerando essas duas experiências. 

Percebemos que a audiodescritora, nesse caso, prefere atuar no que Gadamer 

(1960) chama de mediação total, quando não é possível diferenciar o jogo e a 

mediação, momento em que o jogador suspende a si mesmo — ele não é nem 

espectador nem ator. 

A esse respeito, é importante fazermos uma distinção entre o conceito 

de mediação total e a ideia de intenção do autor. Na mediação total, o jogador 

não ocupa nem o papel de espectador nem o de ator, ele não faz parte da obra, 

mas ele se aproxima da obra, a exemplo da experiência da audiodescritora de 

ter contato com elementos que compõem a obra, como detalhes do cenário e 

do figurino. Muitos profissionais, por outro lado, defendem que o audiodescritor 

converse com os atores, diretores ou autores da obra, a fim de compreender 

suas intenções e traduzir a obra com base nelas.  

http://www.revistas.usp.br/tradterm


74 
 

TradTerm, São Paulo, v. 47, p. 55-83 
www.revistas.usp.br/tradterm 

Apesar de essa ser uma possibilidade, acreditamos que, a partir do 

momento em que a obra (texto) existe fora da mente do artista (autor), ele não 

tem mais poder sobre como ela será interpretada pelo público (leitores) (ARROJO 

2007). Nesse sentido, esclarecimentos por parte do autor da obra não são 

necessários para que a AD (ou qualquer outra forma de tradução) seja realizada. 

Pelo contrário. É provável que, na tentativa de “ser fiel” à intenção do autor, 

audiodescritor acabe por se distanciar da obra em si, que é o objeto real da AD. 

Destacamos agora a fala de uma das entrevistadas no que diz respeito à 

obra de arte como sujeito do jogo — reforçando mais uma vez o quanto a ideia 

da obra como sujeito se materializa na AD: 

O que acontece no roteiro, na hora que você vai fazer o roteiro, eu 
entendo assim, cada obra, falando, vamos dizer, seja ela curta-
metragem, seja longa-metragem, cada obra é um universo em si [...] 
cada trabalho é um trabalho. Você terminou aquele, você fala, não 
existe você falar “ah pronto, eu sou uma tradutora, audiodescritora 
formada”. Não. Cada novo trabalho você começa do zero, você vai 
fazer... (Entrevistada 2). 

Nessa fala, podemos concluir que a pessoa que traduz obras de arte 

precisa estar aberta ao jogo que cada obra irá colocar a quem quiser interpretá-

la. Ideia semelhante se observa no trecho transcrito abaixo.  

Cada filme me dá uma metodologia [...] O processo, ele implica 
pesquisa do diretor do filme, se é uma obra estática, pesquisa do 
artista, pesquisa de um acervo léxico que contemple aquela data que 
aquilo... que aquilo foi ambientado, se é um filme de época, se é um 
filme contemporâneo, os verbos vão ser outros, os dizeres vão ser 
outros (Entrevistada 5). 

Observamos a partir dessas colocações que estar diante da imagem é 

deixar-se levar pelo seu jogo, é interpretar de acordo com a subjetividade da 

pessoa que olha — considerando-a como sujeito sócio-histórico-cultural, 

momento em que o jogo das evidências e do esvaziamento se torna mais 

palpável —, mas dentro das regras impostas pelo jogo da obra de arte, isto é, 

entender que nossa interpretação e consequente AD da obra de arte deve estar 

circunscrita ao universo da obra, ao que o jogo permite, pois é a obra que define 

isso, não o jogador.  

http://www.revistas.usp.br/tradterm


75 
 

TradTerm, São Paulo, v. 47, p. 55-83 
www.revistas.usp.br/tradterm 

A ideia de subjetividade da pessoa que olha é reforçada pela Entrevistada 

5: 

No início eu usava dois audiodescritores. E era assim, eu demorava 
um dia inteiro pra revisar um objeto. Entendeu, na descrição de um 
objeto. Vocês querem entrar num acordo? Não tem acordo. O olhar 
não tem acordo. Eu vi uma coisa, você viu outra, ele ouviu uma coisa, 
entendeu, o outro ouviu aquilo e não entendeu, porque tem isso 
também […] é por isso que... o outro vai vir “nossa, eu não vi nada 
disso que você falou”, e eu falo “pois é, e eu não vi nada disso que 
você falou”. E daí o cego fala “mas vocês são cegos ou vocês 
enxergam?”, “não, a gente enxerga, mas a gente... Vê coisas 
diferentes” (Entrevistada 5).  

Percebemos, assim, que cada pessoa que traduz, por força de sua 

subjetividade, interpreta a obra de arte, ou, como diria Gadamer (1960), 

assume o papel de jogador e (auto)representa a obra, em um exercício de 

transformação em configuração, que implica a suspensão de si mesmo para 

exercer a função de mediação. Quem traduz sempre se verá nessa posição, uma 

vez que o público do texto traduzido, seja ele escrito ou falado (audiodescrito), 

não terá acesso à obra de arte tal como produzida pelo artista, mas sim à sua 

representação e, mais especificamente, à representação da obra feita por 

quem a traduziu.   

Notamos essa percepção em algumas falas das entrevistadas, como a 

transcrita abaixo 

como é que você interpreta isso, né? Você... escreve uma coisa que 
uma pessoa não enxerga, do seu ponto de vista, com o seu 
conhecimento de mundo... escrevendo aquele cenário que ela vai ter 
acesso, então é bem complicado ter isso (Entrevistada 3). 

Dessa forma, quem traduz e audiodescreve uma obra de arte passará a 

fazer parte da obra, assim como o ator ao interpretar um personagem, para 

retomar o exemplo dado por Gadamer (1960). Na AD, isso se torna ainda mais 

concreto, uma vez que ela chega ao público através de uma voz — que não 

necessariamente é a voz de quem escreveu o roteiro de AD —, que torna a AD 

presente na obra, de modo que ela passa a integrar a própria obra de arte. Essa 

nova versão da obra — a obra com AD — seria o que Gadamer identifica como 

http://www.revistas.usp.br/tradterm


76 
 

TradTerm, São Paulo, v. 47, p. 55-83 
www.revistas.usp.br/tradterm 

transformação em configuração, que além de transformar a obra, configura 

uma nova obra de arte, diferente da primeira.  

Podemos relacionar, também, o papel das audiodescritoras ao que 

Gadamer (1960) chama de representação para o espectador, e concluir que o 

espectador, no caso a pessoa com deficiência visual, ao se colocar diante de 

uma imagem, seja ela visual ou audiovisual, entrará em um jogo com ela — jogo 

do qual as audiodescritoras também fazem parte enquanto sujeitos.  

Concluímos, portanto, que quem audiodescreve irá interferir no jogo 

entre a obra de arte e o espectador, quando não o determinar por completo, 

como ocorre no caso da AD de obras visuais, em que não há a presença de 

elementos sonoros aos quais o público tem acesso sem a mediação. É nesse 

sentido que surge a discussão a respeito do que deve ser audiodescrito e, 

principalmente, de como deve ser feita a AD, a fim de possibilitar uma 

acessibilidade efetiva. Ilustramos essa discussão com um exemplo trazido por 

uma das entrevistadas:  

Eu fiz a AD de um filme do Salvador Dalí. Não dá pra entender um 
monte de cena. “Mas como assim o rosto derrete e vira quinze 
borboletas?” O rosto derrete e vira quinze borboletas. “Mas eu não 
tô entendendo”. Eu também não. Eu tô vendo, eu também não tô 
entendendo, mas o que acontece é que o rosto derrete e vira quinze 
borboletas. “Ah, tá bom”. Ué! Então, eu tenho que problematizar, 
porque é fácil, no primeiro roteiro dos alunos, eles tentarem 
explicar, eles tentarem... dar um juízo, pra ver se facilita o 
entendimento, e a AD não deve facilitar o entendimento. Então... ela 
tem que ser sim uma descrição (Entrevistada 5).  

Figura 4: Dalí, S. & Disney, W. Frames do curta-metragem Destino.  

   

Fonte: disponível no streaming da Disney.  

http://www.revistas.usp.br/tradterm


77 
 

TradTerm, São Paulo, v. 47, p. 55-83 
www.revistas.usp.br/tradterm 

Ao citar esse exemplo, a entrevistada já o relaciona com sua experiência 

como professora em cursos de formação em AD. Conforme explica, é comum a 

AD ser confundida com uma explicação da imagem. O objetivo da AD, como 

destacado logo no início deste artigo, é possibilitar o acesso à informação 

visual, e o acesso não implica em “facilitar” algo a alguém. Portanto, a AD 

consiste, como o próprio nome já indica, na descrição de uma imagem, estática 

ou em movimento, descrição essa que, inevitavelmente, resultará da 

interpretação de quem audiodescreve. Essa interpretação se dará através do 

jogo com a obra de arte, que pode envolver o jogo das evidências ou o jogo do 

esvaziamento. Neste último caso, entendemos que não cabe ao audiodescritor 

preencher a ausência, mas reforçá-la, de modo a convidar o espectador para 

também participar do jogo e autorrepresentar a obra de arte.      

 

4. Discussão 

 Como mencionado, embora muitas pesquisas já tenham concluído acerca 

da impossibilidade de dissociar subjetividade, interpretação e a prática da AD, 

a existência de manuais que continuam a prescrever uma AD objetiva e sem 

interpretação faz com quem os estudiosos e profissionais constantemente se 

voltem para essa discussão. 

 Mazur & Chmiel (2012) esclarecem que não há consenso no que diz 

respeito à interpretação na AD, e que o fato de os manuais serem enfáticos ao 

condenar julgamentos e valorações subjetivas, associando-as à subjetividade e 

à interpretação, e prescrever, assim, descrições objetivas era, na verdade, uma 

tentativa de evitar descrições consideradas paternalistas, ou seja, aquelas que 

buscam “facilitar” a compreensão, o que, reforçamos, não é o objetivo da AD. 

No entanto, o problema reside justamente nessa relação equivocada que se 

estabeleceu entre interpretação e “facilitação”.  

 Vercauteren (2007) argumenta que descrever implica necessariamente 

interpretar o que se vê, o que torna a AD prevista por manuais impossível de 

ser realizada na prática. Praxedes Filho & Magalhães (2013, 2015, 2018), por 

http://www.revistas.usp.br/tradterm


78 
 

TradTerm, São Paulo, v. 47, p. 55-83 
www.revistas.usp.br/tradterm 

sua vez, identificam a predominância de AD avaliativas nas artes visuais, o que 

indica a ausência de neutralidade (ou presença de subjetividade) nas ADs de 

pinturas avaliadas pelas pesquisas. Sob outra perspectiva, Soler Gallego (2019) 

averiguou a preferência do público dos museus por ADs consideradas mais 

subjetivas, pois essas lhes proporcionariam uma experiência mais significativa 

nesses espaços.    

Cabeza-Cáceres (2013) também entende que a AD é feita com base nas 

escolhas do audiodescritor, o que a torna automaticamente subjetiva. Com isso 

em mente, o autor propõe uma abordagem não dicotômica entre interpretação 

e descrição. Além de defender que toda AD envolverá algum grau de 

interpretação, o autor entende que o discussão deva centrar-se no grau de 

explicitação da descrição, sendo possível tanto uma descrição mais explícita da 

informação visual, quanto uma descrição menos explícita — que muitos 

poderiam classificar como mais ou menos interpretativa. 

 A distinção que o autor faz entre interpretação e explicitação aponta 

talvez para o principal problema em torno dessa questão: os manuais — assim 

como muitos profissionais da AD — usam o termo “interpretação” para se referir 

a outros termos — como “explicitação”, “explicação”, “opinião”, etc. Partindo 

do pressuposto de que a subjetividade e a interpretação são intrínsecas à AD, 

os manuais deveriam, na verdade, problematizar quais tipos de interpretação 

são mais adequados. 

 Nesse sentido, defendemos que a noção de jogo com base em Gadamer 

e Didi-Huberman possa contribuir para essa reflexão, em especial na esfera da 

interpretação na AD de obras de arte, em que os limiares parecem mais turvos. 

Em primeiro lugar, ambos os autores concluem acerca da primazia da obra de 

arte, colocando em xeque o entendimento de que a interpretação na esfera 

artística implica liberdade total por parte do sujeito que interpreta. Essa 

liberdade não é total, mas circunscrita à obra de arte, de modo que o sujeito 

não pode interpretar o que quer, mas o que a obra permite. Isso aparece na 

fala de duas das entrevistadas, que enfatizam que é a obra que determina a 

metodologia e o trabalho do audiodescritor.  

http://www.revistas.usp.br/tradterm


79 
 

TradTerm, São Paulo, v. 47, p. 55-83 
www.revistas.usp.br/tradterm 

 Em segundo lugar, o conceito de transformação em configuração é 

imprescindível para a compreensão de que a AD jamais será “equivalente” à 

obra audiodescrita, pois, a partir do momento em que o audiodescritor entra 

no jogo, ele transforma a obra de arte. Apesar de a discussão sobre equivalência 

na tradução parecer algo superado, o fato de os manuais de AD ainda insistirem 

em uma AD objetiva e sem interpretações parece indicar que esse ainda não é 

um ponto pacífico entre os audiodescritores. 

 Em terceiro lugar, o jogo do esvaziamento — embora pouco mencionado 

pelas entrevistadas — parece ser um caminho para desvendarmos a AD de obras 

de arte não representacionais. A dificuldade de interpretar algumas imagens 

torna sua descrição mais desafiadora e, tendo em vista a necessidade de algum 

parâmetro que norteie a AD, a metáfora, tal como a exemplificada na Figura 2, 

pode ser uma estratégia interessante. Luque Colmenero & Soler Gallego (2020) 

concluíram que a metáfora é uma técnica frequente na AD de obras de arte, 

seja ela representacional ou abstrata — embora seja mais comum nesta última. 

As autoras entendem por metáfora “uma operação cognitiva na qual um 

elemento da realidade, nomeado domínio de chegada, é comparado a um 

domínio conceitual diferente, nomeado domínio de partida” (LUQUE COLMENERO 

& SOLER GALLEGO 2020: 67, tradução nossa). A metáfora, portanto, ocorre quando 

relacionamos uma informação visual abstrata e conceitual a algo real e 

concreto, como no citado caso da meia-lua com patas, que podemos relacionar 

a uma aranha. 

 Desse modo, apesar de entendemos que a descrição de uma imagem 

abstrata, ou surreal, como no exemplo, deva manter o jogo do esvaziamento, 

reconhecemos que a AD consiste em uma linguagem verbal que, diferente da 

linguagem visual, nem sempre dispõe dos recursos necessários para expressar o 

que não é real. É nessa medida que a metáfora surge como uma possibilidade. 

Cabe destacar, porém, que o uso da metáfora na AD é feito sempre em caráter 

modal. Nos exemplos apresentados por Luque Colmenero & Soler Gallego 

(2020), é comum o uso de estruturas modais, como os verbos “parecer”, “poder 

ser”, “remeter”, “sugerir”, ou a locução “dar a sensação/impressão de”, ou o 

próprio “como”, estabelecendo a comparação. 

http://www.revistas.usp.br/tradterm


80 
 

TradTerm, São Paulo, v. 47, p. 55-83 
www.revistas.usp.br/tradterm 

 O fato de os principais manuais continuarem negando a subjetividade e 

a interpretação na AD, além de não oferecerem maiores orientações para a 

descrição dos diferentes tipos de imagem (arte representacional e abstrata; 

gênero comédia e terror, etc.), acaba resultando na prescrição de regras muitas 

vezes impossíveis de serem aplicadas, o que não colabora com o trabalho do 

audiodescritor. Isso, somado à inexistência de regulamentação da profissão, faz 

com que o profissional, formado nas mais diversas áreas do conhecimento, não 

esteja munido dos recursos necessários para realizar a AD, o que não só dificulta 

seu trabalho, como também pode impactar negativamente no resultado do 

processo de AD.  

  

Considerações finais 

A partir das reflexões teóricas traçadas e dos excertos de entrevistas 

selecionados, pudemos perceber uma intrínseca relação entre a AD e os 

conceitos de jogo propostos por Gadamer (1960) e Didi-Huberman (1992), em 

especial no que se refere à obra de arte como sujeito do jogo da interpretação. 

Apesar de Didi-Huberman ir um pouco além em sua reflexão sobre o sujeito que 

olha e a obra que devolve o olhar, não há como negar uma aproximação entre 

os filósofos, visto que ambos consideram a obra como um sujeito e a relação 

entre a pessoa e a obra diante da qual ela se coloca como uma relação 

intersubjetiva, entre dois sujeitos — o sujeito do jogo (a obra) e o sujeito 

humano (o jogador). 

Consideramos importante o desenvolvimento de estudos acerca da 

interpretação de imagens e, particularmente, de obras de artes visuais, uma 

vez que elas se fazem cada vez mais presentes em nossa cultura com o 

desenvolvimento de tecnologias como a computação e a internet, dentre outras 

que facilitaram a produção fotográfica e cinematográfica, e também o acesso 

a essas produções. Além disso, enfatizamos a necessidade de questionarmos 

dicotomias como visível e invisível, e o que vemos e o que nos olha, uma vez 

que as imagens, por sua natureza semiótica, são extremamente complexas e 

http://www.revistas.usp.br/tradterm


81 
 

TradTerm, São Paulo, v. 47, p. 55-83 
www.revistas.usp.br/tradterm 

estão diretamente associadas à ideia de representação do mundo e de nós 

mesmos, de modo que essas diferenciações não são tão simples como parecem. 

Portanto, é necessário um aprofundamento na pesquisa sobre a natureza 

semiótica das imagens e a natureza intersemiótica da AD, a fim de que a pessoa 

audiodescritora tenha maior consciência da importância e complexidade de seu 

papel como intérprete de imagens na inclusão da pessoa com deficiência visual 

na sociedade atual. 

 

Referências  

ARROJO, R. Oficina de tradução: a teoria na prática. 5ª ed. São Paulo: Ática, 
2007. 88p. 

ART MUSEUM OF SOUTH TEXAS. Sem título, compensado, 1972. Donald Judd 
(escultor) 1928-1994. Disponível em: 
https://m.facebook.com/visitamst/photos/a.161165388655/10158330
586558656/?type=3&_rdr. Acesso em 30.07.2024. 

CABEZA-CÁCERES, C. Audiodescripció i recepció: efecte de la velocitat de 
narració, l’entonació i l’explicitació en la comprensió fílmica. [Tese de 
Doutorado. Departament de Traducció i d’Interpretació, Universitat 
Autónoma de Barcelona]. CORA TDX — Tesis Doctorals en Xarxa, 2013. 
346 p. Disponível em: https://www.tdx.cat/handle/10803/113556. 
Acesso em 30.07.2024. 

COSTA, L. Audiodescrição em filmes: história, discussão conceitual e pesquisa de 
recepção. [Tese de Doutorado. Departamento de Letras, Pontifícia 
Universidade Católica do Rio de Janeiro]. Biblioteca Digital de Teses e 
Dissertações da PUC-Rio, 2014. 401p. Disponível em: 
https://www.maxwell.vrac.puc-
rio.br/colecao.php?strSecao=resultado&nrSeq=29932@1. Acesso em 
30.07.2024. 

DESTINO. Direção: Dominique Monféry. Produção: Baker Bloodworth e Roy E. 
Disney. Trilha sonora: Armando Dominguez. Los Angeles: Walt Disney 
Studios. 2003 (6 minutos). Projeto idealizado por Salvador Dalí e Walt 
Disney em 1946. 

DIDI-HUBERMAN, G. O que vemos, o que nos olha. Trad. Paulo Neves, 2ª ed. São 
Paulo-SP: Editora 34, [1992] 2010. 260p.  

ECO, U. Interpretação e superinterpretação. Trad. M. F. & M Stahel, 2ª ed. São 
Paulo: Martins Fontes, 2005. 184p. 

http://www.revistas.usp.br/tradterm
https://m.facebook.com/visitamst/photos/a.161165388655/10158330586558656/?type=3&_rdr
https://m.facebook.com/visitamst/photos/a.161165388655/10158330586558656/?type=3&_rdr
https://www.tdx.cat/handle/10803/113556
https://www.maxwell.vrac.puc-rio.br/colecao.php?strSecao=resultado&nrSeq=29932@1
https://www.maxwell.vrac.puc-rio.br/colecao.php?strSecao=resultado&nrSeq=29932@1


82 
 

TradTerm, São Paulo, v. 47, p. 55-83 
www.revistas.usp.br/tradterm 

FORAN, L. Gadamer and Ricour. In: Rawling, J. Piers.; Wilson, Philip (Ed.) The 
Routledge Handbook of Translation and Philosophy. London/New York: 
Routledge, 2018: 90-103.  

FRANCO, E.; ARAÚJO, V. Questões terminológico-conceituais no campo da 
tradução audiovisual (TAV). Tradução em Revista, n. 11, Rio de Janeiro, 
2011, pp. 1-23. Disponível em 
https://doi.org/10.17771/PUCRio.TradRev.18884. Acesso em 
30.07.2024. 

GADAMER, H. G. Verdade e método: traços fundamentais de uma hermenêutica 
filosófica. Trad. Flávio Paulo Meurer. Petrópolis-RJ: Editora Vozes, 
[1960] 2015. 632p. 

GRONDIN, J. Hans-Georg Gadamer: Uma hermenêutica do acontecimento do 
entendimento. In: Grondin, J. Hermenêutica. Trad. Marcos Marcionilo. 
São Paulo-SP: Parábola Editorial, 2012: 61-80. 

JAKOBSON, R. Aspectos linguísticos da tradução. In: Jakobson, R. Linguística e 
Comunicação. Trad. Izidoro Blikstein e José Paulo Paes, 24ª ed. São 
Paulo-SP: Editora Cultrix, [1959] 2010: 79-91. 

LUQUE COLMENERO, M. O. & SOLER GALLEGO, S. Metaphor as Creativity in Audio 
Descriptive Tours for Art Museums: From Description to Practice. 
Journal of Audiovisual Translation, v. 3, n. 1, 2020, pp. 64–78. 
Disponível em: https://doi.org/10.47476/jat.v3i2.2020.128. Acesso 
30.07.2024.   

MAGALHÃES, C. M. & PRAXEDES FILHO, P. H. L. A neutralidade em audiodescrições de 
pinturas: resultados preliminares de uma descrição via teoria da 
avaliatividade. In: Araújo, V. L. S.; Aderaldo, M. F. (Org.). Os novos 
rumos da pesquisa em audiodescrição no Brasil. Curitiba: CVR, 2013: 
73-87. 

MAGALHÃES, C. M. & PRAXEDES FILHO, P. H. L. Audiodescrições de pinturas são 
neutras? Descrição de um pequeno corpus em português via sistema de 
avaliatividade. In: Pontes, V. O.; Cunha, R. B.; Carvalho, E. P.; Tavares, 
M. G. G. (Org.). A tradução e suas interfaces: múltiplas perspectivas. 
Curitiba: CRV, 2015: 99-130. 

MAGALHÃES, C. M. & PRAXEDES FILHO, P. H. L. Neutrality in audio descriptions of 
paintings: an appraisal system-based study of corpora in English and 
Portuguese. Revista da Anpoll, v. 1, n. 44, Florianópolis, 2018, pp. 279-
298. Disponível em: https://doi.org/10.18309/anp.v1i44.1169. Acesso 
em 30.07.2024. 

MAZUR, I. & CHMIEL, A. Audio description made to measure: reflections on 
interpretation in AD based on the pear tree project data. In: Ramael, 
A.; Orero, P.; Carrol, M. (Ed.). Media for All 3: Audiovisual Translation 
and Media Accessibility at the Crossroads. New York: Rodopi, 2012: 173-
188. 

http://www.revistas.usp.br/tradterm
https://doi.org/10.17771/PUCRio.TradRev.18884
https://doi.org/10.47476/jat.v3i2.2020.128
https://doi.org/10.47476/jat.v3i2.2020.128.%20%20Acesso%20em%2030.07.2024
https://doi.org/10.18309/anp.v1i44.1169


83 
 

TradTerm, São Paulo, v. 47, p. 55-83 
www.revistas.usp.br/tradterm 

NATIONAL GALLERY OF ART. Die, modelo 1962, fabricado 1968. Tony Smith 
(escultor) 1912-1980. Disponível em 
https://www.nga.gov/collection/art-object-page.127623.html. Acesso 
em 30.07.2024. 

SOLER GALLEGO, S. Defining subjectivity in visual art audio description. Meta, v. 
64, n. 3, Montreal, dez. 2019, pp. 708–733. Disponível em: 
https://doi.org/10.7202/1070536ar. Acesso em 30.07.2024.  

STEFANINI, M. W. No limiar da subjetividade: considerações sobre a 
audiodescrição. [Dissertação de Mestrado. Departamento de Linguística 
Aplicada, Universidade Estadual de Campinas]. Repositório da Produção 
Científica e Intelectual da Unicamp, 2020. 174p. Disponível em: 
https://repositorio.unicamp.br/acervo/detalhe/1129421. Acesso em 
10.12.2024.  

VERCAUTEREN, G. Can relevance-oriented insights in film editing techniques help 
audio describers prioritize information? MuTra: LSP Translation 
Scenarios, v. 30, Vienna, 2007. 

VERCAUTEREN, G. & ORERO, P. Describing Facial Expressions: much more that 
meets the eye. Quaderns. Revista de Tracció, n. 20, Barcelona, 2013, 
pp. 187-199. Disponível em: 
https://www.raco.cat/index.php/QuadernsTraduccio/article/view/26
5460/. Acesso em 30.07.2024. 

VIGATA, H. S. Descrição e interpretação: duas possibilidades do audiodescritor? 
Tradução & Comunicação: Revista Brasileira de Tradutores, n. 25, São 
Paulo, 2012, pp. 23-32. Disponível em: 
https://www.academia.edu/9573262/Descri%C3%A7%C3%A3o_e_interp
reta%C3%A7%C3%A3o_duas_possibilidades_do_audiodescritor. Acesso 
30.07.2024. 

http://www.revistas.usp.br/tradterm
https://www.nga.gov/collection/art-object-page.127623.html
https://doi.org/10.7202/1070536ar
https://repositorio.unicamp.br/acervo/detalhe/1129421
https://www.raco.cat/index.php/QuadernsTraduccio/article/view/265460/
https://www.raco.cat/index.php/QuadernsTraduccio/article/view/265460/
https://www.academia.edu/9573262/Descri%C3%A7%C3%A3o_e_interpreta%C3%A7%C3%A3o_duas_possibilidades_do_audiodescritor
https://www.academia.edu/9573262/Descri%C3%A7%C3%A3o_e_interpreta%C3%A7%C3%A3o_duas_possibilidades_do_audiodescritor

