
Tempo Social

Revista de Sociologia da usp

Trabalho realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de 

Pessoal de Nível Superior – Brasil (Capes) – Código de Financiamento 001. 

1

2025

vol. 37, n. 2

e2025229343

Editor
Alexandre B. Massella

•  Artigos  •

Texto recebido em 06/09/2024

Aprovado em 05/06/2025

doi 10.11606/0103-2070.ts.2025.229343

Amor, gênero, branquitude e poder nas sociedades 
de matriz simbólica ocidental

Rhuann Fernandes
Universidade Estadual do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, Brasil

https://orcid.org/0000-0001-5012-5352

Marília Moschkovich
Universidade de São Paulo, São Paulo, Brasil 

https://orcid.org/0000-0001-6684-0078

Introdução

O filme Isn’t it romantic?, dirigido por Todd Strauss-Schulson e produzido pela Net-
flix, lança um olhar lúdico, mas direto, sobre as convenções e clichês das comédias 
românticas, expondo como narrativas do tipo muitas vezes reforçam estereótipos de 
gênero. O filme é centrado em Natalie, interpretada por Rebel Wilson, uma arquiteta 
que, após um ferimento na cabeça, vê-se presa em uma realidade que espelha os filmes 
românticos que ela despreza. Na realidade alternativa, Natalie não é reconhecida 
por suas habilidades como arquiteta ou por sua inteligência, mas por sua capacidade 
de encontrar “o amor de sua vida”. Em essência, sua feminilidade é reduzida a seus 
relacionamentos românticos, refletindo as normas sociais que costumam equiparar 
o valor de uma mulher ao seu status de relacionamento – contanto que esse relacio-
namento seja, é claro, com um homem cisgênero.

Os estereótipos de gênero, perpetuados pela comédia romântica, são apresentados 
com força total. As mulheres são mostradas como recipientes passivos de grandes ges-
tos românticos, enfatizados pelo papel de Natalie como a “donzela em perigo”. Blake 
(Liam Hemsworth), sujeito de interesse amoroso da protagonista, é retratado como 
o “homem perfeito” – branco, cisgênero, heterossexual, rico, charmoso, confiante 



2 Tempo Soc., São Paulo, vol. 37, n. 2, 2025  e2025229343

Amor, gênero, branquitude e poder nas sociedades de matriz simbólica ocidental

de si e decidido –, sustentando a expectativa de gênero do que podemos chamar, a 
partir de Illouz (2011) e hooks (2004), de um estoicismo emocional masculino1.

Por um lado, a narrativa do longa aponta, de modo crítico, como muitos filmes 
dos gêneros comédia romântica, romance e teen operam com a ideia e a represen-
tação de que o namoro e/ou casamento são o principal meio pelo qual as mulheres 
alcançam autoestima e identidade, salientando o caráter feminilizado do casamento 
monogâmico vinculado ao amor romântico. Além disso, indica como a noção de 
amor em sociedades de matriz simbólica ocidental deve ser entendida como circuns-
crita às relações de gênero2. Por outro lado, a história trazida no filme demonstra a 
associação do discurso emotivo ao universo feminino na “etnopsicologia euroame-
ricana”, de modo que as qualidades que definem o emocional também definem as 
mulheres (Lutz, 1990).

Para Lutz (1990), qualquer discurso sobre emoção é, mesmo que implicitamente, 
um discurso sobre gênero. Segundo ela, há um “senso comum ocidental” sobre as 
emoções, que pode ser mais bem compreendido com base no conceito de etnop-
sicologia: um conjunto de ideias compartilhadas por grupos humanos acerca das 
emoções; ou seja, trata-se de uma categoria que explica o modo como um grupo 
entende suas experiências emocionais, seja a emoção em si, sejam emoções específicas.

Conforme Bispo e Coelho (2019), essa etnopsicologia é organizada em torno de 
duas oposições: emoção-razão e emoção-distanciamento, que promove a distinção 
entre os gêneros, estabelecendo diferentes padrões emocionais para mulheres e ho-
mens. Na primeira oposição, a emoção é o polo negativo, associada ao feminino e 
desvalorizada devido à sua ligação com o descontrole, sendo simultaneamente uma 
fonte de perigo (para os outros) e de vulnerabilidade (para si própria). Por outro 
lado, a razão é o polo positivo, atributo do masculino, valorizado por sua associação 
com o autocontrole e o controle do mundo. Na segunda oposição, a valoração se 

1.	 A não inclinação à “vulnerabilidade”, em grande medida, contribui para a naturalização da figura do 
“homem atraente”, caracterizado dentro de uma masculinidade hegemônica, como controlado, frio, 
racional, inatingível e, portanto, de uma personalidade dita “forte”. Esse seria, segundo Illouz (2011), o 
papel do homem considerado “desejável” no senso comum. Já o conceito “estoicismo emocional”, con-
forme hooks (2004), refere-se à tendência de suprimir ou minimizar a expressão de emoções, particu-
larmente aquelas percebidas como fracas, tais quais medo, tristeza ou dor. O termo é associado a normas 
masculinas tradicionais, em que meninos e homens são socializados para esconderem suas emoções e 
manterem um “exterior estoico” e imperturbável.

2.	 O conceito de “sociedades de matriz simbólica ocidental” é proposto e discutido em Moschkovich 
(2022) como uma forma de, ao mesmo tempo, recusar o conceito de “Ocidente” com suas implicações 
políticas e empíricas, e assumir que sociedades que sofreram exploração colonial também carregam 
elementos impostos pelo “Ocidente” em lugares centrais de sua normatividade simbólica. Esse conceito 
também se opõe de certa maneira às noções mais comuns de “Norte” e “Sul” globais, quando da abor-
dagem de estruturas simbólicas.



3Tempo Soc., São Paulo, vol. 37, n. 2, 2025  e2025229343

Rhuann Fernandes e Marília Moschkovich

inverte: a emoção, ainda vinculada ao feminino, agora é vista como uma força de 
empatia e solidariedade em relação à dor alheia, sendo, portanto, valorizada (Bispo 
e Coelho, 2019).

Produtos midiáticos como esses representam uma tecnologia de gênero pode-
rosa (Lauretis, 2019), na medida em que não apenas expressam os valores, ideais e 
estereótipos de gênero (como em um espelho), mas têm o caráter performativo, isto 
é, criam, incitam, reiteram, reforçam, interpelam e produzem esses valores e suas 
representações, justificando, por vezes implicitamente, as desigualdades de gênero 
e reproduzindo as hierarquias sociais existentes.

Nesse sentido, tais tecnologias operam como formas de regulação de gênero (Bu-
tler, 2014), sendo fundamentais na configuração da subjetivação. Assim, propomos 
que investigar o amor em sociedades de matriz simbólica ocidental é uma forma de 
destacá-lo como experiência social capaz de elucidar as vivências dos gêneros em 
sociedade e no exercício de suas sexualidades, como processo de tornar-se sujeito no 
laço social. Encaminhamos esta análise, porém, mirando a política da vida social, no 
lugar de uma psicologia do indivíduo (Ahmed, 2014).

Este texto é um ensaio de revisão bibliográfica e está estruturado em três partes. 
A primeira aborda o amor e seus principais traços em sociedades de matriz simbólica 
ocidental, apontando para como foi produzida, diferentemente de outros contextos 
socioculturais, uma gramática que vincula amor e casamento. Na segunda parte, 
exploramos como tais características do amor atravessam as relações de gênero, 
verificando implicações em termos de desigualdades. Encerramos com uma breve 
reflexão sobre amor romântico e branquitude.

Amor e casamento em sociedades de matriz simbólica ocidental

Desde a primeira vez que foi encenada, no século xvi, a tragédia Romeu e Julieta 
tem servido como base e referência para a representação imagética de inúmeros 
casais, sobretudo os que amam e querem afirmar seu direito sobre esse sentimento, 
independentemente dos pesos e das forças contrários. Esse “mito de origem do 
amor romântico” deve ser pensado à luz da moderna noção de indivíduo, na qual se 
tem a submissão do ser pela incontrolável força do amor e suas determinações. Na 
verdade, essa narrativa só tem sentido no universo de valores individualistas (Araújo 
e Viveiros de Castro, 1977).

Rezende e Coelho (2010) sugerem, então, que tratemos Romeu e Julieta para 
além de um mito de origem do amor moderno. Isso porque a tragédia desenvolve 
certos aspectos que a transcendem, formulando percepções bem singulares acerca 
do amor presentes no imaginário social ocidental até hoje. Não à toa, algumas das 



4 Tempo Soc., São Paulo, vol. 37, n. 2, 2025  e2025229343

Amor, gênero, branquitude e poder nas sociedades de matriz simbólica ocidental

ideias presentes na trama são comuns em várias produções discursivas atuais, como 
músicas e filmes, no universo da comunicação de massas (Lázaro, 1996). Por isso, 
seria mais coerente interpretar a tragédia, sobretudo ao considerar o conceito de 
mito, como uma “matriz cultural” que dissemina a ideia de amor que arrebata, algo 
mágico e sobrenatural.

Todavia, comenta Lobato (2012), a transformação de Romeu e Julieta em 
ilustrações alegóricas do amor romântico não significa que William Shakespeare 
(1564-1616) tenha sido o inventor não anunciado do amor romântico moderno. 
Segundo a autora, na própria Inglaterra, ainda no século xiii, já ocorriam casamentos 
por amor em razão da ideia de “escolha individual”. Além disso, o amor romântico 
não foi dominante em todos os países, sendo a noção de amor, em geral, debatida e 
tensionada fortemente no interior da Europa, onde ocorreram inúmeros dissensos 
entre as literaturas românticas acerca do amor e de suas características.

Somente no final do século xviii, o amor conjugal/amor romântico entra em 
cena, inserindo-se, por meio da literatura, nos demais países da Europa. Porém, a 
institucionalização do “amor moderno” ou do “amor romântico” não se deu pacifi-
camente, ocorrendo justamente por intermédio do processo de individualização ca-
racterístico da sociabilidade burguesa que foi progressiva e desigualmente distribuído 
dentro da Europa, fazendo com que as premissas patriarcais feudais coexistissem ou 
conflitassem com essa individualização (Rougemont, 1988). Ou seja, com a gradativa 
entrada e consolidação dos valores individualistas, sobretudo através das revoluções 
burguesas e da instituição familiar nos moldes correspondentes, vemos também o 
desenvolvimento e a consagração do amor romântico que ocorre em torno da fixação 
da noção de indivíduo, de um suposto “eu interior” autêntico.

De fato, como sugere Clardy (2018), durante a maior parte da história euroa-
mericana o amor desempenhou pouco ou nenhum papel nos casamentos. Teria 
sido somente nos séculos xvii e xviii que progressivamente se construiu um 
certo impulso para casamentos por amor no lugar de casamentos arranjados com 
base em patrimônio ou status. Essa mudança se intensificou na medida em que as 
inovações na indústria foram estabelecendo uma classe média urbana e o modelo 
de família foi sendo adaptado. Clardy (2018) aponta, ainda, que nos séculos xix e 
sobretudo xx, conforme o movimento pelos direitos das mulheres ganhava força, 
as convenções sobre amor e casamento também se transformaram: cada vez mais, 
o casamento passou a ser buscado como um contrato pessoal entre duas pessoas 
supostamente iguais e livres, em busca de amor, estabilidade e felicidade. Essas 
transformações reverberam ainda as proposições de Foucault (2007) sobre a ma-
neira como a família se constitui nesse mesmo processo histórico como espaço de 
regulação da sexualidade.



5Tempo Soc., São Paulo, vol. 37, n. 2, 2025  e2025229343

Rhuann Fernandes e Marília Moschkovich

O trabalho de Luhmann (1991) também compreende uma convergência entre 
as ideias de amor construídas na Europa nos últimos séculos e o desenvolvimento do 
grau de individualização. Segundo o autor, esse exercício é realizado considerando 
aspectos macroestruturais, como a adaptação entre capitalismo, individualismo e 
conjugalidade, imprescindíveis para a concepção de amor erótico-sexual e a consa-
gração do ideal de família monogâmica. O amor serviria, então, como parâmetro 
das relações que se materializariam na esfera da conjugalidade, “[…] tornando-se o 
fundamento do casamento, esse se torna mérito sempre renovador do amor” (Luh-
mann, 1991, p. 187).

Para Luhmann (1991), o amor romântico pode ser compreendido, em resumo, 
como uma suposta atração acentuada que circunscreve o enaltecimento do outro 
numa dimensão erótica, formulando uma expectativa mutuamente consentida de 
permanência com o parceiro por um tempo indeterminado, de preferência infindá-
vel. Nessa perspectiva, “se espera que o sujeito fique sempre à mercê de uma paixão, 
contra a qual nada se pode fazer antes de mergulhar numa relação amorosa profunda” 
(Luhmann, 1991, p. 71).

Ao falar de um ethos do amor romântico presente nas gramáticas sociais ociden-
tais, Giddens (1993) o entende como a capacidade de firmar um vínculo emocional 
durável com o outro, cujo suporte são os atributos intrínsecos do próprio vínculo. O 
autor ressalta a importância de diferenciar o “amor romântico” do “amor apaixonado”. 
Enquanto o primeiro seria um fenômeno culturalmente mais específico e localizado, 
o segundo seria um fato relativamente universal:

o amor-paixão seria marcado por um sentido de urgência que o coloca à parte das rotinas 

da vida cotidiana, com a qual tende a entrar em conflito, pois sua intensidade pode levar os 

indivíduos a ignorarem suas obrigações habituais, perturbar suas relações pessoais e gerar 

um “esmagamento do eu”, uma inclinação ao radicalismo e à realização de sacrifícios. É, as-

sim, um sentimento que tende a ser visto como perigoso. O amor romântico, um elemento 

da modernidade ocidental, apesar de manter algo do encantamento do amor-paixão, seria 

acompanhado também pelas noções de exclusividade e eternidade, as quais lhe conferem 

uma estabilidade ou durabilidade que o credenciam a servir de base para o casamento nesse 

contexto sócio-histórico (Rios e Coelho, 2020, p. 9).

Em diálogo com alguns desses aspectos, Lobato (2012) enxerga uma ambiguidade 
na definição do que seja considerado amor. Ao reconhecer isso, a autora defende não 
ser possível reduzi-lo a um acontecimento peculiar das sociedades de matriz sim-
bólica ocidental. O amor, afirma ela, poderia ser visto em contextos não ocidentais. 
Mas, quais seriam então as particularidades deste amor de que falamos aqui, nesse 



6 Tempo Soc., São Paulo, vol. 37, n. 2, 2025  e2025229343

Amor, gênero, branquitude e poder nas sociedades de matriz simbólica ocidental

conjunto específico de sociedades? Conforme a autora, o diferencial neste caso seria 
uma prescrição ideológica de que se apaixonar é alicerce extremamente apetecível 
para o namoro e o casamento. Assim, sua restrição às sociedades de matriz simbólica 
ocidental torna-se mais coerente. Em torno disso, ela propõe, assim como Giddens 
(1993), a diferenciação entre “paixão amorosa”, visualizada em outros contextos 
culturais, e “amor romântico”, circunscrito à experiência ocidental ou ocidentalizada.

Uma vez que o propósito enunciado neste texto é refletir sobre a forma particular 
de amor em sociedades de matriz simbólica ocidental, não podemos ignorar outras de 
suas características que apoiam a configuração, manutenção e operação dessas parti-
cularidades – como é o caso da sua também particular forma de organizar o gênero.

Amor romântico, gênero e poder

O Gênero é, como o amor, uma construção que se repete com diferenças e caracterís-
ticas particulares de cada sociedade que o opera. Diferente do amor – que parece ser 
uma categoria específica de construções simbólicas mais amplas –, porém, o Gênero é 
um sistema. Entre os trabalhos de Connell e Pearse (2015) e Butler (2003), é possível 
arriscar uma definição coerente, delineando que Gênero é um sistema simbólico que 
organiza as práticas corporais, eróticas e sexuais no que tange à arena reprodutiva 
como parte da vida social.

Butler (2003) propõe, ainda, que o gênero é produzido como performance, po-
dendo qualquer um de seus conjuntos de práticas se dar em qualquer um dos tipos 
de corpo – uma oposição à ideia de que cada corpo corresponda a uma ou outra 
categoria particular de gênero, conforme define a norma nas sociedades de matriz 
simbólica ocidental. Desse modo, o corpo é interrogado e não mais avaliado como 
um dado da natureza humana, mas sim como uma superfície politicamente regulada.

Ou seja, o gênero serve para gestão dos corpos, pois, por meio de normas especí-
ficas transmitidas no processo das “regulações de gênero” (Butler, 2014), se delineia 
o que é correto/adequado para cada pessoa em razão de uma análise (mediada pelo 
próprio sistema de gênero) de seu corpo, em particular genitália, ao nascer. É na 
performance dessas práticas específicas segundo a categoria de gênero à qual, em 
tese, se pertence, que as próprias noções de feminino e masculino como polos, por 
exemplo, são efetivadas socialmente. Neste sentido, considerando os efeitos de sub-
jetivação já pontuados anteriormente neste texto, é que amor e gênero se encontram.

Com efeito, Giddens (1993) destaca que o amor romântico é essencialmente 
feminilizado, estando relacionado ao reconhecimento das mulheres com a esfera 
privada. Quer dizer, nas sociedades de matriz simbólica ocidental, o universo afetivo 
e íntimo seria um território associado à feminilidade e às mulheres. A prominência do 



7Tempo Soc., São Paulo, vol. 37, n. 2, 2025  e2025229343

Rhuann Fernandes e Marília Moschkovich

ethos do amor romântico no contexto ocidental deve ser pensada em virtude de um 
conjunto de transformações ocorridas ainda no fim do século xviii (Giddens, 1993).

Nesse contexto, com o advento da industrialização temos três fatores que pare-
cem ter influenciado esse processo: a) criação do lar e alteração do papel dos pais na 
criação dos filhos; b) formulação da infância; c) invenção da maternidade moderna. 
Essas três características, articuladas e integradas, assentaram a divisão essencial da 
família burguesa.

Como destaca Badinter (1985), antes, o homem estava no centro do sistema de 
produção. Contudo, com a separação entre lar e local de trabalho haveria, progressi-
vamente, um enfraquecimento de seu poder e de seu domínio patriarcal direto sobre 
a família. Na segunda metade do século xix, ocorre um acentuado declínio de seu 
controle neste âmbito e, com isso, uma substituição gradativa da autoridade patriarcal 
pela afeição incondicional da maternidade, justamente em um momento em que a 
demonstração de afeto entre pais e filhos é algo que começa a ganhar valor, por conta 
da família conjugada (inteiramente reduzida): “a idealização da mãe foi parte inte-
grante da moderna construção da maternidade, e sem dúvida alimentou diretamente 
alguns dos valores propagados sobre o amor romântico” (Giddens, 1993, p. 53).

Nesse momento, o cuidado com o lar e com os filhos se firma como responsabili-
dade das mulheres, a partir do pressuposto de que a criança necessitava de atenção a 
longo prazo para desenvolver melhor suas capacidades emocionais e sair da condição 
de vulnerável (Ariès, 2014). O discurso corrente afirmava que a mãe, sendo mulher, 
teria uma espécie de virtude essencializada, um dom para cuidar da infância. Para 
Badinter (1985) e Giddens (1993), o amor familiar foi substancialmente feminili-
zado, sendo cada vez mais ligado ao casamento e aos cuidados por parte da esposa, 
tão mais “respeitável” quanto mostrasse aptidão para o trabalho de cuidado do lar, 
do marido e dos filhos. Dessas circunstâncias, é construído um padrão duplo de 
experiência do feminino: sonhos melosos de maternidade e esperanças de amor 
eterno, o que faz com que as mulheres sejam incentivadas e até mesmo forçadas a 
colocarem o casamento como objetivo primário de suas vidas.

Segundo a argumentação de ambos os autores, junto a essa idealização foram 
adicionadas premissas entendidas como naturais, em que a imagem de “esposa-mãe” 
– totalmente fixada no imaginário popular ocidental – tonificou a norma binária 
da matriz heterossexual, principal operador do sistema de gênero nas sociedades 
de matriz simbólica ocidental. A mulher ficaria, nesse sistema, encarregada de de-
terminadas atividades — inclusive a atividade de demonstrar certos sentimentos 
– pois possuiria traços e qualidades intrínsecas a seu gênero que a levariam a tal. 
De acordo com Giddens (1993), a divisão do trabalho sexual fez com que a mulher 
cumprisse funções e exigências domésticas, e o homem, por outro lado, dominasse 



8 Tempo Soc., São Paulo, vol. 37, n. 2, 2025  e2025229343

Amor, gênero, branquitude e poder nas sociedades de matriz simbólica ocidental

o trabalho remunerado. Nessa direção, o casamento passava a ser uma espécie de 
confinamento da sexualidade feminina, interpretada como um troféu pelo homem 
que a conquistou. Essa explicação, contudo, parece não satisfazer totalmente as 
dinâmicas complexas que se desenrolaram com a dinamização da modernidade 
capitalista, ocorrida desde então.

Ora, Badinter (1985) considera que, com a consolidação do capitalismo, há 
uma novidade para as sociedades de matriz simbólica ocidental: a ideia de mobili-
dade social. Como fazer, então, para que uma parcela da população fique alheia a 
essa suposta mobilidade? Segundo sua linha de raciocínio, as diferenças físicas são 
progressivamente recuperadas como justificativa para a desigualdade produzida 
socialmente. A diferenciação entre público e privado fica entendida, especialmente 
num esquema de gênero interno da branquitude: os homens brancos seriam os 
responsáveis pela vida pública, enquanto as mulheres brancas ficariam presas ao 
ambiente privado e doméstico, vistas como naturalmente cuidadoras por vocação, 
e assim colocadas em desprestígio.

As ideologias examinadas e descritas por Badinter (1985) não só produziram, 
como também embasaram uma tríade eficaz na matriz simbólica ocidental: o entre-
laçamento entre amor, casamento e maternidade, cujo pano de fundo é o cultivo do 
sentimento supostamente “verdadeiro” e “autêntico”, o que Friedan (1971) chamou, 
já na segunda metade do século xx, de “mística feminina”, que define a mulher em 
termos de um papel amplamente maternal e doméstico. A autora investiga como 
foram mantidas e reconstruídas essas normas sociais que definiram a mulher a partir 
de uma existência supostamente frívola, consumista, devotada ao lar, ao marido e aos 
filhos, à qual estaria fadada. Seus argumentos põem em evidência a onipresença da 
assimetria de poder nas relações de gênero, procurando contrariar e desestabilizar a 
universalidade da associação que se tem entre o feminino, o amor e a maternidade, 
e que legitima a ideia de que a mulher se mantenha nessa posição em relação ao 
cuidado com a infância e o lar.

Para Friedan (1971), nos países centrais do capitalismo, as mulheres são afetadas 
em suas aspirações e diminuídas em prol do ideal de família. Para a autora, o ethos 
do amor romântico as coloca no lar, pactuando radicalmente com o machismo des-
sas sociedades. Ela aponta que o amor tem caráter mistificador e ilusório, que serve 
de base para encobrir a opressão feminina sofrida no âmbito doméstico. Ela afirma 
que o amor, nas sociedades que aqui chamamos de sociedades de matriz simbólica 
ocidental, deve ser pensado como instrumento da dominação masculina, havendo 
um intenso diálogo entre o sentimento amoroso e o poder.

Isso acontece pelo fato de Friedan (1971) entender que a mistificação desenvolvida 
em torno da socialização das mulheres é uma camuflagem para negar a existência do 



9Tempo Soc., São Paulo, vol. 37, n. 2, 2025  e2025229343

Rhuann Fernandes e Marília Moschkovich

poder masculino – hoje pontuamos: poder dessa masculinidade que é cisgênera e 
branca –, relativo aos aspectos políticos, econômicos e sexuais. A ideia de “casamento 
por amor”, tido como objetivo central da vida de homens e mulheres, com o ideal de 
felicidade e de bem-estar é, a seu ver, prejudicial apenas às mulheres.

Nessa mesma linha, Beauvoir (2019) afirma que o ideal de “felicidade” por meio 
do casamento, em uma sociedade machista, também é ideologia. Sendo assim, para a 
autora francesa, a ideologia do casamento estabelece que as mulheres só seriam felizes 
quando também atendessem os anseios do marido, o que cria um efeito de coação 
para que sejam “musas” desejadas. Passíveis de receberem o amor dos homens, há a 
promessa de que seriam felizes. A felicidade, para as mulheres, seria, nessa perspectiva, 
dependente de serem amadas por um homem que esteja ao seu lado nessa posição 
de marido (e lugares correlatos).

Friedan (1971) destaca que, nesse contexto sócio-histórico e cultural particular, 
acredita-se que a ideia de casamento por amor faria com que o homem tratasse a 
mulher que ama como o centro de sua vida. Por essa razão, ambos estariam suposta-
mente em pé de igualdade, já que o homem não poderia mais inferiorizar a mulher 
devido a sua importância, e a mulher, em tese, pode decidir com quem se casar, tendo 
o direito de fazer ouvir suas decisões e anseios, exigindo o respeito a sua dignidade 
e sua liberdade.

A autora ataca essa ideia de “democratização” presente no amor romântico, tratado 
no senso comum como um amor igualitário em que os amantes têm escolhas, mas 
que, para ela, não passa de mera aparência, sugerindo que o tratemos como “aparên-
cia romântica” em vez de “amor”. Esse ponto de vista propõe que o casamento por 
amor, na verdade, diminuiria as potencialidades humanas mais criativas, impondo 
normas de subjugação feminina, embora tenha surgido como aparato de combate 
e desobrigação com os constrangimentos e limites impostos pelos matrimônios 
também tradicionais e hierárquicos.

Baseadas nesses argumentos, Friedan (1971) e Beauvoir (2019) se perguntam se o 
“anseio pelo amor” não poderia funcionar como mecanismo de opressão, e produção 
de desigualdades de gênero. Isso porque as autoras entendem que o desejo por este 
sentimento situa a mulher no lar, em diálogo direto com a domesticidade. O desejo 
de amar, concretizado livremente pela mulher, coloca-a numa encruzilhada entre 
amor, casa e filhos em um nível tão alto que esses elementos passam a ser o principal 
foco de sua vida. Desse modo, a posição das autoras é a de que a escolha pelo amor, 
entre as mulheres, é realizada em detrimento de um projeto de vida próprio. Por 
outro lado, as mulheres que se adaptam à mística feminina, mas ao mesmo tempo 
querem algo a mais para além dessa “vida de casada”, vivem aquilo que Friedan (1971) 
definiu como “o problema sem nome”.



10 Tempo Soc., São Paulo, vol. 37, n. 2, 2025  e2025229343

Amor, gênero, branquitude e poder nas sociedades de matriz simbólica ocidental

O fenômeno é tratado como uma espécie de vazio existencial, uma angústia, um 
“desejo indefinido”. Conforme diz Beauvoir (2019), tais mulheres vivem um paradoxo 
da predileção entre serem aceitas pelos outros, terem segurança e estabilidade, e serem 
amadas como nunca, de um lado, e o desenvolvimento de seus potenciais, o que as 
faria tomar compromisso com a sociedade ou com o futuro, de outro. A escolha de 
um polo anula o outro, gerando insatisfação por parte das mulheres que vivem com 
a ausência de edificação dessas potencialidades, uma vez que não podem ser supridas 
por um casamento perfeito, pelo alto padrão de vida ou por filhos.

Beauvoir (2019) entende que assim as mulheres se desfazem de sua personalida-
de e individualidade, renunciando a projetos pessoais para viverem o que Friedan 
(1971) chamou mais tarde de “mística feminina”. Cabe notar que, junto ao com-
ponente de classe social dessa construção (marcada pela relação entre casamento e 
padrão de vida, herança, dote etc.), há também um componente racial indissociável 
desse debate.

Amor e branquitude

A análise das normas conjugais nas sociedades de matriz simbólica ocidental exige 
uma articulação refinada entre os estudos críticos sobre branquitude e as formas pelas 
quais tais normas são produzidas, mantidas e naturalizadas por meio da colonialidade 
do poder e das racionalidades capitalistas. A branquitude, enquanto tecnologia de 
racialização que se constitui como norma silenciosa e universalizada, opera como 
referência implícita para os modelos de família, conjugalidade e afetividade que es-
truturam o imaginário ocidental moderno. Essa condição normativa da branquitude 
se entrelaça com a imposição de uma lógica conjugal monogâmica, heterossexual, 
nuclear e patriarcal, cuja genealogia histórica está profundamente enraizada nos 
dispositivos coloniais de dominação e nas exigências do capitalismo moderno.

A colonialidade do poder, conceito central desenvolvido por Aníbal Quijano 
(2005), permite compreender como a dominação colonial não se restringiu à di-
mensão territorial ou econômica, mas também implicou a produção de classificações 
sociais hierárquicas com base na raça, no gênero e na sexualidade. A partir da colo-
nização das Américas e da consolidação da modernidade ocidental, instaurou-se um 
sistema de poder que racializou corpos, saberes e afetos, instituindo a branquitude 
como ponto de referência civilizatória. Nesse sentido, o ideal conjugal ocidental – 
fundado na dicotomia público/privado, na separação entre os papéis de gênero e na 
regulação da sexualidade – foi imposto como padrão de humanidade, em detrimento 
das múltiplas formas de convivência e aliança que existiam (e ainda existem) em 
contextos não europeus.



11Tempo Soc., São Paulo, vol. 37, n. 2, 2025  e2025229343

Rhuann Fernandes e Marília Moschkovich

María Lugones (2008), ao aprofundar a noção de colonialidade do gênero, eviden-
cia que o sistema moderno/colonial não apenas racializou os sujeitos, mas também 
impôs uma lógica de gênero binária e hierárquica, que não era constitutiva de muitos 
povos colonizados. Segundo a autora, a colonialidade do gênero foi uma dimensão 
fundamental da dominação colonial, responsável por instituir a heterossexualidade 
compulsória, a masculinidade hegemônica e a desvalorização das formas de sociabi-
lidade que escapavam a esse paradigma. Nesse contexto, a branquitude (entendida 
como regime de visibilidade e de poder) sustenta-se na repetição performativa de 
normas de gênero e sexualidade que naturalizam a família monogâmica e o amor 
romântico como modos legítimos de relação. A reprodução dessa lógica se dá não 
apenas nos discursos institucionais, mas também nas práticas cotidianas e nos afetos 
racializados que configuram o campo amoroso.

Complementarmente, a crítica de Oyèrónkẹ Oyěwùmí (2021) à universaliza-
ção do gênero como categoria analítica lança luz sobre o caráter eurocêntrico das 
teorias sociais que tomam o patriarcado e a heteronormatividade como estruturas 
invariantes. Em sua pesquisa sobre os iorubás, Oyěwùmí (2021) demonstra que o 
gênero, tal como concebido na modernidade ocidental, não era a base da organização 
social em sociedades africanas pré-coloniais, sendo introduzido como instrumento 
de dominação simbólica e epistemológica pelo colonialismo europeu. Essa crítica é 
fundamental para descolonizar o pensamento sobre família e sexualidade, permitindo 
reconhecer que os arranjos conjugais e as práticas afetivas são atravessados por regimes 
raciais e epistêmicos que privilegiam a experiência branca ocidental como norma.

Dessa forma, incorporar uma leitura decolonial à análise das normas conjugais 
heteronormativas possibilita evidenciar que tais modelos são frutos de uma história 
de imposição, apagamento e domesticação de formas outras de amar, de se relacionar 
e de constituir alianças. A branquitude, como norma encarnada nos corpos, afetos e 
relações, opera silenciosamente na produção da inteligibilidade amorosa, definindo o 
que é reconhecido como vínculo legítimo e o que é relegado à margem da cidadania 
afetiva. Portanto, pensar o amor levando em conta essa óptica implica desestabilizar 
os alicerces da normatividade branca, patriarcal e capitalista, abrindo caminho para a 
afirmação de formas plurais e insurgentes de viver o afeto, o desejo e o compromisso 
ético entre corpos historicamente silenciados.

De fato, diferentes autoras feministas negras criticaram o amor romântico em 
várias frentes, vendo-o como uma construção social que muitas vezes reforça as 
hierarquias raciais e de gênero (hooks, 2021; Collins, 2022; Pacheco, 2013). Ao 
problematizarem esse amor, evidenciaram questões um tanto distintas das apresen-
tadas anteriormente neste ensaio. Os feminismos negros nos ensinam que posições 
sociais como ser negro e mulher não são agregativas, ou seja, da perspectiva das 



12 Tempo Soc., São Paulo, vol. 37, n. 2, 2025  e2025229343

Amor, gênero, branquitude e poder nas sociedades de matriz simbólica ocidental

experiências vividas, não podemos isolar essas categorias; elas sempre e já se cruzam 
(Crenshaw, 1991).

Nessa direção, é preciso lembrar que mulheres brancas tiveram, historicamente, 
preocupações bem diferentes daquelas de mulheres negras e pobres. Por exemplo, 
enquanto mulheres brancas estavam tematizando a domesticidade, mulheres negras 
e pobres limpavam suas casas; trabalhar fora sem a autorização do marido jamais foi 
o centro de reivindicações dessas últimas, que sempre precisaram trabalhar (sendo 
forçadas a isso, muitas vezes) para sobreviver (Ribeiro, 2018). É necessário, então, 
relativizar conceitos e pressupostos que tendem a universalizar as experiências hu-
manas e, em especial, aqui neste ensaio, as femininas.

A afirmação de que as mulheres brancas sempre tiveram acesso a relacionamen-
tos amorosos deve ser entendida em um contexto social em que certos privilégios 
associados à branquitude as favorecem para formar e manter relacionamentos em 
um ambiente menos opressivo (hooks, 2021). Essa asserção não sugere que as mu-
lheres brancas não tenham experimentado lutas, dificuldades ou relacionamentos 
prejudiciais, mas destaca os privilégios sistêmicos indisponíveis para as mulheres 
negras (Pacheco, 2013).

Nos países que se compreendem como ocidentais, e nos sistemas de matriz sim-
bólica ocidental, classificações sociais positivas de beleza, educação, inteligência e 
progresso recaem majoritariamente sobre pessoas brancas. Fanon (2020) já dizia que 
não necessariamente os sujeitos brancos se sentem superiores aos não brancos, mas 
os lugares que ocupam são racialmente demarcados como superiores. Assim, pessoas 
brancas obtêm privilégios simbólicos, mesmo involuntariamente.

Desse modo, mulheres brancas, mesmo pobres, são vistas como mais descoladas, 
cheirosas, bonitas, elegantes, em suma, referência de beleza e status quo adquirido 
simbolicamente pela brancura da pele. Inversamente, mulheres negras convivem com 
a rejeição afetiva, trocadas por mulheres brancas por não serem padrão ou referência 
de beleza. Isso faz com que mulheres negras sejam sexualizadas, por um lado, e as 
afeta em sua autoaceitação, por outro. Ao serem instrumentalizadas apenas para o 
sexo, avaliam-se como indignas de amor. Nessa perspectiva, por vezes, abraçam este-
reótipos sexuais como a única maneira de conseguir a visibilidade desejada, vendo-se 
longe do padrão de pessoa amável (Fernandes, 2022).

O afeto das mulheres negras é visto como inerentemente ligado à resiliência, 
à sobrevivência e apoio à comunidade em que vivem, devido às adversidades que 
enfrentam (hooks, 2021). Isso pode significar que as mulheres negras, historica-
mente, tiveram que priorizar o bem-estar dos outros (seus filhos, seus parceiros, suas 
comunidades etc.) em detrimento de suas próprias necessidades e desejos, criando 
assim uma dinâmica diferente de dar e receber afeto. Por outro lado, as circunstâncias 



13Tempo Soc., São Paulo, vol. 37, n. 2, 2025  e2025229343

Rhuann Fernandes e Marília Moschkovich

gerais das mulheres brancas no contexto do privilégio racial podem ter permitido 
uma diferente compreensão e expressão de amor e afeto. Por exemplo, elas podem 
ter mais espaço para se concentrarem no amor romântico, na realização individual 
ou no amor-próprio, sem as mesmas pressões sistêmicas.

É possível afirmar a participação das mulheres brancas no que Bento (2022) 
chamou de “pacto narcísico da branquitude” com o reforço de padrões estéticos, 
afetivos e eróticos brancos, junto à manutenção do sistema ideológico do amor ro-
mântico. Em alguma medida, isso lhes conferiu historicamente vantagens para além 
do gênero, do casamento, do amor. Ou seja, as práticas concretas de branquitude 
perpassam a sustentação desse sistema, articulando gênero, poder e amor também 
como pilares da dominação racista.

Portanto, as críticas ao amor romântico por parte de feministas negras decorrem do 
entendimento de que as construções sociais do amor falham em dar conta dos desafios 
e experiências únicos das mulheres negras. Collins (2022) e hooks (2021) destacam 
como as ideias sociais de amor foram informadas por ideais eurocêntricos, dominados 
por uma narrativa branca e heterossexual que marginaliza pessoas de cor e outros grupos 
minoritários. Elas argumentam que amor não pode ser separado da interseccionalidade 
de raça, classe e gênero, porque, frequentemente, tal sentimento é discutido enquanto 
noção abstrata e universal, mas sua experiência pode ser drasticamente diferente para 
as mulheres negras por conta do racismo e do sexismo.

Segundo Collins (2022), o conceito de amor romântico, entrelaçado com o 
casamento monogâmico, serve como uma ferramenta de opressão. Trata-se de uma 
herança colonial que opera com a moralidade cristã de controle do corpo e da sexua-
lidade. Os ideais românticos tradicionais, consoante a autora, impõem normas de 
gênero em que as mulheres são passivas, submissas e dependentes, papéis aos quais 
as mulheres negras têm resistido ativamente devido às necessidades materiais, desde 
o fim do escravagismo colonial que fundou a modernidade.

Por conta desses fatores, o medo do abandono e da rejeição manifesta-se, de 
modo mais impetuoso, em mulheres racializadas. Não à toa, muitas dessas pessoas 
sonham com um relacionamento “monogâmico padrão”, pois isso foi negado em 
seus percursos afetivos (Fernandes, 2022). Assim, parte-se de um não-lugar ou “um 
lugar de escassez” para eleger tal formato de relação (Pacheco, 2013). Dessa maneira, 
a monogamia e o ideal do amor romântico, para as mulheres racializadas, parecem 
prometer garantias de estabilidade, profundidade e construção de intimidade com 
o outro. Contudo, juntos produzem esperanças cruéis de relações amorosas impra-
ticáveis em uma prateleira afetiva racista, sexista e classista (Collins, 2022).

Com efeito, Clardy (2018) afirma que a monogamia é um privilégio social 
no contexto do que chama de “sociedades amatonormativas”. Segundo o autor, a 



14 Tempo Soc., São Paulo, vol. 37, n. 2, 2025  e2025229343

Amor, gênero, branquitude e poder nas sociedades de matriz simbólica ocidental

amatonormatividade é a suposição padrão de que relacionamentos monogâmicos 
românticos e geralmente heterossexuais (que levariam ao casamento) são a forma 
ideal de relacionamentos e um objetivo universal a ser atingido.

Na América, a amatonormatividade é o pressuposto dominante sobre relacionamentos ro-

mânticos legítimos; ela funciona como o pano de fundo padrão contra o qual todos os outros 

relacionamentos românticos devem ser comparados. Como resultado, os relacionamentos 

românticos que se desviam do roteiro social padrão são socialmente estigmatizados e seus 

participantes passam a ser vistos como “outros” problemáticos nas discussões (Clardy, 2018, 

p. 42, tradução nossa). 

A amatonormatividade é, portanto, um conceito que descreve a suposição social e 
cultural de que a vida ideal e plenamente realizada deve necessariamente incluir uma 
relação amorosa e romântica, preferencialmente monogâmica (diádica) e duradoura3. 
Segundo Clardy (2018), a amatonormatividade é predominante e funciona para 
privilegiar indevidamente alguns indivíduos em detrimento de outros. Entretanto, 
como a maioria das formas de privilégio social, a presença esmagadora da amato-
normatividade torna-a virtualmente imperceptível para aqueles que a subscrevem e 
dela se beneficiam, sobretudo historicamente.

Clardy (2021) destaca a convergência de múltiplos sistemas de opressão nas in-
tersecções de raça, gênero, relacionamento romântico e sexualidade para evidenciar 
os desafios que mulheres negras atravessam. O autor mostra como a amatonorma-
tividade está implicada na subordinação contínua dos negros, tanto antes, quanto 
depois da escravidão. Para Clardy (2021), o casamento monogâmico funcionou 
como um eixo na construção da branquitude nos Estados Unidos.

3.	 Clardy (2018) explica que este conceito foi desenvolvido pela filósofa Elizabeth Brake (2011) e tem 
ganhado atenção tanto nos estudos de gênero e sexualidade, quanto em debates sobre a diversidade de 
arranjos relacionais e familiares. As características centrais da amatonormatividade são: (a) centralidade 
do amor romântico, colocado como a principal forma de relação interpessoal significativa, frequen-
temente marginalizando outras formas de vínculos afetivos, como amizades, relações familiares não 
românticas e outras conexões sociais; (b) proposição da norma diádica (monogâmica), a partir da qual 
se entende que uma relação ideal deve ser exclusiva entre dois parceiros; (c) expectativa de durabilidade: 
além de monogâmica, a relação idealizada deve ser duradoura, preferencialmente ao longo da vida, 
desconsiderando a validade de relacionamentos que são intensos, porém de curta duração, ou relações 
que não seguem o modelo convencional de “felizes para sempre”; (d) hierarquização das relações: as 
relações amorosas e românticas são consideradas superiores e mais importantes do que outros tipos de 
relacionamento, como amizades ou relações de coleguismo, o que pode levar à desvalorização desses 
vínculos; (e) leis de casamento: a amatonormatividade funciona compulsoriamente porque as relações 
diádicas são incentivadas social, política e economicamente através do casamento monogâmico, reco-
nhecido por lei.



15Tempo Soc., São Paulo, vol. 37, n. 2, 2025  e2025229343

Rhuann Fernandes e Marília Moschkovich

Um exemplo disso, segundo o autor, é a evidência de que o casamento mono-
gâmico funcionou como a base sobre a qual se apoiaram historicamente imagens 
controladoras de mulheres negras como “vadias” e “jezabelas” ameaçadoras4, já que 
tais imagens implicam a participação em relacionamentos sexuais múltiplos e, às 
vezes, simultâneos. Isso sustentaria, segundo ele, as práticas pluralistas de procriação 
que não se importavam com pares monogâmicos, às quais as mulheres negras eram 
forçadas pelas mãos de seus senhores brancos. Além disso, uniões quase matrimoniais 
e cerimônias simulando ou lembrando casamentos eram impostas a pessoas escra-
vizadas à revelia de sua decisão, para assegurar a contínua reprodução de escravos, 
sob o falso pretexto de que tais relações de intimidade eram escolhas dessas próprias 
pessoas (Clardy, 2021).

A experiência histórica da monogamia conjugal é reconhecida pelo autor como 
suturada à branquitude como superior e, de fato, à branquitude como superioridade. 
Clardy (2021) atesta que, nas sociedades de matriz simbólica ocidental, tal institui-
ção tem sido um veículo por meio do qual o poder, o privilégio e a proteção têm se 
condensado de maneiras que reproduzem a violência antinegra.

Considerações finais

Na primeira seção deste artigo, pontuamos que a noção que temos de amor em 
sociedades de matriz simbólica ocidental, como no caso do Brasil, pode ser pensada 
em articulação com o universo simbólico individualista moderno. Mostramos que, 
embora o amor possa ser encontrado em outros contextos, há uma particularidade 
histórica e cultural na estreita associação que tais sociedades operam entre amor e 
casamento. Nessa circunstância, o amor que começa a ser domesticado é indispensável 
para a conjugalidade, o que favorece a concepção de satisfação individual atrelada aos 
enamorados, que se atraem social, física e mentalmente. Esse amor também permite 
uma ruptura do indivíduo com a sua comunidade em direção a um contrato sexual 
que leva em consideração apenas os seus desejos e afetos.

Na segunda parte, apresentamos críticas a essa associação entre o amor e o 
casamento monogâmico como tradição incontornável e supostamente natural, 
situando-o como um arranjo que desprivilegia as mulheres em favor dos homens, 
numa distribuição desigual de poder. Ao mesmo tempo, na terceira e última seção, 
colocamos em evidência a forma como tal dinâmica de poder funciona como um 
pilar de sustentação para um outro sistema de distribuição desigual de poder – a 

4.	 Para entender o conceito de “imagem de controle”, ver Collins (2000). Para se aprofundar nos estereótipos 
raciais de Jezebel, Mammy e Sapphire e os padrões coloniais para mulheres negras, ver Carrera (2021).



16 Tempo Soc., São Paulo, vol. 37, n. 2, 2025  e2025229343

Amor, gênero, branquitude e poder nas sociedades de matriz simbólica ocidental

branquitude –, em um processo contínuo de retroalimentação. Pontuamos assim 
que a conjugalidade e o amor devem ser abordados em uma perspectiva que consi-
dere raça e classe social, além do gênero, já que as mulheres negras, diante de suas 
particularidades e necessidades materiais, abordam esses elementos tecendo outras 
críticas, um tanto distintas das trazidas por mulheres brancas.

Assim, afirmamos que é necessário considerar a heterogeneidade de experiências 
nas categorias de “amor”, “casamento” e “gênero”. Nosso contexto contemporâneo é 
caracterizado por uma constante negociação e renegociação de normas e valores, e 
existem inúmeros indivíduos e comunidades que resistem, redefinem e reformulam 
as narrativas convencionais de amor e casamento para criar alternativas mais equita-
tivas e, quiçá, libertadoras. Portanto, embora a perspectiva do amor como opressão 
de gênero forneça uma lente crítica, ela não é suficiente para englobar a ampla gama 
de experiências e significados associados ao amor e ao casamento, nem todas as suas 
relações com sistemas de poder.

Referências Bibliográficas

Ahmed, Sara. (2014), The cultural politics of emotion. 2nd. ed. Edinburgh, Edinburgh Uni-

versity Press.

Araújo, Ricardo Benzaquen de & Castro, Eduardo Viveiros de. (1977), “Romeu e Julieta e 

a origem do Estado”. In: Velho, Gilberto (org.). Arte e sociedade: ensaios de sociologia da 

arte. Rio de Janeiro, Zahar, pp. 130-169.

Ariès, Philippe. (2014), História social da criança e da família. 2. ed. Rio de Janeiro, ltc.

Badinter, Elisabeth. (1985), Um amor conquistado: o mito do amor materno. Rio de Janeiro, 

Nova Fronteira.

Brake, Elizabeth. (2011), Minimizing marriage: Marriage, morality, and the law. Oxford, 

Oxford University Press.

Beauvoir, Simone de. (2019), O segundo sexo. 5. ed. Rio de Janeiro, Nova Fronteira.

Bento, Cida. (2022), O pacto da branquitude. 3. ed. São Paulo, Companhia das Letras.

Bispo, Raphael & Coelho, Maria Claudia. (2019), “Emoções, gênero e sexualidade: aponta-

mentos sobre conceitos e temáticas no campo da antropologia das emoções”. Cadernos de 
Campo (São Paulo-1991), São Paulo, 28 (2): 186-197, dez. doi http://dx.doi.org/10.11606/

issn.2316-9133.v28i2p186-197. Disponível em https://www.revistas.usp.br/cadernosde-

campo/article/view/165042/158497, consultado em 05/08/2023.

Butler, Judith. (2003), Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade. Rio de 

Janeiro, Civilização Brasileira.

Butler, Judith. (2014), “Regulações de gênero”. Cadernos Pagu, Campinas-sp, Núcleo de Estu-

dos de Gênero-Pagu/Unicamp, 42: 249–274, jan.-jun. doi: https://doi.org/10.1590/0104-



17Tempo Soc., São Paulo, vol. 37, n. 2, 2025  e2025229343

Rhuann Fernandes e Marília Moschkovich

8333201400420249. Disponível em https://www.scielo.br/j/cpa/a/Tp6y8yyyGcpfdbzYmrc-

4cZs/, consultado em 05/08/2023.

Carrera, Fernanda. (2021), “Algoritmização de estereótipos raciais em bancos de imagens: a 

persistência dos padrões coloniais Jezebel, Mammy e Sapphire para mulheres negras”. Palabra 
Clave, 24 (3). doi https://doi.org/10.5294/pacla.2021.24.3.3 Disponível em http://www.

scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0122-82852021000302433, consultado 

em 05/08/2023.

Clardy, Leonard Justin. (2018), “‘I don’t want to be a playa no more’: An exploration of the 

denigrating effects of ‘player’ as a stereotype against African American polyamorous men”. 

AnALize: Journal of Gender and Feminist Studies, 11 (25): 38-60. Disponível em https://

philpapers.org/archive/CLAIDW.pdf, consultado em 30/06/2024.

Clardy, Justin Leonard. (2021), “Toward a progressive black sexual politics: Reading African 

American polyamorous women in Patricia Hill Collins’ black feminist thought”. In: Brooks, 

Ann (ed.). The Routledge companion to romantic love. Abingdon, Routledge, pp. 153-161.

Crenshaw, Kimberle. (1991), “Mapping the margins: Intersectionality, identity politics, and 

violence against women of color”. Stanford Law Review, 43: 93-118.

Collins, Patricia Hill. (2000), Black feminist thought: knowledge, consciousness, and the politicsof 
empowerment. Nova York, Routledge.

Collins, Patrícia Hill. (2022), Política sexual negra: afro-americanos, gênero e o novo racismo. 

Rio de Janeiro, Viaverita Editora.

Connell, Raewyn & Pearse, Rebecca (eds.). (2015), Gênero: Uma perspectiva global. São 

Paulo, nVersos.

Frantz, Fanon. (2020), Pele negra, máscaras brancas. São Paulo, Ubu.

Fernandes, Rhuann. (2022), Negritude e não monogamia: as micropolíticas do amor. Rio de 

Janeiro, Autografia; Faperj/Áfricas.

Foucault, Michel. (2007), História da sexualidade I. Rio de Janeiro, Graal.

Friedan, Betty. (1971), Mística feminina. Petrópolis, rj, Vozes.

Giddens, Anthony. (1993), A transformação da intimidade: sexualidade, amor & erotismo nas 
sociedades modernas. São Paulo, Unesp.

hooks, bell. (2021), Tudo sobre o amor: novas perspectivas. São Paulo, Elefante.

hooks, bell. (2004), The will to change: men, masculinity, and love. Washington, Square Press.

Illouz, Eva. (2011), O amor nos tempos do capitalismo. Rio de Janeiro, Zahar.

Lauretis, Teresa de. (2019), “A tecnologia do gênero”. In: Hollanda, Heloisa Buarque de. (org.). 

Pensamento feminista: conceitos fundamentais. Rio de Janeiro, Bazar do Tempo, pp. 142-184.

Lázaro, André. (1996), Amor: do mito ao mercado. Petrópolis-rj, Vozes.

Lobato, Josefina Pimenta. (2012), Antropologia do amor: do Oriente ao Ocidente. Belo Ho-

rizonte, Autêntica.

Lugones, María. (2008), “Colonialidad y género”. Tabula Rasa, Bogotá, Colômbia, 9: 73-



18 Tempo Soc., São Paulo, vol. 37, n. 2, 2025  e2025229343

Amor, gênero, branquitude e poder nas sociedades de matriz simbólica ocidental

102. Disponível em http://www.scielo.org.co/pdf/tara/n9/n9a06.pdf, consultado em 

26/05/2025.

Luhmann, Niklas. (1991), O amor como paixão: para a codificação da intimidade. Rio de 

Janeiro, Bertrand Brasil.

Lutz, Catherine. (1990), “Engendered emotion: gender, power, and the rhetoric of emotio-

nal control in American discourse”. In: Lutz, Catherine & Abu-Lughod, Lila (orgs.). 

Language and the politics of emotion. Cambridge, Cambridge University Press, pp. 69-91.

Moschkovich, Marilia. (2022), Ebisteme: bissexualidade como epistemologia. São Paulo, 

Linha a Linha.

Oyěwùmí, Oyèrónkẹ. (2021), A invenção das mulheres: construindo um sentido africano para 
os discursos ocidentais de gênero. Rio de Janeiro, Bazar do Tempo.

Pacheco, Ana Cláudia Lemos. (2013), Mulher negra: afetividade e solidão. Salvador, edufba.

Quijano, Anibal. (2005), “Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina”. In: Lan-

der, Edgardo (org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais: perspectivas 
latino-americanas. Buenos Aires, Clacso, pp. 117-142.

Rezende, Cláudia Barcellos & Coelho, Maria Claudia Pereira. (2010), Antropologia das 
emoções. Rio de Janeiro, fgv Ed.

Ribeiro, Djamila. (2018), Quem tem medo do feminismo negro?. Rio de Janeiro, Companhia 

das Letras.

Rios, Fábio Daniel da Silva & Coelho, Maria Claudia Pereira. (2020), “Emoção e masculi-

nidade no universo do futebol no Brasil”. Cadernos Pagu, Campinas-sp, Núcleo de Estudos 

de Gênero-Pagu/Unicamp, 58: 1-35, maio. doi https://doi.org/10.1590/180944492020

00580007. Disponível em: https://www.scielo.br/j/cpa/a/3NrqFKJbqDRxZBG3fmYgF

BK/?format=pdf&lang=pt, consultado em 05/08/2023.

Rougemont, Denis de. (1988), O amor e o Ocidente. Rio de Janeiro, Guanabara.



19Tempo Soc., São Paulo, vol. 37, n. 2, 2025  e2025229343

Rhuann Fernandes e Marília Moschkovich

Resumo

Amor, gênero, branquitude e poder nas sociedades de matriz simbólica ocidental

Este ensaio teórico objetiva discutir as complexidades do “amor romântico” em sociedades de 

matriz simbólica ocidental e suas implicações nas dinâmicas de poder que perpassam gênero e 

raça. O texto está estruturado em três partes: a primeira aborda o amor e seus principais traços em 

sociedades de matriz simbólica ocidental, apontando para como essas produziram, diferentemente 

de outros contextos socioculturais, uma gramática que vincula amor e casamento; na segunda 

parte, exploramos como tais características do amor atravessam as relações de gênero, verificando 

implicações em termos de desigualdades; por fim, encerramos com uma breve reflexão sobre amor 

romântico e branquitude. Os resultados sugerem que os ideais do amor romântico, profunda-

mente enraizados na instituição casamento, perpetuam as desigualdades de gênero, reforçando 

sutilmente estruturas de poder que se articulam a outros marcadores sociais, a exemplo da raça.

Palavras-chave: Monogamia; Gênero; Raça; Amor; Poder.

Abstract

Love, gender, whiteness and power in societies with a Western symbolic matrix

This theoretical essay aims to discuss the complexities of “romantic love” in societies with a 

Western symbolic matrix and its implications for the power dynamics that permeate gender and 

race. The text is structured in three parts: the first addresses love and its main features in societies 

with a Western symbolic matrix, pointing out how these societies have produced, unlike other 

sociocultural contexts, a grammar that links love and marriage; in the second part, we explore 

how such characteristics of love permeate gender relations, verifying implications in terms of 

inequalities; finally, we conclude with a brief reflection on romantic love and whiteness. The 

results suggest that the ideals of romantic love, deeply rooted in the institution of marriage, 

perpetuate gender inequalities, subtly reinforcing power structures that are linked to other social 

markers, such as race.

Keywords: Monogamy; Gender; Race; Love; Power.

Rhuann Fernandes é doutorando no Programa de Pós-Graduação em Ciências Sociais da 

Universidade Estadual do Rio de Janeiro (ppgcis-Uerj), e pesquisador colaborador do Ímpar 

– Laboratório de Estudos Críticos da Família (fflch/usp). E-mail: rhuannfernandes.uerj@

gmail.com.

Marília Moschkovich é professora doutora no Departamento de Sociologia da Faculdade de 

Filosofia, Letras e Ciências Humanas da Universidade de São Paulo (fflch-usp), onde fundou e 

coordena o Ímpar – Laboratório de Estudos Críticos da Família. E-mail: mariliamoscou@usp.br.


