
Artifícios ideológicos do colonialismo na interpretação 
do Brasil de Antonio Candido (1965-1966)

Cairo de Souza Barbosa*
https://orcid.org/0000-0002-5718-3931

Artifícios ideológicos do colonialismo

O ensaio “Nature, élements et trajectoire de la culture brésilienne” (Cândido, 1967) 
foi produzido em 1965 para ser apresentado no Terzo Mondo e Comunità Mondiale 
e Quinta Rassegna del Cinema Latinoamericano, colóquio realizado em Gênova 
(Itália), em 1965, organizado pelo Instituto Columbianum, entidade cultural criada 
pelo padre jesuíta Angelo Arpa (1909-2003). No evento, reuniram-se intelectuais, 
escritores e cineastas europeus, africanos e latino-americanos interessados em ana-
lisar, discutir e problematizar as situações social, econômica e cultural dos países da 
periferia do capitalismo, especialmente da África e da América Latina. Inscrito no 
contexto da Guerra Fria, o evento buscou dar voz ao “terceiro-mundismo”, perspec-
tiva ligada à potencialidade da descolonização afro-asiática e aos desdobramentos 
da Conferência de Bandung (1955)1 (Kalter, 2016), isto é, aos países marcados pela 

*	 Universidade do Estado do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, Brasil.
1.	 A Conferência reuniu 29 países asiáticos e africanos com o objetivo de costurar alianças e projetos 

políticos comuns às regiões do “Terceiro Mundo”, com vistas à promoção da cooperação e como forma 
de oposição à bipolarização da Guerra Fria. Na prática, a conferência representou “o início da tomada 
de consciência em relação ao papel que os novos países independentes deveriam exercer no mundo”, 
fincado na perspectiva de “representar os excluídos, os oprimidos e os rejeitados nas grandes discussões 
internacionais do centro” (Pereira e Medeiros, 2015, p. 124).



246 Tempo Social, revista de sociologia da USP, v. 37, n. 1

Artifícios ideológicos do colonialismo na interpretação do Brasil de Antonio Candido (1965-1966), pp. 245-265

“ferida colonial” (Mignolo, 2005) e à possibilidade de impulsionar a construção de 
expectativas políticas emancipatórias (Bergel, 2019, p. 112).

Para tanto, os debates do evento foram marcados por duas posições intelectuais 
complementares: em primeiro lugar, uma forte crítica ao colonialismo, entendido 
como estrutura de dominação cultural, social, psíquica e mental que se prolongou 
nos territórios americanos, asiáticos e africanos para além do período de ocupação 
sistemática das colônias pelas metrópoles, entre os séculos xv e xix; depois, investiu-
-se fortemente na adoção de uma postura anticolonial, cujo mote principal era tanto 
demarcar uma fronteira entre a Europa e a América Latina/África, ressaltando as 
diferenças e potencialidades contidas na condição periférica, quanto buscar e reforçar 
formas de expressão singulares do Terceiro Mundo2.

Tanto em “Nature, élements et trajectoire de la culture brésilienne”, quanto 
em “Literatura de dois gumes” (1966), ensaio que reverberou os debates geno-
veses, Candido procurou assinalar a crise do colonialismo e adotou uma postura 
anticolonial. Num momento de confluência da retórica terceiro-mundista com o 
desmoronamento das perspectivas construtivas da formação nacional, como sugeriu 
Paulo Arantes (1996, p. 116), em função dos impactos causados pela instauração da 
ditadura militar no Brasil, fruto do golpe de 1964. Nesse contexto, as visões quanto 
ao caráter propriamente positivo da sociedade brasileira deram lugar a releituras que, 
segundo Carlos Guilherme Mota (1978, p. 45), apontaram para uma “revisão dos 
pressupostos desenvolvimentistas” e olharam de forma substancial para os “impasses 
da dependência” que configuram as sociedades de capitalismo periférico. 

Antonio Candido, em contato com esses debates intelectuais, ao se apropriar 
parcialmente desse novo repertório político, intelectual e conceitual, voltou suas 
penas para diversas noções e ideias erigidas por algumas tradições da literatura, do 
pensamento e da historiografia brasileiras. No geral, portanto, seus alvos prioritários 
seriam as interpretações que pouco tensionavam a herança colonial negativa legada 
às sociedades do continente. Para tanto, Candido buscou desvelar como o colonia-
lismo, ao lançar mão de alguns “artifícios ideológicos”, desdobrou-se, no campo das 
representações intelectuais, em formas específicas de ver o passado nacional – com 
foco na discussão sobre as ideias de democracia racial e cordialidade. Por fim, o autor 
produziu uma leitura anticolonial específica sobre a história cultural brasileira, tendo 
como elemento mediador o fenômeno literário. 

O ensaio buscou confrontar diversos discursos hegemônicos que se debruçaram 
sobre algumas das características consideradas centrais na formação da cultura bra-
sileira. Para Candido, as elites intelectuais do país foram responsáveis por construir 

2.	 Para uma análise mais aprofundada do encontro, ver Barbosa, 2024, p. e300302.



247Jan.-Apr.   2025

Cairo de Souza Barbosa

narrativas sobre “nossa civilização”, que, se olhadas em conjunto, representavam, em 
alguns casos, uma espécie de “pensamento bastante desejoso” ou a “projeção ideal 
de uma realidade que só imperfeitamente lhe corresponde” (Candido, 1967, p. 
411). É possível dizer, como veremos adiante, que na visão do autor essas narrativas 
funcionaram como artifícios ideológicos voltados à construção de determinados 
projetos de nação e poder. Para ser mais específico, o crítico buscou analisar o que 
ele considera as “tendências genealógicas” subjacentes às perspectivas historiográficas 
erigidas. Essa “genealogia”, na prática, seria uma operação discursiva que mergulha 
no nosso passado com o objetivo de selecionar elementos de nossa formação capazes 
de justificar determinado objetivo ideológico específico no presente.

Segundo Candido, nessas narrativas encontram-se as bases de discursos “preten-
samente verdadeiros” sobre o Brasil: a ideia de que somos um país vasto formado pela 
mistura de várias raças e pela convergência das suas contribuições culturais, que se 
atrela à visão de que nossa cultura é composta, portanto, por diversas contribuições 
étnicas, de indígenas e africanos e mais tarde italianos, alemães, japoneses etc., que 
confluíram harmonicamente com a ajuda do “colonizador plástico”, o português. 
Além disso, outro discurso seria aquele que reafirma o caráter cordial e alegre do povo 
brasileiro. Por fim, há a perspectiva de que no Brasil não existem preconceitos étnicos, 
visto que o país é fraterno e aberto (Candido, 1967, p. 411). O crítico considera 
que essas premissas foram responsáveis por construir uma visão do país como uma 
nação aberta à universalidade, na medida em que nosso “convívio pacífico” formou 
uma sociedade que poderia ser “projetada para todo o mundo”.

Na visão de Candido, entretanto, essas narrativas, embora não produzissem um 
completo “falseamento da realidade”, procuravam ressaltar, antes de tudo, apenas o 
que se consideravam algumas das potencialidades não realizadas de nossa “civilização”, 
isto é, traços que, por conta dos próprios caminhos e descaminhos do desenvolvi-
mento sócio-histórico brasileiro, foram sendo “apagados”, “sufocados” e “omitidos”, 
a favor de elementos que se tornaram preponderantes. Seriam elas, então, “virtuais 
características positivas do Brasil” que, ao longo do tempo, encontram diversos obs-
táculos para serem realizadas. A tarefa do intelectual, segundo Candido, seria tomar 
consciência dessas barreiras, analisá-las em perspectiva crítica e indicar possibilidades 
de saída para esses dilemas (Candido, 1967).

Num enquadramento mais amplo, o crítico observa que, na semântica desses 
discursos, coexistem duas perspectivas ideológicas distintas: de um lado, o “rea-
lismo”, entendido como desejo de compreender a vida social específica do país; de 
outro, a visão utópica, que projeta no futuro algumas propostas de solução de nossos 
problemas sociais, econômicos e políticos, como, por exemplo, o desajuste entre as 
jurisdições e a vida social e a desarmonia entre a diversidade social e o desejo por uma 



248 Tempo Social, revista de sociologia da USP, v. 37, n. 1

Artifícios ideológicos do colonialismo na interpretação do Brasil de Antonio Candido (1965-1966), pp. 245-265

ordem unificadora. Para o autor, reside aí, nessas narrativas, uma tensão histórica de 
fundo que opõe discursos que “distorcem” a realidade e visões que “ficcionalizam” 
o real. Essa dualidade figuraria nas imagens do Brasil representado ora de maneira 
pragmática, ora edênica. Segundo ele, essas percepções foram 

[…] particularmente fortes entre os portugueses e os espanhóis, que ao mesmo tempo so-

nhavam com El Dorado e, enquanto o procuravam, tomaram medidas muito concretas para 

desenvolver o ambiente natural. 

[…] Esta visão contraditória permite publicar ao mesmo tempo, no início do século xviii, 

um “documentário” tão fundamentado e objetivo como o livro de Antonil sobre economia 

colonial, e a crônica barroca de Rocha Pita, que dissolve a realidade em lendas literárias 

(Candido, 1967, p. 412). 

Essa “tendência genealógica” de selecionar ideologicamente no passado os elemen-
tos que servem de justificativa para certo discurso no presente pode ser compreendida 
como uma operação historiográfica (Certeau, 2011), na medida em que é costurada 
sobretudo em função do lugar social do intelectual, que no caso analisado por Candi-
do estaria quase sempre vinculado a grupos dominantes e à necessidade de construir 
uma autoimagem atrelada à ideia de “autonomia nacional”, sem deixar de pertencer 
a uma “ordem universal”. Por isso, para o autor, é no século xviii, especificamente 
no Arcadismo, num contexto amplo de crise do sistema colonial, que a perspectiva 
genealógica se fortalece, já que se olhava para o passado com o objetivo de selecionar 
nele alguns elementos adequados para uma visão nativista, mas que ao mesmo tempo 
“se aproximassem dos modelos europeus aos quais os estratos dominantes tendiam, 
rodeados por todos os lados pelos costumes, línguas e religiões dos ameríndios e dos 
africanos” (Candido, 1967, p. 412). 

Esses discursos, portanto, funcionariam como artifícios ideológicos voltados 
à construção de certa ideia de “nacionalidade brasileira”, cujo conteúdo estaria 
atrelado tanto à positividade da herança colonial quanto à continuidade dos carac-
teres específicos que acomodam um modelo societário singular. O maior exemplo 
disso seriam as narrativas sobre a questão racial, elemento primordial nos debates 
sobre nossa formação. No século xix, ressalta o crítico, o indígena passou a ser 
representado como um antepassado ideal de nossa “civilização”, enquanto o negro 
de origem africana foi tomado apenas como apêndice ou adereço no processo. Em 
geral, as narrativas que reforçaram essa imagem operaram com o que ele chamou 
de “genealogia”, quer dizer, “por meio de uma espécie de automistificação em re-
lação ao passado”, de modo que interditaram parcialmente o desenvolvimento de 
uma percepção sobre o problema da “discriminação racial” num país que, naquele 



249Jan.-Apr.   2025

Cairo de Souza Barbosa

momento, supostamente estaria caminhando de forma “independente” rumo à 
formação (Candido, 1967, p. 412).

Um dos desdobramentos possíveis desses artifícios ideológicos desembocou na 
hipótese da “harmonia racial brasileira” como elemento que diferenciaria o país do 
restante do mundo, tópica que foi mobilizada por diversos intelectuais já no século 
xix, mas que ganhou força sobretudo na primeira metade do xx, com destaque para 
Gilberto Freyre. Sobre o tema, Candido utiliza-se de um exemplo curioso: 

Se quiserem uma ilustração pitoresca do que acabo de dizer, tomo a liberdade de assinalar 

uma entrevista concedida há alguns anos por um eminente sociólogo à revista americana 

Time, em que este ousado analista da contribuição africana falava da falta de preconceito no 

Brasil e na sua obra, […] e deu como prova de seus pontos de vista a presença [de sangue não 

branco] em suas veias, na proporção que ele fixou com precisão para deleitar os geneticistas, 

de 1/64, e que se devia ao casamento de um de seus ancestrais no século xvi com uma dessas 

encantadoras princesas de sangue brasileiro3 (Candido, 1967, p. 412). 

Salvo engano, o personagem a que se refere é justamente Freyre, um dos argutos 
intelectuais brasileiros responsáveis, na visão dele, por essa “mistificação de nossa 
realidade” – nesse caso, pela inscrição e disseminação no espaço público da ideia de 
“democracia racial”. O tom usado por Candido busca evidenciar exatamente o meca-
nismo ideológico presente na declaração do referido sociólogo, que, a fim de ressaltar a 
importância das três raças para a constituição do Brasil, recorre ao exemplo da mistura 
genética. O que se pretende salientar, portanto, é que parte da historiografia brasileira, 
ainda devota dos discursos de fundo colonialista, estabeleceu uma mitologia acerca 
de nossa formação, focalizando sempre o caráter harmônico e confluente de nossa 
sociedade, procurando atenuar as marcas de conflitos que a constituíam4.

Essa visão “mitológica” teria um lastro histórico complexo: o senso de inadequa-
ção na sociedade brasileira, ou seja, uma espécie de impossibilidade de se aplicar a 

3.	 Todas as traduções do francês são próprias. No original: “Si vous voulez une illustration pittoresque 
de ce que je viens de dire, je me permets de signaler un interview donné il y a quelques années par un 
éminent sociologue à la revue américaine Time, où cet analyste hardi de l’apport africain parlait du 
manque de préjugé au Brésil, et dans son œuvre, et donnait comme preuve de la largesse de ses vues 
la déclaration dans ses veines, dans la proportion qu’il fixait avec une précision à ravir les généticiens, 
de 1/64, et qui était dû au mariage d’un de ses ancêtres au xvième siècle avés une de ces charmantes 
princesses du sang brésilien”.

4.	 Interessante salientar que, também em 1967, Candido publicou “O significado de Raízes do Brasil”, 
prefácio à reedição de Raízes do Brasil (1936), obra de Sérgio Buarque de Holanda, em que ressaltou 
a importância teórica e epistemológica de Casa-grande & senzala (1933), de Freyre. No ensaio que 
estamos trabalhando aqui, contudo, esse elogio é matizado, sobretudo em relação à visão sociológica e 
historiográfica freyriana.  



250 Tempo Social, revista de sociologia da USP, v. 37, n. 1

Artifícios ideológicos do colonialismo na interpretação do Brasil de Antonio Candido (1965-1966), pp. 245-265

visão europeia à realidade local, levando ao que Christian Lynch (2013) chama de 
“fantasma da condição periférica”. Nesse caso, Candido considera que os intelectuais 
produziram “representações deformadas” de nossa realidade, além de identificarem 
como solução para nossos impasses societários uma “fuga para os sonhos”.  

Cito para ilustrar o caso do bispo Azeredo Coutinho, curiosa mistura de liberalismo e obscu-

rantismo, que fundou nos últimos anos do século xviii o primeiro grande estabelecimento 

de ensino moderno do Brasil, o seminário de Olinda, em Pernambuco. Num estudo sobre 

o comércio português onde manifesta um mercantilismo atrasado, atravessado por vislum-

bres magníficos, propõe uma forma de desenvolvimento econômico através do comércio do 

sal, que serviria ao mesmo tempo para incorporar os indígenas à civilização. Com base nas 

teorias pedagógicas de Rousseau, conclui que é preciso aproveitar as aptidões naturais do 

indígena, que seriam, neste caso, a propensão à navegação e à construção naval. De um modo 

geral: indígena bom navegador, madeira disponível para construção naval e maior extensão 

costeira, além de boas salinas confluiriam para o florescente comercial que enriqueceria o 

país5 (Candido, 1967, p. 413). 

A visão de Azeredo Coutinho (1742-1821) à qual se refere Candido desnuda o 
contraste entre uma mentalidade europeísta e o dado social local. Para o crítico, essa 
idealização é perceptível também em outro conflito, nos âmbitos social e jurídico, 
entre a “superordenação legal” e a “ação real”. No século xix, o Estado monárquico 
investiu na possibilidade de criar uma ordenação jurídica e administrativa baseada 
na projeção de um modelo ideal de civilização, ancorado, em tese, no legalismo e no 
respeito à ordem. Por isso, o crítico ressalta que, nos meios intelectuais, os juristas 
eram considerados elementos importantes para a construção de um tecido social 
harmonioso e organizado. Contudo, havia uma oposição clara entre o ideal e a rotina, 
entre a norma e a vida prática. E exemplifica:  

5.	 No original: “Je cite pour illustrer le cas de l’évêque Azeredo Coutinho, curieux mélange de libéra-
lisme et d’obscurantisme, qui fonda dans les dernières années du xviiième siècle le premier grand 
établissement moderne d’enseignement au Brésil, le séminaire d’Olinda, en Pernambuco. Dans une 
étude sur le commerce portugais où il manifeste un mercantilisme arriéré, traversé par des aperçus 
magnifiques, il propose une forme de développement économique au moyen du commerce du sel, qui 
servirait en même temps à incorporer les indigènes à la civilisation. Basé sur les théories pédagogiques 
de Rousseau, il conclut qu’il faut mettre à profit leurs aptitudes naturelles, qui seraient dans le cas le 
penchant pour la navigation et la construction navale. De l’ensemble: indien bon navigateur, plus bois 
disponibles pour la construction navale plus grande extension côtière plus bonnes salines, il concluait 
à un commerce florissant qui ferait la richesse du pays”.



251Jan.-Apr.   2025

Cairo de Souza Barbosa

Mencionarei apenas um grande jornalista, João Francisco Lisboa, que na década de 1850 

traçou um retrato incontestável da verdadeira fisionomia do sistema eleitoral [brasileiro], 

marcado por um fosso catastrófico entre formas jurídicas bastante exigentes e o verdadeiro 

árbitro dos proprietários de terras que manipulavam votos de acordo com os seus interesses 

econômicos, favorecidos pela dócil vigilância da administração do governo imperial6 (Can-

dido, 1967, p. 414). 

Para Candido, foi esse apego ao formalismo e à “abstração”, atrelado ao discurso 
da construção da ordem, que serviu de base para a estruturação de um arranjo social 
que prezava pela recusa à diversidade de nossa formação e atuava em contraponto 
à pretensa negatividade presente na pluralidade que nos constituía enquanto na-
ção, buscando impor os tipos de vida e cultura europeus. Esse conjunto narrativo, 
identificado pelo crítico como uma espécie de “ideologia oficial” ligada às classes 
dominantes, à herança colonialista e às formas de dominação, investiu na imagem 
do Brasil fraterno e harmônico, assentado na convivência não violenta de raças e 
classes diversas, possibilitando a construção do mito de uma “civilização equitativa”. 

O crítico ressalta que, a partir da segunda metade do século xix, se desenvolveu 
um tipo de consciência histórica que buscava representar a sociedade brasileira 
como um todo integrado constituído por elementos antes depreciados. Ao longo do 
tempo, figuras como Carl von Martius (1794-1868) e Sílvio Romero (1851-1914), 
por exemplo, teriam sido responsáveis por ressaltar o caráter mestiço de nossa so-
ciedade, “de maneira que as três raças acabaram por trocar uma série de elementos, 
fundindo-se em todos os graus imagináveis, sob a égide de uma cultura dominada por 
elementos de origem europeia” (Candido, 1967, p. 414)7. Como veremos adiante, 
embora haja, na visão de Candido, um avanço significativo em relação à “inclusão” 
das “três raças” no hall dos grupos sociais responsáveis pela formação do Brasil, é 
fundamental perceber como, até o início do século xix, negros e indígenas foram 
representados de forma pitoresca, como apêndices do processo formativo colonialista 
capitaneado, essencialmente, pelo branco europeu.

Até por isso, na perspectiva de Candido, foi somente no século xx que se bus-
cou desnudar de fato os aspectos desarmoniosos e violentos da composição social 

6.	 No original: “Je ne ferai mention que d’un grand journaliste, João Francisco Lisboa, qui vers les années 
1850, esquissa um tableau inobliable du founctionnment réel du système électoral, marque par um 
écart catastrophique entre des formes légales assez exigeantes et l’arbitre réel des seigneurs terriens qui 
faisaient manipuler les votes d’après leur intérêts économiques, par une administration docile que leur 
fournissait le gouvernement impérial”.

7.	 No original: “de telle façon que les trois races ont fini par échanger toure dorte d’éléments, par se 
fusionner à tous les degrés imaginables, sous l’égide d’une culture où dominent les éléments d’origine 
européenne”.



252 Tempo Social, revista de sociologia da USP, v. 37, n. 1

Artifícios ideológicos do colonialismo na interpretação do Brasil de Antonio Candido (1965-1966), pp. 245-265

e racial brasileira, para além da narrativa “harmonizadora” de corte colonialista. O 
crítico destaca, nesse sentido, Euclides da Cunha (1866-1909), que na jornada de 
Canudos teria explorado a existência de “dois Brasis contraditórios”, que se repelem 
mutuamente, e cujo contato só pôde ser feito através da violência e do conflito. E 
completa, referindo-se ao livro Os Sertões (1902):

Por trás da fachada construída por uma burguesia próspera, em vias de dar a si mesma um 

brilho especial com as reformas urbanas da capital e o crescimento vertiginoso de São Pau-

lo, ele descreveu populações em geral mestiças, reprimidas e condenadas à miséria, fadadas 

ao ostracismo pelo isolamento e pela inconsciência dos estratos dominantes, explodindo 

periodicamente em convulsões de messianismo religioso e afirmando-se apenas através do 

banditismo endêmico. Euclides da Cunha demonstrou (e até hoje essa parcela da população 

continua nas mãos das camadas dominantes) que a repressão desumana é a única solução, 

em nome de uma civilização concebida como usufruto da minoria8 (Candido, 1967, p. 415). 

O gesto que procura ressaltar a existência de traços sociais de violência, miséria 
e desigualdades, extrapolando as “mistificações” presentes em diversas narrativas 
colonialistas dominantes, faz com que Candido evidenciasse a obra euclidiana como 
um dos pontos de inflexão em meio às narrativas hegemônicas do pensamento social 
brasileiro. Ao colocar a ideia de conflito no centro da problemática, a leitura euclidiana 
teria se aproximado tanto da visão de Machado de Assis, que, “espiando na própria 
estrutura das suas obras a dualidade fundamental do seu país”, apresenta uma “visão 
profundamente dramática de conflitos moralmente sangrentos, dos labirintos per-
versos da alma”; quanto daquela elaborada por Graciliano Ramos e Guimarães Rosa, 
este capaz de desenhar um mundo ao mesmo tempo “convulsionado e fantástico” 
(Candido, 1967, p. 415).

O crítico considera esse discurso corrente que ressalta o espírito de tolerância 
como traço definidor da “identidade brasileira” que se assenta, sobretudo, na noção de 
“cordialidade”, aqui tomada pela perspectiva de seu “formulador” primeiro, Ribeiro 
Couto (1898-1963). Segundo Couto, a “civilização latino-americana” resguardava 
um espírito hospitaleiro e uma tendência à credulidade, pincelada com pitadas de 

8.	 No original: “Derrière la façade bâtie sur la mer par une bourgeoisie prospère qui était en train de se don-
ner un éclat particulier par les réformes urbaines de la capitale et par la croissance vertigineuse de São 
Paul, il décrivit les populations généralement métissées, refoulées et condamnées à la misère, mises au 
ban par l’isolement et l’inconscience des couches dominantes, éclatant périodiquement par les convul-
sions du messianisme religieux et ne s’affirmant que par le brigandage endémique. Euclides da Cunha a 
montré (et jusqu’a nos jours cette partie de ses populations les couches dominantes de trouvent comme 
solutions que la répression inhumaine, au nom de la civilisation conçue, comme jouissance destinée à la 
minorité”.



253Jan.-Apr.   2025

Cairo de Souza Barbosa

afabilidade e maleabilidade, de modo que haveria um ajustamento quase natural das 
relações sociais, mesmo entre diferentes: “Somos povos que gostam de conversar, de 
fumar parados, de ouvir viola, de cantar modinhas, de amar com pudor, de convidar 
o estrangeiro a entrar para tomar café” (Couto, 1931).

Candido, contudo, insiste que é necessário aprofundar a discussão sobre a semân-
tica do termo “cordialidade”, de maneira a demonstrar, a partir de Sérgio Buarque 
de Holanda (1936), que o conceito se refere menos à afabilidade e mais à tentativa 
de caracterizar as relações sociais brasileiras a partir de um “tom pessoal”, de forma a 
subordinar as normas às vontades individuais – procedimento que, na prática, seria 
a antítese mesma da busca por uma harmonia societária. E completa:  

O postulado do homem cordial apareceria antes como uma construção ideológica, que 

prolonga por um lado a visão edênica que notamos para o início da colonização, mas que 

por outro seria uma espécie de camuflagem, servindo para esconder, sob uma máscara de 

falsa bondade, as desarmonias do subdesenvolvimento, a desigualdade social, a opressão das 

raças e a violência da repressão. A convicção de ser um homem cordial no sentido pleno dá 

aos brasileiros a consciência tranquila […] e ajuda a formar uma imagem do país bastante 

adequada à manutenção das dominações tradicionais9 (Candido, 1967, p. 416).

A percepção da cordialidade como elemento positivo que definiria o caráter 
nacional brasileiro encobriu o legado negativo do colonialismo. Essa leitura de 
Candido encontra ecos nas hipóteses de Dante Moreira Leite (1927-1976), que, 
em 1954, havia defendido, na Universidade de São Paulo, a tese O caráter nacional 
brasileiro: descrição das características psicológicas do brasileiro através de ideologias e 
estereótipos. Dante propunha a hipótese de que, a partir de paradigmas etnocêntricos, 
os intelectuais artífices da ideia de “alma cordial” teriam operado como ideólogos de 
um discurso que procurava atenuar os conflitos existentes na vida social brasileira. 
Para isso, buscaram ressaltar nossa pretensa aptidão quase natural a um ajustamento 
das diferenças, que, por conseguinte, propiciaria a construção de uma sociedade 
equilibrada e conciliadora. Ao se filiar à visão de Dante, Candido procurou, em 
primeiro lugar, destronar certa narrativa artificiosa sobre nosso passado que apostava 

9.	 No original: “Vu de cette façon, le postulat de l’homme cordial apparaîtrait plutôt comme une 
construction idéologique, qui prolonge d’um côté la vision édénique que nous avons constate pour le 
début de la colonisation, mais qui serait de l’autre une espèce de vaste processus de camouflage, servant à 
dissimuler sous un masque de fausse bonté les désharmonies du sous-développement, l’iniquité sociale, 
l’oppression des races, la violence des répression. La conviction d‘être um homme cordial au sens plein 
donne bonne conscience aux brésiliens et finit par s’imposer aux autres peuples; et elle aide à former du 
pays une image qui convient assez au maintien des dominations traditionnelles”.



254 Tempo Social, revista de sociologia da USP, v. 37, n. 1

Artifícios ideológicos do colonialismo na interpretação do Brasil de Antonio Candido (1965-1966), pp. 245-265

na caracterização do brasileiro como um “povo afetivo” e, por conseguinte, mais 
propenso à democracia. 

Essa posição de combate do crítico contra o sentido “positivo” do termo “cor-
dialidade”, ancorada no delineamento de seus artifícios retóricos e suas construções 
discursivas, era uma forma de desconstruir certas “mitologias” sociais elaboradas pelo 
campo intelectual brasileiro. Se na visão do crítico essas elaborações foram respon-
sáveis por produzir narrativas que serviram de alicerce à manutenção das estruturas 
de poder colonialistas, além de fortalecerem as próprias assimetrias estruturais entre 
centro e periferia do capitalismo mundial, então era preciso tensioná-las, com a fina-
lidade de movimentar as discussões da esfera pública nacional. Candido, portanto, 
“escova a contrapelo” (Benjamin, 1996, p. 225) parte do pensamento social, com a 
finalidade de “intervir construtivamente” nos debates do campo intelectual.

Após a jornada europeia, no ano seguinte, em 1966, Candido foi convidado 
a participar de um evento na Universidade de Cornell, nos Estados Unidos, para 
o qual elaborou o texto “Literatura de dois gumes”, publicado originalmente em 
inglês, em 1968, na Luso-Brazilian Review, com o título “Literature and the rise of 
Brazilian self-identity”10. Nesse ensaio, a problemática discutida é mais a “literatura 
brasileira” stricto sensu, embora não perca de vista, outrossim, as demais obras do 
pensamento social brasileiro. O texto, nesse sentido, reitera uma tese que já havia sido 
defendida anos antes pelo autor: a da existência de um “sentimento de contrários” – a 
apropriação de um repertório cultural externo e a busca por uma autonomia local 
– que orientou a formação literária brasileira entre os séculos xvi e xix. O entrela-
çamento entre as culturas periféricas e os elementos da cultura europeia é analisado 
por Candido a partir de uma intricada rede de relações, que se configuram não de 
forma mecanicista e meramente adaptativa, mas como fruto da indelével marca de 
violência inerente ao processo de ocupação, dominação e exploração colonial nas 
Américas. Esse processo, embora viabilizado por mecanismos de poder, não impediu 
a emergência da potencialidade criativa e transfigurativa que deu origem à formação 
de nossa cultura em sua singularidade. 

É importante ressaltar que esse ensaio se insere num conjunto mais amplo de 
reflexões sobre a realidade brasileira. Como mostra Fernando Perlatto (2021), entre 
os anos 1950 e 1960 as discussões sobre desenvolvimento, superação do atraso e os 
caminhos para se chegar ao moderno tomaram o centro da agenda intelectual nacio-
nal. Para uma série desses estudiosos, o Brasil seria um país fincado num “dualismo” 
social básico, que opunha dicotomicamente aspectos “modernos” e “atrasados”. Esse 

10.	 Utilizaremos a versão traduzida, intitulada “Literatura de dois gumes”, publicada em A educação pela 
noite (2011).



255Jan.-Apr.   2025

Cairo de Souza Barbosa

tipo de interpretação do país foi dominante, de diferentes modos, nas reflexões da 
Comissão Econômica para a América Latina e o Caribe (Cepal), no Instituto Su-
perior de Estudos Brasileiros (Iseb), nas formulações de alguns setores do próprio 
Partido Comunista Brasileiro (pcb) e apareceu inclusive no título de algumas obras 
lançadas no período, como Dualidade básica da economia brasileira (1953), de Ignácio 
Rangel, e Os dois Brasis (1959), de Jacques Lambert. 

Embora Candido replique, no texto, parte da visão presente em suas discussões 
anteriores, como no arcabouço da Formação da Literatura Brasileira (1959), em 
“Literatura de dois gumes” há diversos deslocamentos argumentativos e semânticos 
importantes. O primeiro diz respeito à leitura sobre o processo de colonização das 
Américas, questão central da análise aqui proposta. Para o crítico, o que antes, na 
Formação, era um “transplante” dos padrões europeus às Américas, agora é um pro-
cesso de dominação, submissão e imposição cultural. Como mostra Marcelo Lotufo 
(2019, p. 51), no ensaio a “instauração de uma cultura europeia no Brasil se deu a 
partir do deslocamento de outras culturas que já existiam aqui e não foi um processo 
natural, mas uma disputa violenta, um enfrentamento tanto cultural como militar”. 
Essa leitura é diferente daquela apresentada na Formação, já que lá “a violência deste 
processo não recebe atenção e o global, ou europeu, se torna quase que naturalmente 
o ponto de chegada do próprio do local”.

Ao verificar que o colonialismo é mais do que um processo “natural” de acli-
matação e adaptação, como fazia crer parte da historiografia de elogio à ocupação 
europeia11, o crítico amplia a semântica do termo “colonização”, atrelando-o às ideias 
de embate e conflito, em que os elementos geral e particular, universal e local, em 
um complexo jogo de forças e tensões, produziram uma cultura específica, conta-
minada reciprocamente tanto pelo prolongamento do repertório externo quanto 
pela articulação do particular ligado à vida local. A desnaturalização do processo 
colonial indica, portanto, que a formação da América Latina pode ser representada 
num tensionamento entre uma “dominação ideológica” (Lotufo, 2019), como uma 
tentativa de imposição unilateral da visão de mundo europeia, e o caráter transfigu-
rador da própria formação cultural e intelectual “americana” ao longo dos séculos. 

Entre as múltiplas questões abordadas no ensaio, uma se reveste de particular 
relevância para nossa análise. Candido posiciona-se de maneira crítica contra a 
concepção de que a literatura brasileira seria unicamente o fruto da “atuação ativa 
de três raças”: a portuguesa, a indígena e a africana. Especialmente durante o século 

11.	 O termo procura abarcar diferentes reflexões historiográficas sobre a formação colonial brasileira que 
produziram sínteses explicativas em sentido positivo e elogioso ao processo colonizador e aos desdo-
bramentos do colonialismo. Nessa seara, destacam-se, por exemplo, Francisco Adolfo de Varnhagen e 
Gilberto Freyre. Cf. Reis, 2007.



256 Tempo Social, revista de sociologia da USP, v. 37, n. 1

Artifícios ideológicos do colonialismo na interpretação do Brasil de Antonio Candido (1965-1966), pp. 245-265

xix e o início do xx, a problemática do cruzamento cultural multiétnico no Brasil 
consolidou-se como uma temática central na historiografia nacional. O exercício 
de pensar o país a partir das especificidades e particularidades das populações, em 
grande parte determinadas pela diversidade “racial” que caracteriza as várias regiões 
do território, originou a produção de ensaios, artigos, livros e outras obras cuja 
finalidade era, em última instância, elaborar sínteses interpretativas capazes de ex-
plicitar o passado brasileiro, ao mesmo tempo que apontavam para um horizonte de 
consolidação de projetos de poder político no contexto de formação da Monarquia 
e, posteriormente, da República.

Esse debate tem um lastro importante nas produções da historiografia brasileira. 
Um dos primeiros intelectuais a desenvolver uma discussão sobre a ideia de “mistura 
cultural e racial” no Brasil foi Carl von Martius (1845) no século xix. Ao vencer 
um concurso feito pela revista do Instituto Histórico e Geográfico Brasileiro, em 
1840, sobre “Como se deve escrever a história do Brasil”, o alemão colocou em cena 
a seguinte tese: 

Qualquer que se encarregar de escrever a História do Brasil, país que tanto promete, jamais 

deveria perder de vista quais os elementos que aí concorreram para o desenvolvimento do 

homem. São porém estes elementos de natureza muito diversa, tendo para a formação do 

homem convergido de um modo particular três raças, a saber: a de cor de cobre ou americana, 

a branca ou caucasiana, e enfim a preta ou etiópica. Do encontro, da mescla, das relações 

mútuas e mudanças destas três raças, formou-se a atual população, cuja história por isso 

mesmo tem um cunho muito particular (Martius, 1844, p. 382). 

Martius, embora não equipare em grau de importância a contribuição das “três 
raças”, ao menos ressalta a participação efetiva que elas tiveram no processo de cons-
trução do país, especialmente em relação à formação do povo brasileiro. A despeito 
disso, ao longo do texto prepondera a figura do homem branco europeu como o 
agente central do processo de desenvolvimento do caráter nacional brasileiro. Nesse 
sentido, o branco acaba por se sobrepor, em primeiro plano, à figura do indígena 
idealizado e caricatural, relegado a um papel secundário no processo de formação, e, 
posteriormente, à “raça negra”, conforme os próprios termos do autor alemão, a qual 
seria considerada a menos contributiva de maneira ativa para a constituição do país12.

Na segunda metade do século xix, Sílvio Romero se insere no debate ao interpre-
tar a composição étnica da população brasileira a partir do parâmetro da mistura e 

12.	 Um debate de maior rendimento sobre a importância do ihgb e das teses de Von Martius no debate 
racial brasileiro pode ser encontrado em Guimarães, 2000, e Schwarcz, 1995.



257Jan.-Apr.   2025

Cairo de Souza Barbosa

do cruzamento das “raças” (indígenas, negros e brancos). O autor, contudo, aborda 
a inevitabilidade e a positividade relativa dessa miscigenação, ressaltando sobretudo 
a possibilidade de que ela propiciasse o desenvolvimento de um traço distintivo da 
originalidade local brasileira. Com o decorrer do tempo e o avanço do processo de 
fusão étnica, Romero vislumbrou que essa dinâmica levaria a nação a consolidar uma 
figura singular e genuína: o mestiço. 

Sabe-se que a seleção natural na mestiçagem ao cabo de algumas gerações faz prevalecer o tipo 

da raça mais numerosa […] a branca. Quase não temos mais famílias extremamente arianas; 

os brancos presumidos abundam. Dentro de dois ou três séculos a fusão étnica estará talvez 

completa, e o brasileiro mestiço, bem caracterizado (Romero, 1953, p. 110). 

A partir dos anos 1920, esse debate se intensifica no ambiente intelectual bra-
sileiro. Em Casa-grande & senzala, lançado em 1933, Gilberto Freyre procurou 
inaugurar uma nova linha de estudos raciais, de cunho sociológico e culturalista, com 
o objetivo de romper com as abordagens biologizantes que marcaram parte signi-
ficativa da produção intelectual nacional nas décadas anteriores. Para tanto, Freyre 
sustentou a premissa de que foi o processo de mestiçagem étnica que desempenhou 
papel fundamental na construção de um processo de formação singular no Brasil 
(Benzaquen, 1994), o qual, por sua vez, se distinguia das formas de organização 
social predominantes nos países do “norte global”, caracterizadas por princípios 
segregacionistas e pela aversão à diferença racial.

Para Benzaquen (1994), a argumentação freyriana se defrontou com duas perspec-
tivas hegemônicas no campo intelectual brasileiro. A primeira, assentada na recepção 
positiva das reflexões racistas de Arthur de Gobineau (1816-1882) e Louis Agassiz 
(1807-1873), atacava a ideia de “mistura” racial. Nessa visão, argumentava-se que a 
miscigenação, ao produzir um cruzamento entre “espécies diversas”, produziria uma 
esterilidade cultural, comprometendo qualquer esforço de civilização, inviabilizando 
a formação do país. A segunda, em sentido oposto, vai recusar essa “condenação à 
barbárie” decorrente das misturas raciais, de modo que a miscigenação deixa de ser 
responsável por nossa ruína para se converter num mecanismo capaz de garantir, 
através da extinção da “questão racial”, a redenção do Brasil e seu consequente ingresso 
no concerto das civilizações. 

Ambas, entretanto, avaliavam de modo negativo a presença do negro no seio 
da sociedade brasileira. A diferença entre as duas percepções é que, na primeira, o 
constrangimento derivado dessa constatação implacável torna a questão impenetrável 
e o problema insolucionável; na segunda, mesmo que haja uma herança negativa do 
passado colonial, seria possível e necessário superá-la através da mistura racial, que 



258 Tempo Social, revista de sociologia da USP, v. 37, n. 1

Artifícios ideológicos do colonialismo na interpretação do Brasil de Antonio Candido (1965-1966), pp. 245-265

na prática seria a sobreposição das qualidades do homem branco ante a inferioridade 
negra. Como afirma Benzaquen, nos dois casos a operação por detrás da argumenta-
ção é a mesma: uma ideia de supremacia branca como forma de organizar a sociedade 
brasileira, de modo a espelhá-la às nações europeias. 

Benzaquen mostra que Gilberto Freyre pretendia inaugurar uma terceira posi-
ção, cujo objetivo seria, a partir de uma distinção entre “raça” e “cultura”, valorizar 
de forma simétrica as contribuições de negros, portugueses e indígenas – esses 
em menor grau – para a formação do Brasil. Em outros termos, Freyre tencionava 
“construir uma outra versão da identidade nacional”, que substituiria a “obsessão 
com o progresso e com a razão, com a integração do país na marcha da civilização” 
pela “atenção à híbrida e singular articulação de tradições que aqui se verificou” 
(Benzaquen, 1994, p. 30). Essa seria, inclusive, a marca de distinção da brasilidade: 
a partir de uma relativa convivência racial pacífica, a mestiçagem produziria uma 
mistura de saberes, práticas e vivências de negros, indígenas e brancos, que, relacio-
nando-se de modo harmônico, teriam construído um tecido social essencialmente 
democrático e estável.

 
A miscigenação que largamente se praticou aqui corrigiu a distância social que de outro 

modo se teria conservado enorme entre a casa-grande e a mata tropical; entre a casa-grande e 

a senzala. O que a monocultura latifundiária e escravocrata realizou no sentido da aristocrati-

zação, extremando a sociedade brasileira em senhores e escravos, com uma rala e insignificante 

lambujem de gente livre sanduichada entre os extremos antagônicos, foi em grande parte 

contrariado pelos efeitos sociais da miscigenação (Freyre, 2006, p. 33). 

Na hipótese de Freyre, a mistura de raças serviu para desestruturar os conflitos 
étnicos que poderiam surgir como decorrência do escravismo negro e da exploração 
dos indígenas por parte dos portugueses ao longo do processo colonial. Ao invés de 
uma sociedade marcadamente conflitiva, seccionada por “ressentimentos raciais”, 
erigiu-se um tecido social democrático do ponto de vista da convivência entre as 
raças. Como indica Lilia Schwarcz, “Freyre fazia uma apologia da civilização luso-
-tropical” ao ressaltar seu caráter “simbiótico”, isto é, a confluência “sincrética e feliz” 
de “negros, índios e brancos” e a ausência de segregação fruto de uma miscigenação 
extremada e singular (Schwarcz, 1995, p. 22).

Antes de voltar à questão central, vale ressaltar que a tese de Benzaquen avança 
num ponto fundamental: embora Freyre pretendesse se distanciar das teses anterio-
res, em algumas passagens de Casa-grande & senzala ficou evidente que “Gilberto 
realmente preserva […] todo um vocabulário, marcado pelo louvor à biologia, que 
parece muito mais compatível com o determinismo racial do século xix que com o 



259Jan.-Apr.   2025

Cairo de Souza Barbosa

elogio da diversidade cultural que ele desde o início procurou endossar” (Benzaquen, 
1994, p. 31). Na visão de Benzaquen, a autoimagem construída por Freyre, segundo 
a qual suas ideias culturalistas se filiavam às inovações reflexivas de Franz Boas, não 
correspondia totalmente à realidade de sua própria obra, na medida em que o livro 
operava, um tanto mais, com as ideias neolamarckianas, que associavam a raça ao 
meio físico e à capacidade de adaptação. 

Apesar das singularidades das interpretações de cada autor, as teses de Martius, 
Romero e Freyre indicam, no limite o papel que a colonização e a formação do Brasil 
tiveram no ajustamento efetivo e ativo de três raças, que deram suas contribuições em 
maior ou menor grau à civilização e à cultura nacionais. Pode-se falar, inclusive, que 
essas visões, a despeito das clivagens existentes em cada escrita da história específica, 
sedimentaram um projeto político-historiográfico que desagregou, mesmo de forma 
relativa e parcial, uma tradição que atribuía certo heroísmo unívoco ao português 
e à “raça branca” na jornada colonial nas Américas. Mais do que isso: essa hipótese, 
ao tornar-se paradigmática, vai ser constantemente reatualizada e reapropriada, ao 
sabor e ao gosto de cada contexto, para reafirmar a leitura de um Brasil avesso ao 
conflito e, portanto, pacífico e harmônico. 

Candido finca um pé nesse debate, ainda que por um ângulo lateral, dado que 
seu interesse primordial é a literatura. Sua leitura sobre o debate racial brasileiro, 
portanto, atenta-se especificamente ao campo da cultura.

Quanto ao Brasil […] [transmitiu-se] por vezes a ideia enganadora de que a literatura foi aqui 

produto do encontro de três tradições culturais: a do português, a do índio e a do africano. 

Ora, as influências dos dois últimos grupos só se exerceram (e aí intensamente) no plano 

folclórico; na literatura escrita atuaram de maneira remota, na medida em que influíram 

na transformação da sensibilidade portuguesa, favorecendo um modo de ser que, por sua 

vez, foi influir na criação literária. Portanto, o que houve não foi fusão prévia para formar 

uma literatura, mas modificação do universo de uma literatura já existente, importada com 

a conquista e submetida ao processo geral de colonização e ajustamento ao Novo Mundo 

(Candido, 2011, p. 199). 

Na percepção de Candido, não houve participação ativa das três raças no pro-
cesso de formação da cultura brasileira. Ao contrário, o colonialismo foi responsável 
por domesticar as práticas culturais desses grupos étnicos distintos do elemento 
“luso-brasileiro”. Em outros termos, o produto estético europeu, em choque com a 
materialidade do mundo colonial, se modificou e, ao menos no plano das temáticas, 
a diversidade das personagens que compõem o mosaico societário nacional. No 
entanto, não se efetivou uma abertura para a pluralidade e a diversidade de vozes 



260 Tempo Social, revista de sociologia da USP, v. 37, n. 1

Artifícios ideológicos do colonialismo na interpretação do Brasil de Antonio Candido (1965-1966), pp. 245-265

dos sujeitos subjugados pela empreitada colonial; isto é, não ocorreu a democrati-
zação e a pluralização de vozes, raças e culturas ao longo do processo de formação 
sociocultural brasileira, conforme antecipavam as noções de “democracia racial” e 
“cordialidade”, tal como analisadas pelo crítico. 

Candido sustenta que, na América Latina, a literatura foi, inicialmente, uma 
expressão da cultura do colonizador e, posteriormente, tornou-se a expressão do 
colono de origem europeia. Em ambos os casos, a posição advinda da condição de 
dominação funcionou como um meio eficaz de impor um conjunto de valores às 
culturas consideradas “primitivas” que integravam o mosaico social e cultural nativo. 
Nesse contexto, a literatura exerceu um papel central no processo colonizador. Com 
raras exceções, como o fato de que, ao longo do território brasileiro, as culturas subju-
gadas foram, por vezes, relegadas a um status de “apêndice” ou “elemento pitoresco”, 
servindo para “realçar, distinguir e criar um contraste com a cultura dominante”, na 
maioria dos casos as manifestações culturais dos indígenas e africanos enfrentaram 
severas restrições às suas expressões. Para Candido, portanto, no processo de impo-
sição cultural, a literatura desempenhou um papel crucial, funcionando como um 
mecanismo de controle dos povos subjugados, impondo-lhes os ditames e as normas 
dos colonizadores (Candido, 2011). 

Reverberando discussões candentes no Terzo Mondo, Candido buscou relançar 
o olhar sobre certas expressões de nossa literatura ou do pensamento social brasi-
leiro, destacando a relação estreita entre uma produção intelectual “pacificadora” e 
o prolongamento dos ditames do estatuto colonial no Brasil. Em outros termos, o 
crítico buscou identificar nos saberes elaborados em solo nacional certas narrativas 
mitológicas acerca de nossa formação, especialmente  focadas em ressaltar a “harmo-
nia racial” e a “cordialidade” como marcas de distinção da brasilidade. 

Perspectiva anticolonial?

Tanto no ensaio apresentado em Gênova quanto no desdobramento exposto em “Li-
teratura de dois gumes”, Candido oferece um panorama abrangente de como diversos 
saberes mobilizados no Brasil originavam-se de um discurso de fundo colonialista, 
cujo princípio central seria a ideia de um caráter harmônico e confluente que orientou 
a configuração de nosso povo e de nossa sociedade. Essa visão está alinhada às propo-
sições do encontro de Gênova: dada a condição de dominação colonial nos campos 
da cultura e das artes, como ela se projeta no campo das representações sociais? Mais 
do que recusá-la, era preciso tratá-la de forma crítica. O ponto central de Candido 
nos dois ensaios analisados é o seguinte: a partir da análise do fenômeno literário e do 
pensamento social, o crítico procurou desvelar os nexos internos das representações 



261Jan.-Apr.   2025

Cairo de Souza Barbosa

intelectuais hegemônicas sobre a complexa formação multiétnica brasileira e latino-
-americana. Embora não desconsidere a importância social dos “negros” e “indígenas” 
para a construção dessas nações, Candido enfatiza que, por um lado, a esses grupos 
foi imposta toda sorte de violência, exploração e silenciamento, que funcionaram 
como mecanismos de controle e interdição cultural, com o intuito de assegurar a 
hegemonia do repertório intelectual externo, oriundo das metrópoles – portanto, 
colonialista. No contexto latino-americano, portanto, as relações estabelecidas en-
tre os colonizados e suas respectivas “matrizes metropolitanas” se estruturaram, em 
primeiro lugar, pela lógica da violência e imposição. Por outro lado, Candido destaca 
que a própria empreitada colonizadora europeia na América Latina, especialmente 
no Brasil, imbuída de um imperativo etnocêntrico, proporcionou o espaço para o 
florescimento de uma força motriz que, a partir do século xviii, consolidou um 
sentimento anticolonial, o qual não apenas impulsionou a emancipação política, 
mas também alimentou a busca por uma “originalidade estética”.

Em linhas gerais, assim, os dois ensaios mostram que a literatura e o pensamento 
social produzidos na periferia do capitalismo resultam de um complexo jogo assimé-
trico de forças “locais” e “universais”, “nacionais” e “internacionais”, que se manifestam 
sempre de forma entrecruzada, em choques, conflitos e dilemas. As ideias do autor 
que aqui analisamos, produzidas “na esteira” do encontro na Itália, ampliaram seu 
próprio horizonte analítico e o mergulharam nos densos debates sobre o colonia-
lismo e suas dimensões intelectuais e culturais. Essa aproximação é essencial para as 
ideias apresentadas por Candido nos dois ensaios. Na prática, pois, Candido realizou 
alguns gestos historiográficos que o levaram, primeiramente, a distanciar-se de certas 
tradições do pensamento brasileiro que, elogiosas à colonização ibérica, atenuavam 
a violência e as mazelas deixadas pela herança colonial nos trópicos. Depois, pro-
curou indicar também que, embora seja possível verificar diversas brechas coloniais 
que permitiram a adaptação transfiguradora local do repertório metropolitano nas 
Américas, a ideia de que o caráter plástico e harmonioso da sociedade brasileira 
seria o “legado positivo” da colonização na formação de nossa subjetividade era um 
artifício ideológico voltado à manutenção de certa hegemonia cultural europeísta.

O exemplo disso para Candido era um “lugar-comum” da historiografia bra-
sileira: a ideia de “democracia racial”, que tem suas raízes no século xix, mas que 
se construiu, de fato, no pensamento freyriano. Do ponto de vista argumentativo, 
apresenta-se a ideia de que era preciso enxergar nas questões raciais brasileiras um 
processo de ajustamento que teria produzido uma “harmonia étnica”. Para se tornar 
viável, essa hipótese contou com o auxílio de uma visão consorte, a da “cordialidade”, 
levantada por Ribeiro Couto e outros, que era tomada como forma de definir o latino-
-americano a partir de características como afabilidade, pacifismo e tolerância, que 



262 Tempo Social, revista de sociologia da USP, v. 37, n. 1

Artifícios ideológicos do colonialismo na interpretação do Brasil de Antonio Candido (1965-1966), pp. 245-265

impulsionam uma propensão quase natural à democracia. Como indica Edu Teruki 
Otsuka (2019, p. 28), a reconstrução da formação brasileira operada em “Literatura 
de dois gumes” (e, podemos dizer, também em “Nature, élements et trajectoire de la 
culture brésilienne”) focaliza a colonização “não pelo que poderia ter sido, mas pelo 
que efetivamente foi, como adaptação de um aparato cultural europeu, articulado à 
empresa colonial e, em seguida, à dominação da elite proprietária local”.

Nas proposições de Candido, é possível observar a configuração das relações que 
emergem no contexto do colonialismo, entendido como um complexo de domina-
ção de origem europeia que se estendeu para além da mera colonização material, 
gerando formas de representação próprias nos domínios da cultura e do pensamento 
social. O exemplo analisado neste artigo refere-se à gradual e intricada construção 
da ideia de uma “harmonia racial” brasileira, estreitamente vinculada à concepção de 
“cordialidade” como elementos fundamentais da brasilidade. A crítica de Candido, 
nesse sentido, reverbera uma postura anticolonial que, nos anos subsequentes, se 
consolidaria no pensamento “terceiro-mundista”.

Referências Bibliográficas

Arantes, Paulo. (1996), O fio da meada. Rio de Janeiro, Paz e Terra.

Barbosa, Cairo de Souza. (2024), “Um verão em Gênova: terceiro-mundismo e perspectivas 

anticoloniais no Terzo Mondo e Comunità Mondiale (1965)”. Tempo, 30 (3): e300302.

Benjamin, Walter. (1996), Magia e técnica, arte e política: ensaios sobre literatura e história da 
cultura. São Paulo, Editora Brasiliense.

Benzaquen, Ricardo. (1994), Guerra e paz: Casa-grande & senzala e a obra de Gilberto Freyre 
nos anos 30. Rio de Janeiro, Editora 34. 

Candido, Antonio. (2011), A educação pela noite. Rio de Janeiro, Ouro sobre azul.

Candido, Antonio. ([1966] 2011), “Literatura de dois gumes”. In: A educação pela noite. Rio 

de Janeiro, Ouro sobre Azul, pp. 197-217.

Candido, Antonio. (1968), “Literature and the rise of Brazilian national self-identity”. Luso-
-Brazilian Review, 5 (1): 27-43.

Candido, Antonio. (1967), “Nature, elements et trajectoire de la culture brésilienne”. In: 

Columbianum. Terzo Mondo e Comunità Mondiale: Testi delle relazioni presentate e lette ai 
congressi di Genova. Milão, Editore Marzoratti, pp. 411-416.

Candido, Antonio. ([1967] 1995), “O significado de Raízes do Brasil”. In: Holanda, Sérgio 

Buarque de. Raízes da Brasil. 26. ed. São Paulo, Companhia das Letras.

Certeau, Michel de. (2011), A escrita da História. 3. ed. Rio de Janeiro, Forense Universitária.

Couto, Ribeiro. (1931), “Origem do conceito do homem cordial. Carta a Alfonso Reyes”. Dis-



263Jan.-Apr.   2025

Cairo de Souza Barbosa

ponível em: https://www.correioims.com.br/carta/origem-do-conceito-de-homemcordial, 

consultado em 02/052023.

Freyre, Gilberto. ([1933] 2006), Casa-grande & senzala: formação da família sob o regime da 
economia patriarcal. Apresentação de Fernando Henrique Cardoso. 51. ed. rev. São Paulo, 

Global. 

Guimarães, Manoel Salgado. (2000), “História e natureza em von Martius: esquadrinhando o 

Brasil para construir a nação”. Manguinhos: História, Ciências, Saúde [on-line], 7 (2): 391-413.

Holanda, Sérgio Buarque de (1936). Raízes do Brasil. Rio de Janeiro, José Olympio.

Leite, Dante Moreira. (1954), Caráter nacional brasileiro: descrição das características psicológicas 
do brasileiro através de ideologias e estereótipos. São Paulo, Faculdade de Filosofia, Ciências 

e Letras da Universidade de São Paulo.

Lotufo, Marcelo. (2019), “O nacional e o global em Antonio Candido: uma leitura de 

Formação da literatura brasileira e Literatura e subdesenvolvimento”. Nau Literária: 45-61.

Lynch, Christian. (2013), “Por que pensamento e não teoria?: a imaginação político-social 

brasileira e o fantasma da condição periférica (1880-1970)”. Dados, 56: 727-767.

Mignolo, Walter. (2005), La idea de América Latina: la herida colonial y la opción decolonial. 
Barcelona, Gedisa Editorial.

Mota, Carlos Guilherme. (1978), Ideologia da cultura brasileira (1933-1974): pontos de partida 

para uma revisão histórica. 4ª ed., São Paulo: Ática.

Otsuka, Edu Teruki. (2019), Estrutura, função e valor na crítica de Antonio Candido. Candi-

do, Schwarz e Alvim: a crítica literária dialética no Brasil. São Paulo: Intermeios, p. 23-37.

Pereira, Analúcia Danilevicz & Medeiros, Klei. (2015), “A emergência da periferia no sis-

tema mundial: da Conferência de Bandung à Conferência de Buenos Aires (1955-1978)”. 

Austral: Brazilian Journal Of Strategy & International Relations, 4 (7): 119-138. 

Perlatto, Fernando. (2021), “Interpretações do Brasil, o moderno e as (des)vantagens do 

atraso”. In: Barbosa, Cairo; Gaio, Henrique & Perez, Rodrigo.  O signo do atraso no 
pensamento social brasileiro. Rio de Janeiro, Editora Autografia, pp. 227-248. 

Romero, Sílvio. (1953 [1888]), História da literatura brasileira.  52. ed. Rio de Janeiro, José 

Olympio.

Schwarcz, Lilia. (1995), “Complexo de Zé Carioca. Sobre uma certa ordem da mestiçagem 

e da malandragem”. Revista Brasileira de Ciências Sociais, São Paulo, 29 (10): 17-30.

Von Martius, Karl. (1845), “Como se deve escrever a história do Brasil”. Revista do ihgb. 

Rio de Janeiro, 6 (24).



264 Tempo Social, revista de sociologia da USP, v. 37, n. 1

Artifícios ideológicos do colonialismo na interpretação do Brasil de Antonio Candido (1965-1966), pp. 245-265

Resumo 

Artifícios ideológicos do colonialismo na interpretação do Brasil de Antonio Candido (1965-1966)

Entre 1965 e 1966, Antonio Candido redigiu “Nature, élements et trajectoire de la culture 

brésilienne” (1965) e “Literatura de dois gumes” (1966), textos nos quais apresentou reflexões 

sobre a dimensão colonial da formação brasileira, com foco nas manifestações culturais e literá-

rias nacionais. Nos ensaios, destaca-se, de forma original, o fato de o crítico ter identificado que 

algumas noções cristalizadas pela historiografia brasileira, como as ideias de “democracia racial” e 

“cordialidade”, eram desdobramentos, no campo intelectual, do colonialismo, isto, é, da pilhagem 

mental historicamente operada pelo centro do capitalismo nas Américas e na África ao longo 

da modernidade. Como decorrência, o crítico elaborou uma leitura anticolonial da realidade 

nacional, voltada à desestabilização das leituras hegemônicas de nossa formação.

Palavras-chaves: Colonialismo; Historiografia Brasileira; Crítica anticolonial.

Abstract

Ideological devices of colonialism in Antonio Candido’s interpretation of Brazil (1965-1966)

Between 1965 and 1966, Antonio Candido wrote “Nature, élements et trajectoire de la culture 

brésilienne” (1965) and “Literatura de dois gumes” (1966), texts in which he presented reflec-

tions on the colonial dimension of Brazilian formation, focusing on national cultural and literary 

manifestations. In these essays, the critic identified, in an original way, that some notions crystal-

lized by Brazilian historiography, such as the ideas of “racial democracy” and “cordiality”, were 

developments, in the intellectual field, of colonialism, that is, of the mental plundering histori-

cally operated by the center of capitalism in the Americas and Africa throughout modernity. As 

a result, the critic developed an anti-colonial reading of national reality, aimed at destabilizing 

the hegemonic readings of our formation.

Keywords: Colonialism; Brazilian Historiography; Anticolonial criticism.

Texto recebido em 07/01/2025 e aprovado em 06/03/2025.

doi: 10.11606/0103-2070.ts.2025.233297.

Cairo de Souza Barbosa é professor substituto da área de História do Brasil na Faculdade de 

Formação de Professores da Universidade do Estado do Rio de Janeiro (ffp-Uerj). Pós-doutorando 

em Ciência Política, na linha de pesquisa Teoria Política e Pensamento Político Brasileiro, no 

Instituto de Estudos Sociais e Políticos – Iesp/Uerj. Doutor e mestre pelo programa de pós-

-graduação em História Social da Cultura da puc-Rio. Graduado em História (Bacharelado e 

Licenciatura) pela Universidade do Estado do Rio de Janeiro (Uerj). Tem interesse nas áreas de 

Teoria e Metodologia da História, Pensamento Político, Historiografia Brasileira e História do 



265Jan.-Apr.   2025

Cairo de Souza Barbosa

Brasil. É membro da Comunidade de Estudos de Teoria da História (Comum-Uerj), do Labo-

ratório de Teoria, Historiografia e História Intelectual da puc-Rio, da Sociedade Brasileira de 

Teoria da História e História da Historiografia (sbthh) e da Associação Nacional de Pesquisa-

dores e Professores de História das Américas (anphlac). Organizador das coletâneas O signo do 
atraso no pensamento social brasileiro (Autografia, 2021), Cultura e sociedade na América Latina: 
ensaios de história intelectual (Bestiário, 2022) e O signo da crise no pensamento social brasileiro 

(Autografia, 2025). E-mail: cairosbarbosa@gmail.com.


