
Tempo Social

Revista de Sociologia da usp

Trabalho realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de 

Pessoal de Nível Superior – Brasil (Capes) – Código de Financiamento 001. 

1

Editor
Alexandre B. Massella

2025

vol. 37, n. 2

e2025233407

•  Resenhas  •

Texto recebido em 30/01/2025

Aprovado em 02/05/2025

doi 10.11606/0103-2070.ts.2025.233407

Pierre Bourdieu. Retorno à reflexividade. Edi-
ção e introdução de Jérôme Bourdieu e Johan 
Heilbron. São Paulo, Unesp, 2024. 

Por Gabriel Peters
Universidade Federal de Pernambuco

https://orcid.org/0000-0002-0595-2663

O eterno retorno: Bourdieu e a reflexividade

Não foram poucas as ocasiões nas quais Pierre 
Bourdieu afirmou que sua principal contribui-
ção às ciências sociais consistia em seu exercício 
da reflexividade sociológica. Longe de reclamá-
-la como uma tarefa somente sua, o autor fran-
cês sustentou que uma sociologia da sociologia, 
apta a elucidar suas próprias circunstâncias 
sócio-históricas de realização, não seria uma 
simples “subárea” de pesquisa para uns pou-
cos sociólogos, mas um requisito epistêmico 
para todos, já que indispensável à conquista 
da genuína cientificidade para essa disciplina 
intelectual. Distinta da simples autorreflexão 
de cunho intimista ou escolástico, tal “obje-
tivação do sujeito da objetivação” proposta 
por Bourdieu pode ser lida como uma versão 

historicizante e sociologizante da “crítica” em 
sentido kantiano, isto é, de um pensamento 
que trata dos seus próprios limites e condições 
de possibilidade. A despeito dos refinamentos 
e mudanças de ênfase pelas quais passou este 
intento reflexivo na sua obra, é certo que ele 
acompanhou toda a sua carreira sociológica: 
da “conversão” autodidata à ciência social no 
cenário turbulento de uma guerra anticolonial 
na Argélia dos anos de 1950 (Peters, 2017a), 
em que a atenção às condições práticas da 
pesquisa e à relação social entre pesquisadores 
e pesquisados era literalmente uma questão de 
vida ou morte, até Ciência da ciência e reflexi-
vidade (2001a), último curso que Bourdieu 
ministrou já como sociólogo consagrado no 
Collège de France (Peters, 2017b). 

Ao fazer uso das variadas armas de obje-
tivação legadas pela história da ciência social, 
desde técnicas estatísticas até a investigação 



2 Tempo Soc., São Paulo, vol. 37, n. 2, 2025  e2025233407

Resenha

documental, Bourdieu também aplicava a si 
próprio suas teses fundamentais: como suce-
dia com o trato analítico de quaisquer outros 
agentes, ele só poderia explicar e compreender 
suas próprias inclinações intelectuais se as 
apreendesse como moldadas por sua inserção 
objetiva em estruturas de posições, como o 
espaço das classes e o campo acadêmico, bem 
como pelas disposições incorporadas à sua sub-
jetividade a partir da trajetória socializadora 
percorrida naqueles espaços estruturais (por 
exemplo, para dar somente uma ilustração, 
a clivagem entre sua socialização infantil em 
meio campesino e suas experiências posteriores 
em instituições acadêmicas de elite, clivagem 
interiorizada em seu habitus na forma de uma 
torturada ambivalência em relação ao mundo 
intelectual [Bourdieu, 2005, p. 98]). De um 
lado, Bourdieu precisou escrever Homo acade-
micus ([1984] 2011) para poder escrever tam-
bém seu Esboço de autoanálise ([2004] 2005), 
dado que precisava objetivar sociologicamente 
o campo inteiro de forças e de lutas ao qual 
estava exposto se quisesse objetivar a si mesmo. 
De outro lado, na medida em que veio a subli-
nhar os benefícios científicos e até políticos da 
“socioanálise”, Bourdieu asseverou que a (auto)
objetivação consistia em uma via de mão dupla: 
se é preciso objetivar todo um mundo social 
para poder objetivar a si próprio, a objetivação 
sociológica de si próprio amplia, por seu turno, 
o alcance analítico da objetivação do mundo 
social, ao dar ao sujeito objetivante a chance 
de controlar influências perniciosas oriundas 
daquele mundo sobre seu próprio trabalho 
científico. Nesse sentido, por exemplo, foi 
graças a uma teoria da “skholè” como condição 
particular do universo acadêmico, bastante 
discrepante de contextos sociais governados 
pela “urgência da prática”, que Bourdieu se 
julgou capaz de evitar a “falácia escolástica”, 

o erro analítico em que acadêmicos projetam 
inadvertidamente seus próprios modos de pen-
sar nas subjetividades dos agentes que estudam 
(por exemplo, quando economistas explicam 
pelo cálculo racional uma conduta derivada 
da improvisação prática ou, ainda, quando um 
intelectual como Sartre supõe que o garçom 
que o atende em um café pensa à maneira de 
um filósofo existencialista [Bourdieu, 2001b, 
p. 189; Peters, 2012, p. 250]). 

Pois bem: Retorno à reflexividade, pe-
queno volume com quatro textos editado 
por Jérôme Bourdieu e Johan Heilbron, é 
uma oportunidade de reencontrar toda essa 
constelação de ideias. O primeiro texto, 
“Epistemologia e sociologia da sociologia” 
(Bourdieu, 2024, pp. 27-34), é a transcrição 
da intervenção de Bourdieu em um debate 
de 1967 sobre o papel da formalização e dos 
modelos nas ciências humanas. Seguindo a 
pista da introdução dos editores, é útil situar 
a fala de Bourdieu na vizinhança temporal de 
dois de seus escritos: (1) um artigo no qual ele 
e Passeron sociologizam o pêndulo histórico 
entre a “filosofia sem sujeito” do objetivismo 
e a “filosofia (subjetivista) do sujeito” na 
academia francesa, considerando-as à luz das 
estruturas posicionais e disputas estratégicas 
que animavam historicamente tal mundo 
intelectual (1967); (2) O ofício do sociólogo 
(Bourdieu et al., [1968] 2010), “tratado” 
epistemológico no qual Bourdieu se junta a 
Passeron (uma vez mais) e Chamboredon na 
oferta de sua própria versão de uma filosofia 
pós-positivista da ciência. Em vez de optar pela 
acentuação antinaturalista das diferenças entre 
ciências da natureza e ciências sociais, o pós-
-positivismo bourdieusiano mostrava o quão 
frequentemente os sociólogos que mimetizam 
um suposto rigor das ciências naturais, como 
os “metodólogos puros” ou os empiricistas 



3Tempo Soc., São Paulo, vol. 37, n. 2, 2025  e2025233407

Resenha

radicais, possuem uma imagem errônea das 
condições efetivas de produção destas ciências.  

Nesta primeira e nas demais intervenções 
da coletânea, Bourdieu lembra aos seus ouvin-
tes e leitores que (o)posições epistêmicas são 
(o)posições sociais em um campo intelectual 
(2024, p. 28), mas se apressa em dissociar 
esta tese de uma resignação ao relativismo. 
Ao contrário, o ensinamento é pré-requisito 
da objetividade científica na sociologia: ao 
apreender as posições estruturais nas disputas 
internas ao campo como condicionantes das 
“tomadas de posição” nos seus debates, a socio-
logia da sociologia propicia aos seus praticantes 
a capacidade de manejar reflexivamente aqueles 
condicionantes e caminhar, pois, na direção de 
um conhecimento cuja validade transcende, 
ao menos parcialmente, seu enraizamento 
histórico nas competições interessadas de um 
microcosmo intelectual1 (Peters, 2017b). 

Quanto à “falsa imagem” que o positivismo 
faz das ciências naturais, Bourdieu dá a enten-
der que ela deriva de um foco lógico-filosófico 
exclusivo sobre os resultados gerados por elas 
(o “contexto de justificação”, a ars probandi, 
o opus operatum), às expensas de seu processo 
efetivo de feitura (o “contexto da descoberta”, 
a ars inveniendi, o modus operandi) – um hiato 
em função do qual aquela imagem se torna, 
ao mesmo tempo, “grandiosa e aterrorizante”, 
“mutilada e mutiladora, pavorosa e fascinante” 
(Bourdieu, 2024, p. 29; 30). Os adjetivos com-
binados refletem o hiato: o retrato idealizado 
dos produtos acabados da ciência natural é 
“grandioso” porque vem “mutilado” das 
complexidades de suas condições sociais reais 
de produção. Na ignorância dessa mutilação, 
entretanto, o efeito do retrato só pode ser o de 
“apavorar”, “aterrorizar” e, por conseguinte”, 
“mutilar” os próprios cientistas sociais frente 
ao que tomam erroneamente, com fascínio 

intimidado, como uma pintura fidedigna das 
ciências da natureza.

Juntando-se ao preâmbulo geral desta rese-
nha, o primeiro ensaio mereceu uma discussão 
mais longa porque resulta de uma breve inter-
venção oral cuja inteligibilidade depende antes 
de uma explicitação dos seus fios implícitos 
do que propriamente de um resumo. Como 
os demais textos do livro são mais autônomos 
em sua mensagem, podemos atravessá-los, creio 
eu, com maior rapidez. 

O segundo escrito, “Reflexividade narcísica 
e reflexividade científica” [1993], poderia haver 
se chamado “O AntiNarciso”, caso Bourdieu 
apreciasse intertextos deleuzo-guattarianos. 
Movendo sua artilharia crítica contra outras 
empreitadas reflexivas nas ciências sociais, o 
sociólogo francês fustiga os erros da “epide-
mia de reflexividade selvagem” (2024, p. 35) 
que emergira, nos últimos anos do século xx, 
como reação exagerada à “ocultação de si pró-
prio” outrora erroneamente pressuposta como 
critério da objetividade do conhecimento 
científico-social. Pensada como auto-objetiva-
ção, a reflexividade bourdieusiana não é nem 
descrição da própria experiência vivida (como 
em certas abordagens fenomenológicas) nem 
um retrato intuitivo de um Zeitgeist (como 
em Alvin Gouldner), “assim como tem pouco 
em comum com a ‘reflexividade textual’” de 
certas formas de escrita antropológica que ter-
minam, segundo Bourdieu, falando mais do/a 
próprio/a antropólogo/a do que do contexto 
sociocultural por ele/a etnografado. Em sua 
orientação “antinarcísica”, a auto-objetivação 
sociocientífica também não se cinge aos con-
dicionantes estruturais do espaço social mais 
amplo (por exemplo, classe, raça e gênero), mas 
também aborda aqueles oriundos do campo de 
produção simbólica no qual o/a pesquisador/a 
se insere e, por fim, da própria condição “es-



4 Tempo Soc., São Paulo, vol. 37, n. 2, 2025  e2025233407

Resenha

colástica” (ou de “skholè”) que possibilita sua 
existência como produtor/a simbólico/a. 

O mesmo esquema tripartite de auto-
-objetivação sociológica retorna em maior 
pormenor no capítulo 3: “Projeto de história 
social das ciências sociais” [1997]. Transcrição 
editada de um seminário, o texto mostra que 
o complemento da cartilha bourdieusiana se-
gundo a qual os praticantes das ciências sociais 
devem refletir sociologicamente sobre o que 
fazem é o ataque, na ponta reversa, àqueles 
que refletem sobre as ciências sociais sem, no 
entanto, efetivamente praticá-las. Mostrando 
que seu propósito pedagógico é inculcar uma 
espécie de habitus, Bourdieu aproxima seu 
ensino sociológico de ofícios práticos que vão 
do “mestre… de uma oficina do Quattrocento” 
a um “treinador de rúgbi” (Idem, p. 53) e até 
a “mestres zen” (p. 70). Em todos os casos, o 
desafio é transmitir orientações capazes de 
se tornar corpo, isto é, de se converterem em 
maneiras de fazer. Em contraste com suas 
intervenções epistemológicas dos anos de 
1960, dirigidas contra a inconsciência de um 
“positivismo… avassalador na época” (p. 65) 
que pretendia ignorar o sujeito cognoscente, o 
Bourdieu da década de 1990 agora se insurgia 
impacientemente contra “o blá-blá-blá episte-
mológico” (Ibidem) – aparentemente outro 
nome para aquela “epidemia de reflexividade 
selvagem” que havia, segundo ele, se tornado 
“o novo ópio do sociólogo” (Ibidem).

O último texto da coletânea, “A causa da 
ciência” (1995), se propõe a explicar, diz seu 
subtítulo, “como a história social das ciências 
sociais pode servir ao progresso dessas ciências” 
(Idem, p. 77). O relativo otimismo dessa frase 
não prefigura o que é, a bem da verdade, um 
mapeamento crítico dos formidáveis obstáculos 
estruturais e simbólicos à conquista, pelo cam-
po das ciências sociais, de um grau de autono-

mia comparável àquele dos “campos científicos 
mais ‘puros’, como a matemática” (Idem, p. 80). 
Nestes últimos, “os produtores não têm outros 
clientes possíveis a não ser seus concorrentes”, o 
que instaura uma dinâmica institucionalizada 
de crítica e verificação mútuas que, por uma 
espécie de “sublimação campal” de interesses 
privados (isto é, aquisição de capital simbólico 
no campo) em bens públicos (ou seja, contri-
buições de valor impessoal ao conhecimento 
científico como tal), “só conhece e reconhece 
a ‘força intrínseca da ideia verdadeira’ de que 
falava… Spinoza” (Idem, p. 80). Tal princípio 
de funcionamento dos campos genuinamente 
científicos contrasta, conforme Bourdieu, com 
aqueles nos quais vigora “o princípio político” 
em sentido lato, o qual inclui o campo político 
stricto sensu, mas também campos como o 
religioso e o jornalístico: em todos eles, a força 
das ideias depende, se não completamente, pelo 
menos decisivamente da força estratégica dos 
grupos que as defendem. 

A meio caminho entre as versões mais 
extremas ou puras das lógicas científica e po-
lítica, o campo das ciências sociais permanece 
atravessado pelo conflito entre forças favorá-
veis a uma radicalização de sua autonomia e 
do “princípio científico”, certamente o “time 
epistêmico” no qual Bourdieu se inclui, e as 
forças variadas que têm em comum a defesa 
e/ou a prática de alguma espécie de hetero-
nomia – forças que abrigam desde sociólogos 
que não fazem distinção entre ciência social e 
comentário político até aqueles cuja agenda é 
implícita ou explicitamente estabelecida por 
agências externas ao campo, como tecnocra-
cias governamentais ou movimentos sociais2. 
Mobilizando este esqueleto argumentativo na 
discussão de uma série de questões, do ocaso da 
ortodoxia estadunidense outrora estabelecida 
pelo trio Parsons-Merton-Lazarsfeld até os 



5Tempo Soc., São Paulo, vol. 37, n. 2, 2025  e2025233407

Resenha

desafios da internacionalização das ciências 
sociais, o Bourdieu deste texto final abraça a 
“causa da ciência” (Idem, p. 94) com um vigor 
que, longe de haver envelhecido, só se tornou 
mais urgente em nossa era de letais negacionis-
mos anticientíficos. 

Os problemas e lacunas que acometiam a 
obra desse sociólogo genial também reapare-
cem, é claro, nessa minicoleção de textos. Um 
exemplo é o tratamento crítico demasiado su-
mário e frequentemente injusto que Bourdieu 
empresta a outras perspectivas teóricas, mesmo 
quando elas fornecem ingredientes intelectuais 
importantes à sua praxiologia estrutural. Por 
exemplo, o sociólogo francês escreve que “a 
grande virtude da experiência do mundo 
estrangeiro é que ela leva à descoberta” de que 
as “condições de possibilidade” da “experiência 
dóxica” não são universais, “ao contrário do 
que a fenomenologia nos faz acreditar quando 
universaliza (sem saber)” o “caso particular da 
relação original do fenomenólogo com sua 
própria sociedade” (Idem, p. 38). A crítica 
é improcedente. Para começar, abordagens 
neofenomenológicas anteriores à versão mais 
acabada da praxiologia bourdieusiana, como 
a que Berger e Luckmann teceram em A 
construção social da realidade ([1966] 1985), 
trataram explicitamente daquelas “condições 
de possibilidade” da experiência dóxica ao 
ensaiarem uma síntese multidimensional da 
sociologia clássica, fundada na “dialética” 
(Marx) entre “objetividade/exterioridade” 
(Durkheim) e “subjetividade/interioridade” 
(Weber) no mundo social. Para além deste 
desenvolvimento interno à fenomenologia, a 
crítica não se aplica sequer ao alvo explícito 
mencionado por Bourdieu (2024, p. 38): o 
próprio Alfred Schütz, que dedicou um texto 
específico (1944) à questão do “estranho” ou 
“estrangeiro” no qual se mostra bem ciente de 

que a “atitude natural” é uma atitude social, isto 
é, dependente de uma socialização prévia que 
oferece, a depender da trajetória biográfica do 
indivíduo em um ou mais mundos sociais, sua 
“condição de (im)possibilidade”. 

No mais, quando Bourdieu distingue 
entre usos cínicos e usos clínicos da sociologia 
reflexiva (2024, p. 66), não chega a se demorar 
no potencial exercício de desmistificação dele 
próprio a que sua perspectiva convida: o que 
garante que a apresentação de uma proposta 
de objetivação como clínica em vez de cínica 
não seja, ela própria, uma manobra cínica de 
segunda ordem? Ao responder que “o sujeito 
da reflexividade não é Bourdieu, nem x, y ou 
z”, mas sim “o campo” (Idem, p. 71), Bourdieu 
mantém-se coerente com sua visão de ciência, 
porém ao preço de uma incerteza quanto ao 
status de sua própria contribuição: afinal de 
contas, como ele mesmo argumenta no último 
texto do livro, o campo das ciências sociais não 
possui suficiente autonomia para levar a cabo 
esse processo de auto-objetivação. Como po-
deria ser tal campo, então, o verdadeiro “sujeito 
da reflexividade”? (Peters, 2017b).  

Valiosos em si mesmos, os ensaios coligidos 
neste livro não chegam a oferecer nem a melhor 
introdução à concepção bourdieusiana de 
reflexividade (em comparação, digamos, com 
os dois primeiros capítulos de Coisas ditas 
[Bourdieu, 1990]) nem sua melhor sistemati-
zação (em comparação, digamos, com os três 
primeiros capítulos de Meditações pascalianas 
[2001b]). O que eles oferecem, no fim das 
contas, é um retorno da voz do próprio Bour-
dieu, o encontro com uma versão objetivada 
de sua incansável subjetividade sociologizante 
para aqueles que, conscientes do quanto “os 
mortos agarram os vivos” (“le mort saisit le 
vif ” [Bourdieu, 1989, p. 75]), mantêm em 
movimento seu legado sociológico. Isso é mais 



6 Tempo Soc., São Paulo, vol. 37, n. 2, 2025  e2025233407

Resenha

do que suficiente para justificar a bem-vinda 
existência deste livro.  

Referências Bibliográficas

Berger, Peter & Luckmann, Thomas. ([1966] 
1985), A construção social da realidade. Petró-
polis, Vozes.

Bourdieu, Pierre. (1988), Lições da aula. São 
Paulo, Ática.

Bourdieu, Pierre. (1989), O poder simbólico. Rio 
de Janeiro, Bertrand Brasil.

Bourdieu, Pierre. (1990), Coisas ditas. São Paulo, 
Brasiliense.

Bourdieu, Pierre. (2001a), Science de la science et 
réflexivité. Paris, Raisons d’Agir.

Bourdieu, Pierre. (2001b), Meditações pascalianas. 
Rio de Janeiro, Bertrand Brasil.

Bourdieu, Pierre. (2001c), Contrafogos 2: por 
um movimento social europeu. Rio de Janeiro, 
Jorge Zahar.

Bourdieu, Pierre. (2005), Esboço de autoanálise. 
São Paulo, Companhia das Letras.

Bourdieu, Pierre. ([1984] 2011), Homo Acade-
micus. Florianópolis, ufsc.

Bourdieu, Pierre. (2024), Retorno à reflexividade. 
Edição e introdução de Jérôme Bourdieu e 
Johan Heilbron. São Paulo, Unesp.

Bourdieu, Pierre & Passeron, Jean-Claude. 
(1967), “Sociology and philosophy in France 
since 1945: Death and resurrection of a phi-
losophy without subject”. Social Research, 34 
(1): 162-212.

Bourdieu, Pierre; Passeron, Jean-Claude & 
Chamboredon, Jean-Claude. ([1968] 2010), 
O ofício de sociólogo: metodologia da pesquisa na 
sociologia. Petrópolis, Vozes.

Peters, Gabriel. (2012), “O social como céu e 
inferno: a antropologia filosófica de Pierre 
Bourdieu”. Tempo Social, 24 (1): 229-261. 

Peters, Gabriel. (2017a), “De volta à Argélia: a 
encruzilhada etnossociológica de Pierre Bour-
dieu”. Tempo Social, 29 (1): 275-303. 

Peters, Gabriel. (2017b), “A ciência como subli-
mação: o desafio da objetividade na sociologia 
reflexiva de Pierre Bourdieu”. Sociologias, 19 
(45): 336-369. 

Schütz, Alfred. (1944), “The stranger: an essay 
in social psychology”. American Journal of 
Sociology, 49 (6): 499-507. 

Notas

1. Eis o sentido condensado na frase aparentemente 

paradoxal, pronunciada por Bourdieu em sua aula 

inaugural no Collège de France em 1981, de que “só a 

história pode nos desvencilhar da história” (1988, p. 6).

2. Como argumentei em detalhe em outro texto (Peters, 

2017b, pp. 365-366), a defesa bourdieusiana de auto-

nomia científica para a sociologia, mesmo em relação 

a movimentos sociais cujas causas políticas angariavam 

(qua causas políticas) a simpatia de Bourdieu, não se 

identificava a qualquer enclausuramento intelectual 

na proverbial torre de marfim, mas a um modo de 

intervenção política que, rejeitando a “neutralidade 

axiológica”, se fundava nas armas da “objetividade 

científica” (para aludir a uma distinção proposta logo 

na abertura de Contrafogos 2 [2001c]).


