
Tempo Social

Revista de Sociologia da usp

Trabalho realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de 

Pessoal de Nível Superior – Brasil (Capes) – Código de Financiamento 001. 

1

2025

vol. 37, n. 3

e2025.242979

•  Entrevista  •

Editora
Ana Paula Hey

Trabalho realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de 

Pessoal de Nível Superior – Brasil (Capes) – Código de Financiamento 001. 

Texto recebido em 17/11/2025

Aprovado em 17/11/2025

doi: 10.11606/0103-2070.ts.2025.242979

A crise do cuidado do capitalismo
Conversando com Nancy Fraser1

Nancy Fraser é professora de filosofia e política na New School for Social Research 
e uma das teóricas críticas mais respeitadas da atualidade. Em seu livro mais recen-
te, Fortunes of feminism: From state-managed capitalism to neoliberal crisis2, Fraser 
aborda a inquietante convergência entre o feminismo liberal e o capitalismo, e os 
modos pelos quais o feminismo pode conferir uma aparência de libertação a um 
sistema de exploração implacável. Ao desenvolver uma crítica ao capitalismo e 
propor uma visão radicalmente diferente de feminismo, ela mostra como a justiça 
de gênero deve estar no centro de qualquer luta por uma sociedade igualitária. Mais 
recentemente, Fraser tem se dedicado ao que chama de uma “crise do cuidado”. Seu 
ensaio de mesmo título foi publicado na edição número 100 da New Left Review 
(julho/agosto).

1.	 Este texto é uma versão traduzida de “Capitalism’s crisis of care: a conversation with Nancy Fraser”. 
Dissent, 63 (4): 30-37, 2016. Disponível em https://dx.doi.org/10.1353/dss.2016.0071. Tradução de 
Ana Clara Klink, com revisão de Helena Hirata e Nadya Araujo Guimarães. A entrevista foi conduzida 
por Sarah Leonard, editora sênior de Nation e editora convidada de Dissent. Agradecemos a Nick Serpe, 
editor de Dissent, a autorização para publicar a tradução da entrevista como parte deste dossiê.

2.	 Quando a entrevista foi realizada, em 2016, Fortunes of feminism era o livro mais recente de Nancy 
Fraser [n. r.].



2 Tempo Soc., São Paulo, vol. 37, n. 3, 2025  e2025.242979

A crise do cuidado do capitalismo: conversando com Nancy Fraser

sarah leonard: O que é reprodução social e por que ela está no centro da sua análise 
feminista?
nancy fraser: A reprodução social diz respeito à criação e à manutenção dos laços 
sociais. Uma parte disso tem a ver com os vínculos intergeracionais – ou seja, gerar 
e criar crianças e cuidar das pessoas idosas. Outra parte diz respeito à sustentação 
dos laços horizontais entre amigos, familiares, vizinhança e comunidade3. Esse tipo 
de atividade é absolutamente essencial para a sociedade. Ao mesmo tempo afetiva 
e material, ela fornece a “cola social” que sustenta a cooperação social. Sem ela, não 
haveria organização social – nem economia, nem política, nem cultura. Historica-
mente, a reprodução social tem sido generificada: a maior parte da responsabilidade 
por ela tem sido atribuída às mulheres, embora os homens sempre tenham assumido 
uma parte dela.

O surgimento do capitalismo intensificou essa divisão de gênero – ao separar a 
produção econômica da reprodução social, tratando-as como duas coisas apartadas, 
localizadas em duas instituições diferentes e coordenadas de duas maneiras distintas. 
A produção passou a ocorrer em fábricas e escritórios, onde era considerada “econô-
mica” e remunerada com salários em dinheiro. A reprodução ficou para trás, relegada 
a uma nova esfera doméstica privada, onde foi sentimentalizada e naturalizada, rea-
lizada em nome do “amor” e da “virtude”, em oposição ao dinheiro. Bem, ao menos 
essa era a teoria. Na realidade, a reprodução social nunca se restringiu exclusivamente 
ao lar privado, mas esteve também presente nos bairros, nas instituições públicas 
e na sociedade civil; e parte dela foi mercantilizada. Ainda assim, a separação de 
gênero entre reprodução social e produção econômica constitui a principal base 
institucional para a subordinação das mulheres nas sociedades capitalistas. Portanto, 
para o feminismo, não há questão mais importante do que esta.

leonard: Na sua avaliação, entramos em uma crise do cuidado. O que isso significa 
e como chegamos a esse ponto?
fraser: Nas sociedades capitalistas, as capacidades disponíveis para a reprodução 
social não recebem nenhum valor monetário. Elas são tidas como certas, tratadas 
como “dádivas” gratuitas e infinitamente disponíveis, que não requerem atenção 
nem renovação. Parte-se do pressuposto de que sempre haverá energia suficiente para 
sustentar os laços sociais dos quais dependem a produção econômica e a sociedade 

3.	 n.t.: Como a língua inglesa não apresenta flexão de gênero, optamos, nesta tradução, pelo uso do femi-
nino ou do masculino conforme o contexto e o conteúdo das falas, de modo a preservar tanto o sentido 
original quanto a oralidade da entrevista.



3Tempo Soc., São Paulo, vol. 37, n. 3, 2025  e2025.242979

Por Sarah Leonard

em geral. Isso se assemelha muito à forma como a natureza é tratada nas sociedades 
capitalistas: como um reservatório infinito do qual se pode extrair o quanto se quiser 
e no qual se pode despejar qualquer quantidade de resíduos. Na realidade, nem a 
natureza nem as capacidades de reprodução social são infinitas; ambas podem ser 
levadas ao ponto de ruptura. Muitas pessoas já compreendem isso no caso da natureza, 
e estamos começando a entender o mesmo em relação ao “cuidado”. Quando uma 
sociedade, ao mesmo tempo, retira o apoio público à reprodução social e recruta seus 
principais provedores para longas e exaustivas jornadas de trabalho remunerado, ela 
esgota as próprias capacidades sociais das quais depende. Essa é exatamente a nossa 
situação hoje. O capitalismo atual, financeirizado, está consumindo sistematicamente 
nossas capacidades de sustentar os laços sociais, como um tigre que devora a própria 
cauda. O resultado é uma “crise do cuidado” tão grave e sistêmica quanto a atual crise 
ecológica, com a qual está, de todo modo, profundamente entrelaçada.

Para entender como chegamos até aqui, eu compararia essa forma de capitalismo 
com as anteriores. Costuma-se considerar que a história do capitalismo é composta 
por uma sucessão de diferentes regimes de acumulação – por exemplo, o capitalis-
mo liberal, o capitalismo estatal (ou social-democrata) e o capitalismo neoliberal 
financeirizado. Pesquisadores geralmente distinguem esses regimes com base nas 
formas específicas de relação entre o Estado e os mercados. No entanto, eles têm 
negligenciado a relação entre produção e reprodução, que é igualmente decisiva. 
Essa relação é uma característica fundamental da sociedade capitalista e deve ocupar 
o centro de nossa análise. Podemos avançar muito na compreensão da história do 
capitalismo ao nos concentrarmos em como a reprodução social é organizada em 
cada uma de suas fases: em determinado período, qual parcela do “trabalho de cuida-
do” é mercantilizada? Qual é sustentada por meio de políticas estatais ou provisões 
empresariais? Qual permanece localizada nos lares? Nos bairros? Na sociedade civil?

Com base nisso, podemos traçar um percurso histórico desde o chamado capita-
lismo liberal do século xix até o regime estatal de meados do século xx e, por fim, 
até o capitalismo financeirizado da atualidade. Em resumo: o capitalismo liberal 
privatizou a reprodução social; o capitalismo estatal a socializou parcialmente; o 
capitalismo financeirizado a está mercantilizando cada vez mais. Em cada caso, uma 
organização específica da reprodução social vem acompanhada de um conjunto dis-
tinto de ideais de gênero e família: da visão liberal-capitalista das “esferas separadas” 
ao modelo social-democrata do “salário familiar”, passando pela norma neoliberal 
financeirizada da “família de dois provedores”. Deixe-me explicar.

O caso do capitalismo liberal é bastante claro. Os Estados, em grande medida, 
limitaram-se a observar enquanto os industriais recrutavam à força as pessoas recém-
-proletarizadas, incluindo mulheres e crianças, para trabalhar nas fábricas e minas. 



4 Tempo Soc., São Paulo, vol. 37, n. 3, 2025  e2025.242979

A crise do cuidado do capitalismo: conversando com Nancy Fraser

O resultado foi uma crise da reprodução social, que provocou protestos públicos e 
campanhas em favor de uma “legislação” protetora. Mas tais políticas não poderiam, 
de modo algum, resolver o problema, e seu efeito foi deixar as comunidades operárias 
e camponesas se virarem sozinhas da melhor forma que podiam. Ainda assim, essa 
forma de capitalismo foi culturalmente geradora. Ao redefinir a reprodução social 
como domínio das mulheres dentro da família privada, ela inventou o novo imagi-
nário burguês da domesticidade, das “esferas separadas”, do “refúgio em um mundo 
sem coração” e do “anjo no lar”, mesmo enquanto privava a maior parte das pessoas 
das condições necessárias para realizar esses ideais.

Abalado pela crise, o regime liberal deu lugar, no século xx, a uma nova variante 
da sociedade capitalista, gerida pelo Estado. Nessa fase, baseada na produção e no 
consumo de massa, a reprodução social foi parcialmente socializada, por meio da 
provisão de “bem-estar social” pelo Estado e pelas empresas. O modelo cada vez 
mais antiquado das “esferas separadas” cedeu lugar à nova norma, mais “moderna”, 
do “salário familiar”. Segundo essa norma, fortemente apoiada pelos movimentos 
trabalhistas, o operário industrial deveria receber remuneração suficiente para sus-
tentar toda a sua família, permitindo que sua esposa se dedicasse integralmente aos 
filhos e ao lar. Mais uma vez, apenas uma minoria relativamente privilegiada alcançou 
esse ideal; mas ele constituía uma aspiração para muitos outros – ao menos nos ricos 
Estados do núcleo capitalista do Atlântico Norte. As colônias e pós-colônias foram 
excluídas desses arranjos, que se apoiavam na contínua exploração do Sul global. Além 
disso, havia assimetrias raciais intrínsecas aos Estados Unidos, onde trabalhadores 
domésticos e agrícolas eram excluídos da seguridade social e de outras formas de 
provisão pública. E, naturalmente, o salário familiar institucionalizou a dependência 
feminina e a heteronormatividade. O capitalismo estatal não foi, então, uma era de 
ouro, mas ainda assim era bastante diferente do que temos hoje.

Hoje, é claro, o ideal do salário familiar está morto. Ele foi vítima, por um lado, 
da queda dos salários reais, que torna impossível sustentar uma família com um único 
salário (a menos que se pertença ao 1%); e, por outro lado, do sucesso do feminismo, 
que deslegitimou a ideia da dependência feminina embutida no salário familiar. 
Como consequência desse duplo golpe, temos agora a nova norma da “família de 
dois provedores”. Encantador, não é? Desde que você não esteja solteiro(a). No en-
tanto, assim como o ideal do salário familiar, trata-se também de uma ilusão. A nova 
norma mascara o forte aumento no número de horas de trabalho remunerado agora 
exigidas para sustentar um lar. Se o lar inclui crianças, parentes idosos ou pessoas 
doentes ou com deficiência que não podem atuar como trabalhadores em tempo 
integral, tanto pior. E se for uma família monoparental, é ainda pior. Some-se a isso 
o fato de que o ideal dos dois provedores está sendo promovido em um momento de 



5Tempo Soc., São Paulo, vol. 37, n. 3, 2025  e2025.242979

Por Sarah Leonard

cortes na provisão estatal. Entre a necessidade de aumentar a jornada de trabalho e 
a redução dos serviços públicos, o regime capitalista financeirizado está sistematica-
mente esgotando nossas capacidades de sustentar os vínculos sociais. Essa forma de 
capitalismo está levando nossas energias de cuidado ao limite. Essa “crise do cuidado” 
deve ser compreendida estruturalmente. Longe de ser contingente ou acidental, ela é 
a expressão, nas condições atuais, de uma tendência à crise da reprodução social que 
é inerente à sociedade capitalista, mas que assume uma forma especialmente aguda 
no regime atual do capitalismo financeirizado.

leonard: Você pode falar um pouco mais sobre o papel do feminismo nessa crise? As 
feministas não tinham como objetivo criar uma família de dois provedores que enfrenta 
dificuldades.
fraser: Não, é claro que não. Mas permanece uma questão profunda e perturbadora 
sobre qual papel o feminismo desempenhou nisso tudo. As feministas rejeitaram o 
ideal do salário familiar, considerando-o uma institucionalização da dependência 
feminina – e com razão. Mas nós fizemos isso justamente no momento em que a 
realocação da indústria derrubou essa ideia do ponto de vista econômico. Em outro 
mundo, talvez o feminismo e as mudanças industriais não tivessem se reforçado 
mutuamente, mas, neste mundo, o fizeram. Como resultado, mesmo que os movi-
mentos feministas não tenham, de forma alguma, causado essa mudança econômica, 
acabamos, sem querer, conferindo uma certa legitimação para ela. Fornecemos algum 
carisma, algum lastro ideológico às agendas de outros.

Mas não nos esqueçamos, enquanto isso, de que realmente existem feministas 
neoliberais que aderem plenamente a essa agenda – e que representam o 1%. Ouso 
dizer que parece que estamos prestes a eleger uma delas como presidente dos Estados 
Unidos. Aliás, feministas neoliberais são feministas; não podemos dizer que não são. 
Mas, nessa corrente do feminismo, vemos as ideias feministas simplificadas, truncadas 
e reinterpretadas em termos favoráveis ao mercado, como, por exemplo, quando se 
pensa a subordinação das mulheres em termos de discriminação que impede mulheres 
talentosas de chegarem ao topo. Esse tipo de pensamento valida todo o imaginário 
corporativo hierárquico. Legitima uma visão de mundo fundamentalmente hostil 
aos interesses da maioria das mulheres, e de todos os povos do mundo, de fato. E 
essa versão do feminismo oferece um verniz emancipatório à predação neoliberal.

leonard: Você pode falar um pouco mais sobre como a distribuição do trabalho de 
cuidado em nossa economia financeirizada coloca as mulheres umas contra as outras?



6 Tempo Soc., São Paulo, vol. 37, n. 3, 2025  e2025.242979

A crise do cuidado do capitalismo: conversando com Nancy Fraser

fraser: Com certeza. Hoje temos uma organização dual do trabalho de cuidado: 
aquelas que podem pagar por ajuda doméstica simplesmente o fazem, enquanto 
as que não podem se viram para cuidar de suas famílias, muitas vezes realizando o 
trabalho remunerado para o primeiro grupo, frequentemente por salários muito, 
muito baixos e praticamente sem nenhuma proteção. Temos começado a ver cam-
panhas por direitos e salários dignos nesse setor. Trata-se então, claramente, de um 
confronto direto de interesses. Sempre achei irônica a ideia de “lean in” de Sheryl 
Sandberg4; suas leitoras só conseguem imaginar “se inclinar” nas salas de conselho 
das empresas na medida em que podem se apoiar nas trabalhadoras do cuidado mal 
remuneradas que limpam seus banheiros e casas, trocam as fraldas de seus filhos, 
cuidam de seus pais idosos, e assim por diante.

E precisamos falar sobre raça aqui. Afinal, são principalmente mulheres imigrantes 
não brancas, mulheres negras e mulheres latinas que realizam esse trabalho. Basta 
ir a qualquer parque em um bairro de classe média de Nova York para ver isso – é 
nítido. Existem países cuja única estratégia de suposto “desenvolvimento” consiste 
em facilitar a emigração de mulheres para países e regiões ricas com esse propósito. 
As Filipinas, por exemplo, dependem fortemente das remessas de dinheiro feitas 
por trabalhadoras domésticas que o próprio país envia para o exterior. E trata-se de 
uma troca de trabalho organizada pelo Estado – é a estratégia de desenvolvimento 
do Estado. Os países em questão foram submetidos a ajustes estruturais. Eles estão 
endividados, falidos e precisam de moedas fortes, e não têm outra maneira de obtê-
-las senão enviando suas mulheres para realizar esse trabalho, deixando seus próprios 
filhos e famílias aos cuidados de outras pessoas pobres. Eu não estou sugerindo, aliás, 
que o trabalho de cuidado nunca deva ser remunerado, mas faz muita diferença como 
é pago, como é organizado e por quem.

leonard: Existe algum trabalho de organização específico que, na sua visão, seja capaz 
de atacar a raiz desses problemas?
fraser: Há um movimento formidável de organização e ativismo acontecendo, 
muita criatividade, muita energia. Mas tudo isso permanece bastante disperso e 
ainda não alcança o nível de um projeto contra-hegemônico capaz de transformar a 
organização da reprodução social. Se você somar as lutas por uma semana de trabalho 

4.	 n.t: A ideia de lean in (“inclinar-se”) foi formulada pela executiva Sheryl Sandberg no livro Faça acon-
tecer: Mulheres, trabalho e a vontade de liderar (2013) [Lean in: Women, work, and the will to lead]. O 
termo sugere que, para crescerem em suas carreiras e “atingirem seu potencial” profissional, as mulheres 
“se inclinem” – isto é, se afirmem de forma confiante e ativa – em ambientes de trabalho e em outras 
esferas de poder.



7Tempo Soc., São Paulo, vol. 37, n. 3, 2025  e2025.242979

Por Sarah Leonard

mais curta, por uma renda básica incondicional, por creches públicas, pelos direitos 
das trabalhadoras domésticas migrantes e das profissionais que atuam em casas de 
repouso, hospitais e creches privadas – e ainda somar as lutas por água potável, mora-
dia e contra a degradação ambiental, especialmente no Sul global –, o que resulta, na 
minha opinião, é a reivindicação de uma nova forma de organizar a reprodução social.

As lutas em torno da reprodução social são praticamente onipresentes. Elas ape-
nas não recebem esse rótulo. Mas se, porventura, essas lutas se reconhecessem dessa 
forma, haveria uma base poderosa para articulá-las em um amplo movimento de 
transformação social. E se também compreendessem que a base estrutural da atual 
crise do cuidado é a tendência inerente do capitalismo de subordinar a reprodução 
à produção, então as coisas poderiam ficar realmente interessantes.

leonard: Dado o interesse crescente pelo socialismo entre os jovens americanos, você 
relaciona a luta pela reprodução social à luta pelo socialismo?
fraser: Com certeza. Considero-me socialista democrática, assim como Bernie 
Sanders, mas vivemos em uma época em que temos de admitir francamente que não 
sabemos exatamente o que isso significa. Sabemos que não tem nada a ver com a 
economia planejada autoritária ou com o modelo de partido único do comunismo. 
Sabemos que significa algo mais profundo, mais sólido e mais igualitário do que 
a social-democracia. Sabemos que não pode se limitar a um Estado-nação em um 
mundo onde exploração, expropriação e extração são profundamente transnacionais. 
Em outras palavras, sabemos tudo o que não pode ser, mas temos dificuldade em 
definir um programa positivo.

Um ponto sobre o qual eu insisto é que repensar a reprodução social deve estar 
no centro de qualquer forma de socialismo que possamos considerar desejável no 
século xxi. Como deve ser reinventada hoje a distinção entre reprodução e produção, 
e o que pode substituir a família de dois provedores? É interessante – se olharmos 
para a história do socialismo, mesmo o velho socialismo utópico, que Marx e Engels 
rejeitaram com notoriedade, havia um grande foco no que estou chamando de re-
produção social: como organizar a vida familiar e comunitária, e assim por diante. 
Era utópico de maneiras que não funcionam para nós, mas a problemática estava 
presente, e mesmo na história do socialismo industrial moderno, marxista e não 
marxista, essa problemática surgiu e desapareceu. Na maior parte das vezes, ela foi 
tratada como secundária em relação à questão de como organizar a industrialização 
e planejar a produção. Mas se você se concentrar em apenas um dos polos da díade 
produção/reprodução, o outro voltará para te morder de maneiras imprevistas e isso 
arruinará todo o projeto.



8 Tempo Soc., São Paulo, vol. 37, n. 3, 2025  e2025.242979

A crise do cuidado do capitalismo: conversando com Nancy Fraser

leonard: Muitas das questões que você levanta sobre a vida social e a família voltaram 
a parecer utópicas, como algum tipo de vestígio dos anos 1960, e não necessariamente 
centrais para um programa socialista. Ainda assim, você argumenta que estamos, na 
verdade, em um ponto de crise – essas questões precisam ser centrais. O desafio da repro-
dução social é tão fundamental na experiência cotidiana de todos, que me surpreende o 
fato de estar frequentemente ausente no atual renascimento do socialismo.
fraser: Concordo plenamente. Dada a gravidade desta crise da reprodução social, 
seria utópico, no mau sentido, que a esquerda não se concentrasse nisso. A ideia de 
que poderíamos, de alguma forma, reativar a indústria manufatureira, isso sim é utó-
pico – novamente, no mau sentido. Ao contrário da ideia de construir uma sociedade 
que parta do pressuposto de que todo adulto é uma pessoa com responsabilidades 
primárias de cuidado, engajamentos comunitários e compromissos sociais. Isso não 
é utópico. É uma visão baseada na realidade da vida humana.

leonard: Você vê um papel positivo para a tecnologia em tudo isso, ou a mecaniza-
ção do trabalho doméstico leva apenas a mais uma forma de “se afirmar” [lean in] na 
carreira? Recentemente, ouvimos muito sobre o congelamento de óvulos no Google, 
que tem o objetivo de permitir que as mulheres trabalhem por mais tempo antes de ter 
filhos. Já que tendemos a pensar que muitas tarefas industriais rotineiras deveriam ser 
mecanizadas, você vê o trabalho de cuidado da mesma forma? Ou ele é íntimo demais 
para isso?
fraser: Certamente não sou uma ludita. Eu aprecio muito ter uma lâmpada elétrica 
para ler à noite, poder conversar com você pelo Skype de longe, e assim por diante. 
Não sou contra nem mesmo aquelas tecnologias sobre as quais escrevi críticas, como 
a congelação de óvulos ou as bombas mecânicas de extração de leite materno. A ques-
tão é o contexto: como são produzidas e usadas, por quem e em benefício de quem. 
Então eu conseguiria facilmente imaginar um contexto em que a disponibilidade 
dessas tecnologias possa representar uma escolha legítima. De forma alguma estou 
aqui para envergonhar alguém pelas escolhas extremamente limitadas que fazemos 
entre opções muito ruins e restritas.

Eu também acho que as atividades voltadas a sustentar a conexão social contêm 
um elemento pessoal ineliminável. Elas são, por definição, intersubjetivas, envolvendo 
comunicação entre pessoas e, em alguns casos, contato físico. Isso vai contra a ideia 
de uma mecanização total do cuidado. Mas, por outro lado, duvido que possamos 
imaginar a automação completa de qualquer coisa, se isso significar a eliminação de 
toda intervenção humana.



9Tempo Soc., São Paulo, vol. 37, n. 3, 2025  e2025.242979

Por Sarah Leonard

leonard: Certo, porque, de certa forma, estamos apenas falando de tempo. Meca-
nizamos coisas como o cuidado para nos poupar tempo, porque não temos o suficiente. 
E só numa situação em que se dispõe de tempo suficiente é que realmente se descobre o 
que se quer mecanizar.
fraser: Sinto-me bastante segura de que não quero lavar toda a minha roupa à mão 
e já sei que há muitas coisas nas quais não quero gastar meu tempo. Eu adoraria ter 
mais tempo para fazer outras coisas, inclusive participar de conversas como esta.

Resumo

A crise do cuidado do capitalismo: Conversando com Nancy Fraser

Esta entrevista foi concedida à revista Dissent em 2016, quando Nancy Fraser se tornava uma das 

vozes mais influentes no feminismo de inspiração marxista a tratar o tema da chamada “crise do 

cuidado”. Para ela, tal crise seria uma expressão das contradições socioreprodutivas do capitalismo 

atual. Isso significava dizer que as crescentes pressões sobre o cuidado não seriam acidentais, mas 

teriam raízes sistêmicas, porque assentadas na estrutura de uma ordem social que Fraser carac-

terizou como capitalismo financeirizado. Daí porque, a seu ver, a crise da reprodução social não 

seria independente e nem poderia ser adequadamente compreendida por si só. Mas, se tal crise 

aponta para as contradições na forma financeirizada do capitalismo, também sinaliza para os 

limites socioreprodutivos da própria sociedade capitalista. Na entrevista, Fraser também explora 

o tema das profundas diversidades entre vertentes do feminismo e as notáveis heterogeneidades 

entre as mulheres, especialmente marcadas por desigualdades raciais na divisão do trabalho do 

cuidado.  Sua formulação contribuiu para trazer o tema da reprodução social para o centro da 

interpretação da dinâmica do capitalismo, e esta entrevista flagra a autora em um dos momentos 

de maior proeminência dessas suas ideias no debate acadêmico e na cena política do feminismo.

Palavras-chave: Nancy Fraser; Reprodução Social; Crise do Cuidado; Feminismo; Lutas Sociais.

Abstract

Capitalism’s crisis of care: a conversation with Nancy Fraser

This interview was published in Dissent magazine in 2016, when Nancy Fraser was becoming 

one of the most influential voices in Marxist-inspired feminism addressing the so-called “crisis 

of care.” For her, this crisis expresses the socio-reproductive contradictions of contemporary 

capitalism. This means that the increasing pressures on caregiving are not accidental, but have 

systemic roots, because they are based on the structure of a social order that Fraser characterized 

as financialized capitalism. Therefore, in her view, the crisis of social reproduction is neither in-

dependent nor adequately understood on its own. But, if this crisis points to the contradictions 

in the financialized form of capitalism, it also signals the socio-reproductive limits of capitalist 

society itself. In the interview, Fraser also explores the profound diversities between strands of 



10 Tempo Soc., São Paulo, vol. 37, n. 3, 2025  e2025.242979

A crise do cuidado do capitalismo: conversando com Nancy Fraser

feminism and the notable heterogeneities among women, especially marked by racial inequalities 

in the division of care work. Her ideas contributed to bringing the theme of social reproduction 

to the center of the interpretations on capitalistic dynamics, and this interview captures the 

author at one of the moments when her ideas were most prominent in academic debate and in 

the political scene of feminism.

Keywords: Nancy Fraser; Social Reproduction; Crisis of Care; Feminism; Social Struggles.

nancy fraser é titular da cátedra Henry A. and Louise Loeb de Ciências Políticas e Sociais 

da New School University, em Nova York.

sarah leonard, no momento da entrevista, em 2016, era redatora-chefe de Nation e editora 

convidada de Dissent, periódicos nos quais continua atuando como editora convidada. Atual-

mente é editora-chefe do Lux Magazine.

Declaração de disponibilidade de dados não se aplica.


