


 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

EDITORIAL 

001 DIÁLOGOS MULTILATERAIS: PRÁXIS, INTERLOCUÇÕES E CONFRONTAÇÕES  
MULTILATERAL DIALOGUES: PRAXIS, INTERLOCUTIONS , AND CONFRONTATIONS  
DIÁLOGOS MULTILATERALES: PRAXIS, INTERLOCUCIONES Y CONFRONTACIONES  
MARCELO TRAMONTANO, JULIANO PITA, PEDRO TEIXEIRA, LUCAS DE CHICO , ESTER GOMES, JOÃO PEREIRA, AMANDA SOARES 

 

ENTREVISTA  

005 O POVO NEGRO E UM DIÁLOGO SILENCIADO DE QUINHENTOS ANOS  
BLACK PEOPLE AND A FIVE -HUNDRED -YEAR SILENCED DIALOGUE  
EL PUEBLO NEGRO Y UN DIÁLOGO SILENCIADO DE QUINIENTOS AÑOS  
CASIMIRO LUMBUNDANGA, MARCELO TRAMONTANO 

 

ÁGORA 

014 SOBERANIA E TECNODIVERSIDADE  
SOVEREIGNTY AND TECHNODIVERSITY  
SERGIO AMADEU DA SILVEIRA 

024 CIDADES PARA QUEM? VIDA URBANA E CORPOS VULNERÁVEIS  
CITIES FOR WHOM? URBAN LIFE AND VULNERABLE BODIES  
ETHEL PINHEIRO, JACQUELINE KLOPP  

042 PORTO, ENTRE DUAS PONTES: IMAGENS DE UM ESPAÇO EM TENSÃO  
PORTO BETWEEN TWO BRIDGES: IMAGES OF A SPACE IN TENSION  
JORDAN FRASER EMERY  

063 AUTORIA DESCONHECIDA  
AUTHOR UNKNOWN 
MARTA BOGÉA, MARIANA VETRONE 

082 CASO-EXPERIÊNCIA: DESAFIOS METODOLÓGICOS NA METRÓPOLE CONTEMPORÂNEA  
CASE -EXPERIENCE: METHODOLOGICAL CHALLENGES IN THE CONTEMPORARY METROPOLIS  
YURI PAES DA COSTA, EDUARDO LIMA, CARLOS MAGALHÃES DE LIMA 

097 A PRODUÇÃO ESTATAL DO RISCO: HABITAÇÃO SOCIAL E VULNERABILIDADE A DESASTRES  
STATE -PRODUCED RISK: SOCIAL HOUSING AND DISASTER VULNERABILITY  
CATHARINA SALVADOR, THAMINE AYOUB, MILENA KANASHIRO 

DIÁLOGOS MULTILATERAIS: PRÁXIS, INTERLOCUÇÕES E CONFRONTAÇÕES 
MULTILATERAL DIALOGUES: PRAXIS, INTERLOCUTIONS, AND CONFRONTATIONS 
DIÁLOGOS MULTILATERALES: PRAXIS, INTERLOCUCIONES Y CONFRONTACIONES 

S
U

M
Á

R
IO

 
C

O
N

T
E

N
T

S
 

https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.243966
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.243966
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.243966
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.243965
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.243965
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.243965
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.240239
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.240239
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239946
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239946
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239966
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239966
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.238980
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.238980
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239659
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239659
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239949
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239949


 

 

 

114 FINANCEIRIZAÇÃO DA HABITAÇÃO EM CONTEXTOS DE ECONOMIA COMPARTILHADA  
HOUSING FINANCIALIZATION IN SHARING ECONOMY CONTEXTS  
VINICIUS BARROS, ÉRICO MASIERO 

128 HABITAR O COMUM: A POÉTICA URBANA EM LEFEBVRE E NA TEORIA DO COMUM  
INHABITING THE COMMON: URBAN POETICS IN LEFEBVRE AND IN THE THEORY OF THE COMMONS  
CAROLINA AKEMI NAKAHARA  

142 PRIVATIZAÇÃO DOS PARQUES URBANOS E A PRODUÇÃO NEOLIBERAL DO ESPAÇO  
URBAN PARKS PRIVATIZATION AND THE NEOLIBERAL PRODUCTION OF SPACE  
ISABELLA SOARES, CLARICE DE OLIVEIRA  

156 TOPOLOGIAS DO CUIDADO: DA CLAREIRA AO PARQUE EM PETER SLOTERDIJK  
TOPOLOGIES OF CARE: FROM THE CLEARING TO THE PARK IN PETER SLOTERDIJK  
BRÄULIO RODRIGUES 

167 O DES-RE -HABITAR NO DESASTRE SOCIOAMBIENTAL EM MACEIÓ -AL  
THE DIS -RE -INHABITING IN THE SOCIO -ENVIRONMENTAL DISASTER IN MACEIÓ -AL  
WANDERSON BARBOSA, TAMYRES OLIVEIRA, ROSELINE OLIVEIRA  

186 SOLOS URBANOS E AGRICULTURA ORGÂNICA: CONSERVAÇÃO E RESILIÊNCIA  
URBAN SOILS AND ORGANIC FARMING: CONSERVATION AND RESILIENCE  
LUCAS LENIN DE ASSIS  

199 EDUCAÇÃO URBANÍSTICA E AMBIENTAL COMO CONTRIBUIÇÃO SOCIAL  
URBAN AND ENVIRONMENTAL EDUCATION AS A SOCIAL CONTRIBUTION  
LUIZA HELENA FERRARO, MARIANA PEREIRA, GISELLE ARTEIRO AZEVEDO  

214 A PLURALIDADE EPISTÊMICA DO TERRITÓRIO NA CRÍTICA AO URBANOCENTRISMO  
THE EPISTEMIC PLURALITY OF TERRITORY IN THE CRITIQUE OF URBAN -CENTRISM  
ANGELA ELIAS DE SOUZA, CAIO GOMES DE AGUIAR 

230 DADOS, GOVERNANÇA E OPACIDADE: POR UM DIREITO INFORMACIONAL À CIDADE  
DATA, GOVERNANCE, AND OPACITY: TOWARD AN INFORMATIONAL RIGHT TO THE CITY 
MARINA BORGES 

241 INFÂNCIAS NA CIDADE: TENSÕES, DIREITOS E PRÁTICAS DE INCLUSÃO  
CHILDHOODS IN THE CITY: TENSIONS, RIGHTS, AND INCLUSION PRACTICES  
SAMANTHA PEDROSA, ELIANE PEREIRA  

255 FRAGMENTOS DO RIO NO XIX: A MISERICÓRDIA E SEUS LOGRADOUROS  
FRAGMENTS OF 19TH-CENTURY RIO: MISERICÓRDIA AND ITS THOROUGHFARES  
LETÍCIA CAMPANHA PIRES  

266 A LINHA VERDE DE FRANCIS ALŸS: IMPERIALISMO E OS LIMITES DO SUL GLOBAL  
FRANCIS ALŸS’ GREEN LINE: IMPERIALISM AND THE LIMITS OF THE GLOBAL SOUTH  
YURI TARACIUK  

279 RACIONAIS MC’S: A CONSTITUIÇÃO DO NEGRO DRAMA COMO SUJEITO DE RESISTÊNCIA  
RACIONAIS MC’S: THE CONSTITUTION OF NEGRO DRAMA AS A SUBJECT OF RESISTANCE  
CEZAR PRADO  

290 TECNOLOGIA VERNACULAR DAS MULHERES GUARANI MBYA E PATRIMÔNIO CULTURAL BIODIVERSO  
FEMALE GUARANI MBYA VERNACULAR TECHNOLOGY AND BIODIVERSE CULTURAL HERITAGE  
ANA LUIZA CARVALHO, DINAH DE GUIMARAENS 

https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239867
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239867
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239784
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239784
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239539
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239539
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.237606
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.237606
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239649
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239649
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.238727
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.238727
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239894
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239894
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239959
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239959
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.236696
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.236696
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239934
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239934
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239980
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239980
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239018
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239018
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.237836
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.237836
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239974
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239974


 

 

305 CORPOS DANÇANTES, ARQUITETURAS DO AXÉ: RITUAIS DE LAVAGEM EM PENEDO -AL  
DANCING BODIES, AXÉ ARCHITECTURES: WASHING RITUALS IN PENEDO -AL  
MARIA HEDUARDA VASCONCELOS, MARIA ANGÉLICA DA SILVA  

319 O RETRATO ALÉM DO CÂNONE EUROPEU: REINVENÇÕES NA ARTE LATINO -CARIBENHA  
THE PORTRAIT BEYOND THE EUROPEAN CANON: REINVENTIONS IN LATIN -CARIBBEAN ART  
JOÃO PAULO DE FREITAS  

329 A EXPOSIÇÃO REPASSOS E O MODERNO INTERESSE PELO POPULAR  
THE REPASSOS EXHIBITION AND THE MODERN INTEREST IN THE POPULAR  
ARIEL LAZZARIN, CARLOS MARTINS  

352 DESAFIOS DIGITAIS EM ARQUITETURA E URBANISMO: VIDEOGAMES E PRAXIS PEDAGÓGICA  
DIGITAL CHALLENGES IN ARCHITECTURE AND URBANISM: VIDEO GAMES AND PEDAGOGICAL PRAXIS  
THIAGO RANGEL, ALINE CALAZANS MARQUES  

370 DO OLHAR COLONIAL À VISUALIDADE DIGITAL: PAISAGEM, PODER E COLAPSO  
FROM COLONIAL GAZE TO DIGITAL VISUALITY: LANDSCAPE, POWER , AND COLLAPSE  
JAQUELINE CUNHA 

383 ONTEM, O SEU FUTURO: A CIDADE EM QUE HOJE ME ENCONTRO 
YESTERDAY, YOUR FUTURE: THE CITY WHERE I AM TODAY  
SAMIRA PROÊZA 

 

PROJETO 

401 ENTRE IMAGENS E OBJETOS COMUNICÁVEIS: ESPAÇO EXPOSITIVO COMO MEDIAÇÃO CULTURAL  
BETWEEN IMAGES AND COMMUNICABLE OBJECTS: EXHIBITION SPACE AS CULTURAL MEDIATION  
ANA ELÍSIA DA COSTA, DANIELA CIDADE  

417 ENSINO E EXTENSÃO: MELHORIAS HABITACIONAIS NO BAIRRO PEQUIS  
TEACHING AND OUTREACH: HOUSING IMPROVEMENTS IN THE PEQUIS NEIGHBORHOOD  
ROSSANA LIMA, NÁDIA LEITE, RITA DE CÁSSIA SARAMAGO, SIMONE VILLA 

 

 

https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239950
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239950
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239968
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239968
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239951
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239951
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239964
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239964
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239933
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239933
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239976
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239976
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239922
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239922
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239945
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239945


ENTREVISTA REALIZADA EM 24 DE NOVEMBRO DE 2025 

 
Silva, C. P. L., Tramontano, M.(2025). O povo negro e um diálogo silenciado de quinhentos anos. V!RUS, (30). Diálogos multilaterais: práxis, interlocuções e confrontações. 1-9 
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.243965 

 

 
 

 
O POVO NEGRO E UM DIÁLOGO SILENCIADO DE QUINHENTOS ANOS 
BLACK PEOPLE AND A FIVE-HUNDRED-YEAR SILENCED DIALOGUE 
EL PUEBLO NEGRO Y UN DIÁLOGO SILENCIADO DE QUINIENTOS AÑOS 
CASIMIRO LUMBANDANGA, MARCELO TRAMONTANO 

Casimiro Paschoal “Lumbandanga” da Silva é fotógrafo, poeta, 

músico, ativista e servidor da Universidade de São Paulo, atuando como 

técnico no Escritório de Apoio Pedagógico da Escola de Engenharia São 

Carlos da Universidade de São Paulo. Desenvolve trabalho artístico 

voltado à valorização da cultura afro-brasileira e da ancestralidade 

africana, destacando-se pela série fotográfica Faces, produzida após 

viagem a Angola em 2013. É reconhecido por sua militância antirracista 

e por sua atuação em iniciativas culturais e sociais em São Carlos, como 

o projeto Coral Afro SoulJazz. 

Marcelo Tramontano é Arquiteto, Mestre, Doutor e Livre-Docente em 

Arquitetura e Urbanismo, com Pós-doutorado em Arquitetura e Mídias 

Digitais. É Professor Associado do Instituto de Arquitetura e Urbanismo 

da Universidade de São Paulo e do Programa de Pós-graduação em 

Arquitetura e Urbanismo da mesma instituição. Coordena o Nomads.usp 

- Núcleo de Estudos de Habitares Interativos e é Editor-Chefe da revista 

V!RUS. tramont@sc.usp.br  

http://lattes.cnpq.br/1999154589439118 

EN
TR

EV
IS
TA

IN
TE

R
VI
EW

https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.243965
http://lattes.cnpq.br/1999154589439118
Kaju
Cross-Out



ENTREVISTA  O povo negro e um diálogo silenciado de quinhentos anos 
Casimiro Lumbandanga, Marcelo Tramontano 

 

 

6 

Marcelo Tramontano: É um prazer e uma honra ter este momento de interlocução aqui com você, Casimiro. Dentre 

os grandes diálogos multilaterais que precisam ser construídos e nutridos, no Brasil, na América Latina e no mundo, 

um dos mais urgentes é, sem dúvida, o diálogo com os povos afro diaspóricos. Eu gostaria que começássemos 

abordando a história dessa diáspora no Brasil, porque entendo que ela costuma ser contada através de narrativas 

que nem sempre contemplam a perspectiva da população negra. Onde você situaria o início dessa história, tão 

terrivelmente marcada por violência e subalternização, mas também por rebeliões, lutas e conquistas?    

Casimiro Lumbandanga: O movimento social negro brasileiro tem raízes muito profundas. Eu inicio a nossa linha do tempo 

com a chegada do primeiro navio negreiro ao Brasil, porque isto marca o princípio de um processo revolucionário, de 

negação da condição à qual nós somos historicamente submetidos. Desde o momento em que a população negra começou 

a ser trazida ao Brasil e distribuída em fazendas por todo o país para participar do processo de colonização e de construção 

econômica e cultural, fomos, de certa forma, sincretizados, transformados, porque não nos era dado o direito de permanecer 

como sujeitos oriundos de países de África. Quando chegavam ao Brasil, nossos ancestrais africanos recebiam um novo 

nome que o dono dos escravos lhes delegava.  

Assim foi se consolidando um processo revolucionário de resistência nas senzalas, em torno de uma questão muito forte, 

que é a negação da condição de ser escravo, não apenas no Brasil mas em qualquer lugar. Inúmeras rebeliões foram 

construídas ao longo do período da escravidão, muitas delas esquecidas e não mencionadas na historiografia oficial, 

resultando em uma construção ideológica que veicula erroneamente a ideia de passividade dos escravizados e aceitação 

de sua condição. Esta compreensão de que esta população era acomodada e pacífica acabou sendo introjetada nos 

próprios negros, após a abolição da escravatura, em 1888, encobrindo, inclusive, todo o histórico de revoltas. Na 

historiografia oficial, esse ser negro, que saiu de África trazido à força para colonizar a América, apenas passa a ter 

visibilidade, infelizmente, com as grandes revoltas, como a de Palmares. É nessa perspectiva que vai se construindo uma 

nova mentalidade — de resistência — ao longo dos séculos de escravidão, a qual foi sendo sistematicamente apagada 

pelas elites dominantes, na intenção de substituí-la pela aceitação do projeto escravista, no Brasil e no mundo. 

MT: Um século após o início da escravidão no Brasil, o Iluminismo formulou, na Europa, a noção científica de raça 

baseada na superioridade da raça branca europeia sobre todas as demais raças do planeta, chancelando sua 

subalternização, dominação e, inclusive, extermínio. Parece-me importante lembrarmos deste fato, porque o 

pressuposto da supremacia branca balizou o projeto abolicionista brasileiro, o qual não incluiu nenhum suporte legal, 

nenhuma política de inserção social para os escravizados libertos. É possível que a articulação entre esses dois 

eventos históricos ajude a explicar o modo como o povo negro continuou a ser percebido pelo restante da sociedade 

após a abolição da escravatura, em 1888. 

CL: O lugar ocupado pelos negros no universo da produção do conhecimento científico, coloca o outro – esse Outro 

subalternizado, sem cultura, sem conhecimento e sem tecnologia – em situação de inferioridade. Esta é uma das 

perturbações cruciais que o movimento negro trabalhou e ainda trabalha, e que a academia, infelizmente, reproduziu. O 

modo como historicamente foram sendo construídos mecanismos de subjugação desse outro – esse outro animal, esse 

outro coisa, que é o descendente de africanos – é uma aberração. Lamentavelmente, essa teoria ganhou pujança e se 

legitimou em toda a Europa, mantendo-nos nessa situação de inferioridade, até hoje. É importante percebermos quão sutil 

e cínica foi a teorização do racismo, que engendrou a construção desse ser inferiorizado pela escravidão, um ser 

supostamente sem cultura, sem alma e sem conhecimento. Nós fomos considerados coisas, fomos considerados inferiores, 

seres primitivos despossuídos de toda a engenharia social branca europeia. E como os primitivos não têm alma, a teoria de 

raça legitimou nossa dominação e escravização. 

Esse foi um processo longo e intenso, do qual a academia também participou, também no Brasil, criando mecanismos 

discriminatórios que são, até hoje, difíceis de desconstruir tamanha a eficácia da construção teórica da inferiorização do 

negro em relação à cultura branca europeia. A academia ajudou a legitimar essas teorias, inclusive a chamada teoria do 

cranianismo, que comparou o formato e o tamanho do crânio negro com o de outros povos e concluiu que não tínhamos 

inteligência, reforçando a ideia de que éramos primitivos e consolidando a posição do europeu enquanto o ser que pensa, 

cria e produz conhecimento. 



revista V!RUS 30   issn 2175-974X   semestre 2 2025   versão Português   DIÁLOGOS MULTILATERAIS  iau.usp   nomads.usp   www.nomads.usp.br/virus 

7 

É também importante ressaltar aqui que, no Brasil, tanto o movimento negro, quanto a sociologia discutem a escravidão e 

o ser negro nessa janela temporal de trezentos anos, entre os séculos XVII e XIX. Mas a civilização teve início em África e, 

ao perder de vista essa linha do tempo, a historiografia oficial legitima um pensamento racista, de inferiorização e negação 

da humanidade de todo um povo, a partir do exame de uma janela de tempo de apenas trezentos anos. Onde está o ser 

negro nesta historiografia? É essencial refletir com mais profundidade sobre de qual ser negro estamos falando e em qual 

tempo histórico: nesses trezentos anos? Desde o assassinato de Zumbi dos Palmares, em 1695? A partir da abolição, em 

1888? Ou do centenário da abolição? E o que é esse tempo da escravidão no Brasil ou no processo civilizatório ocidental 

africano? A humanização do ser negro foi conquistada através de muitas lutas após 13 de maio de 1888, lideradas pelo 

movimento social negro brasileiro, pelos movimentos negros na América do Norte, por vozes fundamentalmente africanas, 

de pesquisadores da Nigéria, do Congo, da Argélia, Etiópia ou Senegal, que desconstruíram o pensamento eurocêntrico, 

debatendo com a academia o lugar desse novo ser negro que, na realidade, já estava há muito tempo no mundo. Todo esse 

processo nos levou a um despertar da consciência: ”Opa, se nós fomos libertados, então nós tínhamos alguma humanidade 

no nosso ser.” Porque se fosse verdade que nós não tínhamos cultura, nem conhecimento tecnológico, como então 

conseguimos implementar a cultura da cana-de-açúcar, da mineração, do café, dominando os conhecimentos específicos 

que elas exigiam? 

A academia costuma delimitar esse tempo histórico apenas a partir dos processos revolucionários que os africanos 

desencadearam, mas ela precisa rememorar as forças libertárias do continente africano para ser capaz de construir uma 

nova sociologia, uma nova antropologia, uma nova estética do fazer.  

MT: Parece-me que a abolição, em 1888, envolve, pelo menos, duas questões que podem nos interessar aqui. A 

primeira está ligada ao fato de ela ter sido concomitante à política de Estado de estímulo à imigração branca, 

incidindo no modo como a sociedade brasileira continuou a enxergar os libertos. A força de trabalho, no país, passou 

a ser europeia, branca e cristã, como parte de um projeto de branqueamento da sociedade. A outra questão é que 

o fato de a abolição ter sido assinada por uma princesa acabou influenciando movimentos sociais negros nas 

décadas seguintes, levando associações e grêmios culturais recém-formados a se declararem monarquistas em um 

país que acabara de se tornar republicano. Como você vê isso? 

CL: Esta é outra questão que merece uma discussão bastante profunda. Diversas teorias sociológicas sobre a política do 

branqueamento alimentaram o medo da sociedade e do Estado brasileiros em relação à imensa população negra 

descendente de africanos. Quando a princesa Isabel assinou a Lei Áurea, em 1888, ela não estava protagonizando um 

gesto humanitário. A lei foi assinada porque o sistema escravocrata já estava esgotado. Considerando o contexto mais 

amplo de articulação entre o Brasil, a Europa e os países vizinhos, não era mais cabível sustentar a escravidão da forma 

como ela ainda estava constituída aqui. O Brasil foi um dos últimos países do mundo a libertar os escravos, após burlar 

todas as leis anti-tráfico, até que todas as possibilidades de mantê-la se esgotassem. Além disso, existia um desejo, na 

população branca, de se romper com essa situação, que trazia incômodo para a classe política e a sociedade brasileira 

como um todo. 

A assinatura da abolição – que, para nós do movimento social negro, foi uma falsa abolição –, não previu mecanismo algum 

de reinserção social do povo negro arrancado de África e trazido para construir o Brasil e a América. Ela visou, basicamente, 

tirar um peso da consciência da elite branca cafeeira brasileira, que não quis se responsabilizar pelos negros que, até então, 

tinham construído toda a sua economia e todo o projeto da elite intelectual e econômica no país. Ela resultou de um pacto 

concebido de forma tão cínica, tão indecente, que não incluiu reparações, nem a inserção da população negra no novo 

cenário econômico iniciado com a proclamação da República, em 1889. A despeito de todo debate político e das rebeliões 

que estavam ocorrendo em todo o país, o Estado se eximiu de sua responsabilidade, encerrando o processo de abolição 

com o ato supostamente nobre de assinatura de uma lei pela princesa Isabel. Ao se perguntar “o que nós vamos fazer com 

essa massa de pretos libertos agora?”, o Estado brasileiro decidiu deixá-la sem nenhuma sustentação, sem terra e sem 

trabalho. A saída estratégica que ele encontrou foi abrir as portas para a imigração europeia, também como parte de um 

projeto de eugenia e branqueamento, visto que pairava no ar um medo em função não apenas do processo de abolição em 

si, mas também do que já estava acontecendo em outras sociedades, a exemplo da revolta do Haiti. Temerosas, as elites 

brasileiras construíram esse pacto, que se apoiava no estímulo à imigração branca, inaugurando a estratégia de não se 

garantir inclusão e cidadania neste país. 



ENTREVISTA  O povo negro e um diálogo silenciado de quinhentos anos 
Casimiro Lumbandanga, Marcelo Tramontano 

 

 

8 

Todo esse aparato foi sendo meticulosamente engendrado e construído pelas elites, perpetuando-se até os dias atuais. 

Essa escravidão de um novo tipo que estamos vivendo no século XXI não difere em nada do que aconteceu a partir do dia 

13 de maio de 1888. Nós sabemos onde estão hoje esses descendentes de escravos libertos, de que forma eles vivem e 

qual o tratamento que recebem da sociedade e do Estado, no sistema capitalista, com base na diferença racial. Se nós 

examinarmos, nos últimos trezentos anos, a questão da violência pós-abolição, veremos que esse processo ainda está em 

curso: um processo de extermínio, de desumanização, de não inclusão efetiva do povo negro à sociedade brasileira. Mesmo 

sabendo que o processo civilizatório da humanidade começou na África. A Europa foi muito eficaz em nos desumanizar de 

diferentes maneiras, utilizando-se da sua cultura, do seu conhecimento científico, da sua religião e, principalmente, da noção 

de raça para distinguir o ser supostamente primitivo do ser humano europeu. Esta lógica continua sendo reproduzida pela 

sociedade ocidental, incluindo a sociedade brasileira, na perspectiva da — eu não gosto de usar o termo invisibilização — 

não humanização do povo negro brasileiro, oriundo de África. 

Ainda hoje, o Brasil tem muito medo de reconhecer os descendentes de africanos como os verdadeiros arquitetos deste 

país. E, no entanto, foi o povo negro que construiu a economia brasileira, trazendo a sua experiência, a sua relação com o 

outro, suas técnicas construtivas e seus sincretismos religiosos, culturais, artísticos e políticos. O efetivo reconhecimento 

da contribuição de todos os povos que participaram dessa construção permanece um grande desafio para o Brasil. A política 

do branqueamento, do embranquecimento ou da democracia racial, nasce nessa perspectiva. Logo após a falsa abolição, 

o Estado brasileiro cria leis como, por exemplo, a Lei da Vadiagem, segundo a qual se dois ou três negros se encontrassem 

em uma praça pública, eram presos porque seriam considerados vadios. Olha a contradição! Os negros passaram mais de 

trezentos anos na condição de escravos — e volto a essa linha do tempo porque ela é emblemática, hoje, para se entender 

o que significaram e significam esses trezentos anos de escravidão — mas, após a abolição, os libertos que fossem 

encontrados no espaço público sem exercer uma atividade eram considerados vadios pelo aparelho do Estado, pela polícia 

e pela justiça.  

É fundamental perceber como essas nuances do Estado brasileiro vão permeando suas ações ao longo do tempo, até os 

dias atuais. O desejo deste Estado em nos exterminar não se apagou com o que a historiografia oficial descreve como um 

gesto nobre da Princesa Isabel, muito pelo contrário. Com esse gesto, o Estado legitimou a construção de políticas de 

repressão, de apagamento e violência contra o nosso povo. Elas receberam, ao longo do tempo, denominações peculiares, 

sutis e cínicas como política de branqueamento, democracia racial, racismo cordial e vários outros termos que estamos 

acostumados a ouvir e a reproduzir quase inconscientemente, dada a eficácia da engenharia social que foi construída para 

nos subjugar e nos designar como seres inferiores, sem cultura e sem conhecimento, portanto sem a perspectiva de 

realmente nos tornarmos cidadãos deste país. 

MT: Você mencionou as expressões culturais e artísticas e o sincretismo, que também abrange as expressões 

religiosas. Durante o período de escravidão, havia um sentido claro em se manterem estas tradições, mas, depois 

da abolição, elas se mesclam com a necessidade do povo preto de se integrar à sociedade. O começo do século 

XX também não significou, de alguma forma, uma atenuação das memórias africanas em função da ânsia de se 

integrar, muito catalisada pelos próprios movimentos sociais negros que foram surgindo e que tinham a integração 

quase como um mote, inclusive a Frente Negra Brasileira ? 

CL: Em seguida à abolição, a população negra procurou organizar-se em redutos específicos, nas periferias das cidades, 

após deixar as fazendas e a condição de escravos. Este processo acaba acontecendo em todo o país e, pode-se dizer, em 

toda a América. Ocorre, inicialmente, uma atitude de negação. As pessoas negras — e digo isto em função das memórias 

que a minha avó e os meus pais compartilharam comigo — não gostavam de ser identificadas como negras, porque a marca 

“negro” estava ligada a todo esse passado de violência, da escravidão, desse não-ser. Perceba, então, que houve uma 

atitude de negação da raça pelos próprios pretos libertos, acentuada pela política de repressão do Estado que classificava 

como vadios aqueles que não encontravam trabalho. Muitos negros teriam preferido voltar para as fazendas, mesmo sem 

recompensa financeira, porque não tinham perspectivas, não tinham para onde ir. Mesmo nas cidades, eles iam trabalhar 

nas mesmas condições que lhes eram impostas na casa grande. Então eu diria que, depois da falsa libertação de 13 de 

maio de 1888, o Estado brasileiro passou a ser a nova casa grande. 



revista V!RUS 30   issn 2175-974X   semestre 2 2025   versão Português   DIÁLOGOS MULTILATERAIS  iau.usp   nomads.usp   www.nomads.usp.br/virus 

9 

Quando a Frente Negra Brasileira começou a se ampliar e a discutir um projeto emancipatório de reivindicação de direitos, 

do lugar do povo negro na sociedade, de comprometimento do Estado brasileiro em assegurar terra e trabalho para essa 

população, qual foi a resposta do Estado? A repressão e a extinção de qualquer movimento social nacional que tivesse 

como pauta a inserção desse novo ser “recém-liberto”, o qual, até então, não tinha – nunca teve e até o presente momento 

não tem – a perspectiva de um projeto efetivo de integração social. Quando o Estado percebeu que a Frente Negra Brasileira 

dotava-se de uma força tal que poderia se tornar um partido político e arregimentar pessoas para construir um projeto em 

que o negro tivesse voz para discutir o seu futuro enquanto ser dotado de direitos, qual foi a resposta do Estado brasileiro 

além de nos sufocar? Foi extirpar qualquer perspectiva que emergisse na sociedade brasileira em relação à construção 

efetivamente democrática da inserção desse povo. Toda a nossa vontade política e ideológica foi sufocada pelo Estado, 

não porque tenhamos nos acomodado, nem porque não tivéssemos competência para transformar a sociedade ou construir 

um novo projeto de nação brasileira. Basta revisitarmos os nossos sociólogos negros para constatar a enorme contribuição 

do movimento libertário negro no Brasil. As pessoas não têm ideia da dimensão do quanto nós lutamos, das inúmeras 

organizações libertárias do povo negro que emergiram em todo o país, e nem de que todas elas foram sufocadas. 

Conceber esse novo projeto de nação brasileira continua sendo o desafio fundamental. E o movimento social negro vem 

com uma carga de retomada, de reconstrução, de repensar e recuperar a memória, como todos os movimentos sociais 

libertários após o 13 de maio de 1888. Ele trouxe essa herança, mas, ao longo do tempo, foi se transformando, até chegar 

a dizer ao Estado brasileiro: “Olha, essa luta não é só nossa. Se nós estamos nesta situação, se nós temos que estar aqui 

reivindicando, lutando para construir um novo processo de libertação do povo negro, a culpa é sua.” E aí o Estado passa a 

integrar essa pauta, que, até então, era exclusiva dos movimentos sociais. Mas ele entra na discussão esmagando e 

dissolvendo a Frente Negra Brasileira durante a ditadura de Getúlio Vargas, na década de 1930. 

Foram estas as questões que os movimentos políticos e sociais pós-libertação passaram a debater. Não só a Frente Negra, 

mas várias organizações, tanto religiosas quanto clubes negros no interior do país, se tornaram, digamos assim, a nova 

senzala. Essas agremiações, esses movimentos sociais que eclodiram no Brasil e na América tornaram-se núcleos de 

resistência e de efetiva construção libertária do povo negro. Eles arregimentaram pessoas estrategicamente, 

sincreticamente, como forma de sobrevivência, como estratégia política, para a construção de um projeto de inserção desse 

negro “recém-libertado” na sociedade. Nessa estratégia de construção das novas senzalas, os clubes criaram mecanismos 

de comunicação, visando reunir a comunidade negra em torno da constituição de espaços de organização da população 

recém-libertada.  

Nós não tínhamos acesso à educação formal, não tínhamos lugar naquela nova economia que estava surgindo com a 

chegada dos imigrantes. Tornou-se, portanto, necessário elaborar estratégias de formação cultural e educacional, visando 

organizar a comunidade e trazer para o interior dos clubes negros o debate sobre o que era ser negro naquela sociedade 

pós-abolição. Nós não tínhamos outra perspectiva senão a de nos organizarmos e estarmos juntos. Porque esta é uma das 

tradições fundamentais da cultura africana: nós gostamos de estar juntos. Este é um dos pilares fundamentais da nossa 

cultura. É um processo coletivo em que todos compartilham juntos, ouvindo as experiências dos mais velhos e transmitindo-

as por meio da nossa oralidade – que também foi, por muito tempo, uma questão bastante polêmica na academia. 

Dependendo do momento histórico em que esse ser negro está inserido, esse estar juntos também se torna um processo 

revolucionário, articulado com outras variadas formas de organização, seja com pessoas letradas, como, por exemplo, Luiz 

Gama , seja com não letrados, que participaram igualmente das inúmeras revoltas ocorridas no Brasil. 

MT: A transformação da Frente Negra Brasileira em partido político evidenciou a compreensão, por parte do povo 

negro e de suas lideranças, de que era necessário estruturar um diálogo nacional democrático e multilateral, visando 

à construção coletiva de um novo projeto de sociedade. O governo Vargas recusou o diálogo, não apenas com a 

Frente, mas com todos os partidos políticos, iniciando um período de repressão que se acentuaria após a Segunda 

Guerra Mundial, especialmente na ditadura militar, a partir de 1964. O bordão enganoso de que o Brasil era uma 

democracia racial foi amplamente utilizado pelos militares para desmobilizar movimentos reivindicatórios de 

afrodescendentes e indígenas e autorizar ações ainda mais violentas e repressivas. Ainda assim, é nesse cenário 

extremamente desfavorável que emergem coletivos como o grupo Palmares e o próprio Movimento Negro Unificado.  



ENTREVISTA  O povo negro e um diálogo silenciado de quinhentos anos 
Casimiro Lumbandanga, Marcelo Tramontano 

 

 

10 

CL: Após a dissolução da Frente Negra Brasileira pelo Estado Novo, o movimento negro organizado permaneceu abortado 

por quarenta anos. O seu restabelecimento só aconteceu com a criação do Movimento Negro Unificado, o MNU, em 1978, 

na perspectiva de se retomar um projeto de luta e dizer claramente à sociedade brasileira que a luta contra o racismo e a 

exclusão não era e não é apenas do movimento negro. Ela se levanta contra a ideologia branca engendrada durante a 

escravidão, que se reproduziu e se moldou de acordo com os interesses das composições políticas nacionais, estaduais e 

municipais. Este é um processo contínuo de luta, não só dos ex-escravizados, mas de toda a parcela da sociedade que não 

foi inserida no projeto de República, estabelecido em 1889. O MNU trouxe o discurso sobre o compromisso ético e moral 

do Estado brasileiro de reinserir essa população que construiu o Brasil e não recebeu nenhuma reparação, nem 

reconhecimento da sua contribuição. E esse projeto exclusório ainda está em curso. Nós, negros, não nos sentimos libertos 

das amarras dessa ideologia. 

O ato político que o Movimento Negro Unificado organizou, em 1978, nas escadarias do Teatro Municipal de São Paulo, 

denunciando o assassinato do jovem negro Robson Silveira da Luz, foi um marco histórico que inaugurou um novo momento 

político e de luta do movimento negro no Brasil. O MNU recuperou a herança da Frente Negra Brasileira e de várias outras 

lideranças negras sufocadas durante o período da escravidão, levantando o seu pulso e dizendo: “Quem matou este jovem 

foi o mesmo que nos matou há trezentos anos, quando fomos arrancados de África e trazidos para cá.” Ao fazer isso, o 

MNU se tornou um movimento político mais radical, irradiando-se para todo o país, alcançando entidades do movimento 

negro que tinham uma perspectiva mais artístico-cultural como estratégia de resistência às várias formas de opressão e 

violência. Essas entidades passaram, então, de um olhar focado na microescala de suas cidades para um olhar ampliado, 

mas também mais cuidadoso em relação ao Estado.  

Ao identificar o projeto político velado dos movimentos artístico-culturais, a elite branca — com suas particularidades em 

cada cidade — começou a cooptar as lideranças dos clubes e grêmios negros, buscando afastar os jovens que sustentavam 

posições ideológicas mais radicais, inspirados pelos movimentos libertários e anticoloniais que estavam ocorrendo em 

países como África do Sul e Haiti. Estimulados pela pujança do Movimento Negro Unificado, os movimentos sociais do 

interior do estado de São Paulo passaram a se nutrir desse novo cenário, a se letrar politica e ideologicamente, redefinindo 

seu perfil, agora assumidamente político, e defendendo um discurso que viria a penetrar nos partidos políticos situados, 

digamos, mais à esquerda, o que motivou a criação de núcleos de pensamento e debate político convergentes com a 

perspectiva libertária do povo negro brasileiro.  

O movimento negro foi então incorporando o discurso divulgado, na época, pelos movimentos civis estadunidenses, que 

ecoava pautas dos movimentos libertários de Agostinho Neto, em Angola, e de Samora Machel, em Moçambique, 

configurando-se, fundamentalmente, como um movimento político. Essa mudança acabou criando uma certa dificuldade de 

diálogo com as lideranças tradicionais dos grêmios e clubes negros no interior paulista e, consequentemente, atrasando 

novamente o processo de reinserção do movimento dentre as organizações político-partidárias. Antes disso, quarenta anos 

haviam se passado entre a destruição da Frente Negra Brasileira, em 1938, e a criação do Movimento Negro Unificado, em 

1978. Aqui em São Carlos, só agora, quase cinquenta anos depois da fundação do MNU, nós elegemos a primeira vereadora 

negra. Nós não temos mais esse tempo histórico. Não podemos mais esperar quarenta ou cinquenta anos. É urgente 

termos, agora, essa abolição verdadeira e efetiva. As pautas são inúmeras. A situação do negro pouco mudou desde quando 

nós chegamos à América. É necessário radicalizarmos as nossas pautas políticas para os enfrentamentos que teremos que 

fazer, por exemplo, nos processos eleitorais municipais, estaduais e federais.  

O grande desafio no atual momento histórico da política brasileira e do movimento negro reside em conseguir construir uma 

pauta unificada. Eu sinto que há um certo conformismo entre a população negra. É como se estivesse tudo bem, tudo em 

ordem, porque a pauta racial está colocada publicamente. Na televisão, você vê vários negros não apenas na condição de 

empregada doméstica ou de segurança; nossas pautas relacionadas à educação estão sendo implementadas; a 

historiografia oficial do negro no mundo está sendo revisada; o apartheid acabou na África do Sul e foi eleito um presidente 

negro naquela sociedade racista. Tudo isso se deve à luta dos movimentos negros, no Brasil e no mundo. 

Mas o racismo permanece entre nós. Eu sei que a pauta da educação é fundamental para a reversão desse processo, mas 

sua implementação é muito lenta e tímida. É necessário que esse novo movimento negro se radicalize e vá para o 

enfrentamento no interior das organizações político-partidárias. Que os intelectuais negros radicalizem essa desconstrução 



revista V!RUS 30   issn 2175-974X   semestre 2 2025   versão Português   DIÁLOGOS MULTILATERAIS  iau.usp   nomads.usp   www.nomads.usp.br/virus 

11 

e descolonizem o pensamento eurocêntrico que está incrustado na academia, que reproduz a não-humanidade e o não 

fazer científico do sujeito negro. Ao ocupar esses espaços, as pessoas negras têm que assumir este compromisso, 

compreendendo que essa luta é um processo contínuo que começou na chegada do primeiro navio negreiro à América. 

Cabe a elas, agora, assumir a herança histórica de tantos homens e mulheres negros que se rebelaram e das muitas 

organizações e rebeliões que aconteceram. É preciso organizarmos novas rebeliões, não mais apenas na senzala, mas na 

casa grande, na academia, no parlamento e em todos os espaços possíveis. E a única possibilidade de transformação rumo 

à radicalidade é por meio da educação. Eu acredito no processo revolucionário através da educação, mas com radicalidade, 

porque, sem isto, nunca alcançaremos a nossa efetiva libertação.  

Vejo que o Brasil caminha para uma encruzilhada séria. Aquilo que os movimentos sociais e nossos ancestrais nos legaram 

— suas lutas e conquistas —, de alguma forma, o movimento negro contemporâneo conseguiu honrar. O problema é o que 

vem pela frente. Os desafios são profundos, assim como os mecanismos de exclusão. A educação, por si só, não vai 

resolvê-los. Concordo que é preciso investir nela, mas existe um processo de exclusão em curso que passa também pelo 

conhecimento. As novas tecnologias ampliam barreiras e seus efeitos atingem não só a população negra, mas todos aqueles 

que não tiverem acesso a um ensino de qualidade e aos letramentos tecnológicos exigidos. Estamos diante de portas que 

conduzem a uma nova geração de exclusão, uma nova versão dessa falsa abolição. Não podemos nos iludir: apenas chegar 

à universidade e conquistar um diploma não significa libertação. Podemos estar entrando em outro ciclo de exclusão, no 

qual o Estado brasileiro continuará zombando de nós. “Vocês queriam educação? Está aí a educação. Não há mais racismo. 

As políticas públicas foram criadas conforme suas reivindicações”. Mas a política do extermínio persiste. Ela se expressa 

na violência policial e também na violência do conhecimento e nas barreiras de entrada no mercado de trabalho. A noção 

de democracia racial, sempre conveniente aos brancos, segue operando. Os negros que estão na universidade — e os 

brancos que são nossos aliados — têm de assumir o compromisso de tensionar essa estrutura. A direção das universidades 

e dos seus departamentos precisa ser confrontada. Este espaço continua branco e a reversão desta situação exige 

radicalidade e discurso firme, com produção de sentido e ocupação de espaços. 

MT: Adentrando a esfera do cidadão comum e da sociedade organizada, o que seria necessário para que um grande 

diálogo nacional e multilateral se efetive? A condição primordial é que todos estejam conscientes das injustiças 

desse processo histórico e das cicatrizes que ele deixou, inclusive para os povos indígenas, que também foram 

barbaramente exterminados e continuam a ser vítimas de toda sorte de violências. Um passo importante foi dado 

com a aprovação das leis 10.639/2003 e 11.645/2008, que tornaram obrigatório o estudo da história e da cultura 

afro-brasileira e indígena em todas as escolas públicas e privadas do Brasil, do ensino fundamental ao ensino médio, 

visando promover uma consciência antirracista entre os futuros cidadãos e valorizar a formação étnico-racial do 

país. É claro que isto não basta para superarmos as muitas camadas de falsas verdades, sedimentadas na 

população não negra e não indígena ao longo de séculos. A minha pergunta vai no sentido de pensarmos meios de 

construirmos essa multilateralidade. Como, enquanto povo brasileiro, podemos iniciar um processo de escuta e 

valorização de uns e de outros para edificarmos, juntos, um país racialmente e socialmente justo? 

CL: Eu entendo que essa preocupação deixou de recair apenas sobre nós, descendentes de escravizados. O grande desafio 

da sociedade brasileira hoje é o de encarar a verdade e torná-la o eixo de um processo efetivo de construção de cidadania. 

Trago esse tensionamento porque, enquanto descendente de escravizados, carrego um nome — Casimiro Paschoal da 

Silva — que meus pais me deram, mas continuo sem saber de qual país eu venho. Os descendentes dos demais povos 

que ajudaram a construir este país sabem qual a cidadania de seus antepassados: italianos, portugueses e espanhóis, entre 

outros, reconhecidos como seres humanos desde a sua chegada ao Brasil. Nós apenas tivemos nossa condição humana 

reconhecida após a abolição. Considerar todos os escravizados genericamente como africanos significa incentivar o 

restante da sociedade a continuar associando a cor da nossa pele ao continente africano, como se ele fosse homogêneo, 

quando, na verdade, ele é formado por cinquenta e quatro países. Nós não sabemos de qual país africano viemos e esta 

lacuna sobre a nossa origem produz uma angústia constante.  

A historiografia da escravidão no Brasil situa Angola entre os países de onde foram trazidas mais pessoas escravizadas 

para cá. Por conta própria, eu decidi que, ao concluir meu ciclo neste pequeno planeta chamado Terra e nesse grãozinho 

de areia chamado São Carlos, eu gostaria de me recompor enquanto cidadão vinculado a um país africano. Fui a Angola, 

visitei uma aldeia local e ali fui batizado, recebendo o nome Lumbandanga. Hoje, ao assinar Casimiro Paschoal 



ENTREVISTA  O povo negro e um diálogo silenciado de quinhentos anos 
Casimiro Lumbandanga, Marcelo Tramontano 

 

 

12 

Lumbandanga da Silva, expresso não apenas o país que me reconhece como descendente africano pela cor da pele, mas 

um vínculo que, até então, eu não tinha: o da minha negritude conectada a um território concreto. Hoje eu sou um cidadão, 

alguém cuja origem não se limita à cor da pele. A grande dificuldade em se estabelecer essa interlocução com as outras 

etnias que construíram esse país é, antes de tudo, a de rever o lugar de origem negado ao povo negro. Se eu não tivesse 

recebido o nome Lumbandanga, continuaria chamando-me apenas Casimiro Paschoal da Silva, como tantos outros negros 

que carregam nomes como Silva e Oliveira, traços da herança escravocrata. 

Por isso, a construção de uma cidadania plena, que é a base de todo diálogo, exige o resgate da verdade histórica sobre a 

crueldade da escravidão, sobre a falsa abolição e sobre o modo como o Estado brasileiro se eximiu de liderar um processo 

de transformação da condição dos libertos, deixando de considerá-los coisas ou máquinas, para tornarem-se cidadãos. E 

cidadania não consiste apenas na luta pela terra, mas em uma estatura humana. Ela envolve saber de onde viemos e que 

país representamos. Brasileiros descendentes de outras etnias pleiteiam a cidadania italiana, portuguesa ou espanhola, 

mas eu sequer posso pleitear minha cidadania africana porque não sei de qual país descendo. Nós, descendentes de 

escravos, descendentes de africanos, temos um caminho histórico muito longo a percorrer. Talvez as próximas gerações – 

o meu neto ou o meu bisneto –, com os frutos dessa luta intensa que nós estamos travando, conseguirão ter uma perspectiva 

mais cidadã sobre o significado de ser negro no Brasil e no mundo. 

Na América Latina e no Brasil, a incapacidade de se reconhecer cidadãos africanos e seus descendentes gera contradições 

profundas. Como consequência, os movimentos sociais, sobretudo os políticos, constroem pautas específicas de gênero, 

raça e cultura. Essas pautas são levadas para dentro dos partidos políticos, mas não contribuem para a formulação de um 

projeto de nação que articule pobreza, violência, racismo e identidade de gênero como elementos centrais do 

desenvolvimento do país. Digo isto com propriedade porque participei da elaboração de muitas dessas agendas dentro de 

um partido de esquerda. O que percebo é a subalternização dessas pautas, confinadas a setores internos dos partidos, 

quase guetos. Ao isolar assim estas agendas, transfere-se a responsabilidade para grupos considerados minorias — os 

negros, o movimento LGBT, os indígenas — e naturaliza-se a ausência de um compromisso estrutural. 

Há também muitos artistas negros brasileiros talentosos, mas poucos vocalizam a pauta do racismo. Há um incômodo 

evidente em tocar nesse tema. É diferente do que acontece em África, onde as questões sócio políticas são expressas com 

clareza na música, na culinária, na indumentária e nas lutas territoriais. Aqui, poucos artistas e esportistas falam 

abertamente sobre pobreza, violência e racismo. Muitos parecem evitar esses temas quando alcançam posições de 

destaque, temendo prejuízos à própria carreira. Por isso, vejo no hip-hop e no rap um movimento particularmente vigoroso. 

Eles carregam, por meio de suas músicas, a denúncia da condição de exclusão vivida pelos negros desde a abolição, uma 

condição sempre à margem do capitalismo e esquecida pelo Estado. Percebe-se esta ausência também nos partidos 

políticos, que frequentemente se apropriam discursivamente das pautas, mas as abandonam ao chegar ao poder. Os 

discursos sobre democracia racial, racismo cordial ou racismo estrutural se transformam em armadilhas, reproduzidas pela 

academia e pela política. 

É preciso, ainda, revisitar a contribuição dos pensadores africanos em todas as áreas: filosofia, sociologia, antropologia, 

medicina e nas ciências. É preciso não esquecer que a civilização nasceu na África. A matemática, as pirâmides de Quéops, 

tudo isso foi construído por mãos africanas. E a civilização europeia foi extremamente eficiente em apagar, roubar e 

apropriar-se desses conhecimentos para afirmar um projeto hegemônico planetário, segundo o qual foram os brancos que 

construíram o processo civilizatório no mundo. 

Enquanto esta verdade não for ensinada às novas gerações, desde a infância até a universidade, seguiremos privilegiando 

o conhecimento europeu como sinônimo de beleza, riqueza e humanidade, e relegando os povos não brancos ao lugar da 

não humanidade. O percurso é longo, e só enfrentaremos esse desafio quando formos capazes de firmar um pacto amplo 

— na academia e na sociedade — que reconheça essa história. Não teremos avanços enquanto artistas populares — do 

samba, do maracatu, do carnaval e de todas as expressões artísticas — não falarem desse lugar de violência, opressão e 

racismo em que o negro vive, no Brasil, até hoje. 

MT: Casimiro, nós fazemos esta última pergunta para todos os convidados que o Comitê da V!RUS entrevista: o 

futuro lhe parece promissor? 



revista V!RUS 30   issn 2175-974X   semestre 2 2025   versão Português   DIÁLOGOS MULTILATERAIS  iau.usp   nomads.usp   www.nomads.usp.br/virus 

13 

CL: Olha, o que me fortalece é perceber que estou encerrando um ciclo na minha vida e que consegui me constituir como 

descendente de africanos. Como já comentei, eu fui a uma aldeia em Angola e recebi o nome Lumbandanga. Quando voltei 

de lá, escrevi doze poesias e cada uma vinha acompanhada de uma emoção muito forte e inexplicável. Chorava enquanto 

escrevia, como se acessasse algo muito antigo. Em uma delas, concluí que “agora posso morrer tranquilo” porque estava 

em África e me constituí como cidadão africano no mundo. Quando cheguei a Luanda, experimentei um sentimento 

inesperado, algo como um retorno ao estado de criança: olhava ao redor e via apenas pessoas pretas. Esse sentido de 

pertencimento me trouxe alegria e lágrimas. Mas também trouxe contraste, porque saí de um país que ainda está 

consolidando sua democracia e encontrei outro, atravessado por adversidades profundas. Lá, me deparei com o processo 

revolucionário na construção do socialismo, as disputas internas, a violência e o quão distantes eles estão da perspectiva 

de ter um país com qualidade de vida, com acesso à moradia e às infraestruturas. Eles expulsaram aqueles que 

efetivamente eram inimigos, mas depois vivenciaram outro processo revolucionário interno, com negros matando negros na 

disputa por um projeto que poderia, na verdade, beneficiar a Namíbia, a África do Sul ou os Estados Unidos. 

O que me alenta na perspectiva de enxergar um futuro promissor é que, na década de 1970, quando nós iniciamos o 

movimento negro aqui, o desafio era muito maior. Só era possível verbalizar poucas questões, havia poucos espaços de 

reuniões e era muito difícil abordar as preocupações do movimento negro. Hoje, cinquenta anos depois, temos 

representações políticas nas esferas municipal, estadual e federal, em um processo crescente que não tem mais volta. 

Saímos da dimensão da luta isolada e passamos a dialogar com toda a sociedade. Não há retorno. As conquistas 

acumuladas nesses cinquenta anos não vão retroceder. Quando vejo jovens como o Flávio, da UNegro, ocupando 

parlamentos, vocalizando pautas que denunciávamos desde a década de 1930, vejo compromisso, energia e fidelidade 

histórica. Vejo os nossos aliados não negros que também carregam essa bandeira, sabendo da distância que ainda temos 

a percorrer e também fazendo prova de fidelidade e compromisso. Esta consciência política é o que me traz esperança.  

Por isso, digo que agora posso morrer tranquilo. Conheci a África, resgatei minha identidade e restabeleci meu vínculo com 

um país africano. Sei que meu corpo será enterrado aqui, mas minha alma retornará àquele continente, junto com as outras 

que foram arrancadas de lá. Muitas repousam no mar, outras, em São Carlos, em locais que sequer sabemos. Mas todas 

aguardam esse reencontro — e eu irei ao encontro delas. 


	CapaSumario_PT
	CAPA V30 PT
	0_SUMARIO_PT

	2_ENTREVISTA_PT

