


 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

EDITORIAL 

001 DIÁLOGOS MULTILATERAIS: PRÁXIS, INTERLOCUÇÕES E CONFRONTAÇÕES  
MULTILATERAL DIALOGUES: PRAXIS, INTERLOCUTIONS , AND CONFRONTATIONS  
DIÁLOGOS MULTILATERALES: PRAXIS, INTERLOCUCIONES Y CONFRONTACIONES  
MARCELO TRAMONTANO, JULIANO PITA, PEDRO TEIXEIRA, LUCAS DE CHICO , ESTER GOMES, JOÃO PEREIRA, AMANDA SOARES 

 

ENTREVISTA  

005 O POVO NEGRO E UM DIÁLOGO SILENCIADO DE QUINHENTOS ANOS  
BLACK PEOPLE AND A FIVE -HUNDRED -YEAR SILENCED DIALOGUE  
EL PUEBLO NEGRO Y UN DIÁLOGO SILENCIADO DE QUINIENTOS AÑOS  
CASIMIRO LUMBUNDANGA, MARCELO TRAMONTANO 

 

ÁGORA 

014 SOBERANIA E TECNODIVERSIDADE  
SOVEREIGNTY AND TECHNODIVERSITY  
SERGIO AMADEU DA SILVEIRA 

024 CIDADES PARA QUEM? VIDA URBANA E CORPOS VULNERÁVEIS  
CITIES FOR WHOM? URBAN LIFE AND VULNERABLE BODIES  
ETHEL PINHEIRO, JACQUELINE KLOPP  

042 PORTO, ENTRE DUAS PONTES: IMAGENS DE UM ESPAÇO EM TENSÃO  
PORTO BETWEEN TWO BRIDGES: IMAGES OF A SPACE IN TENSION  
JORDAN FRASER EMERY  

063 AUTORIA DESCONHECIDA  
AUTHOR UNKNOWN 
MARTA BOGÉA, MARIANA VETRONE 

082 CASO-EXPERIÊNCIA: DESAFIOS METODOLÓGICOS NA METRÓPOLE CONTEMPORÂNEA  
CASE -EXPERIENCE: METHODOLOGICAL CHALLENGES IN THE CONTEMPORARY METROPOLIS  
YURI PAES DA COSTA, EDUARDO LIMA, CARLOS MAGALHÃES DE LIMA 

097 A PRODUÇÃO ESTATAL DO RISCO: HABITAÇÃO SOCIAL E VULNERABILIDADE A DESASTRES  
STATE -PRODUCED RISK: SOCIAL HOUSING AND DISASTER VULNERABILITY  
CATHARINA SALVADOR, THAMINE AYOUB, MILENA KANASHIRO 

DIÁLOGOS MULTILATERAIS: PRÁXIS, INTERLOCUÇÕES E CONFRONTAÇÕES 
MULTILATERAL DIALOGUES: PRAXIS, INTERLOCUTIONS, AND CONFRONTATIONS 
DIÁLOGOS MULTILATERALES: PRAXIS, INTERLOCUCIONES Y CONFRONTACIONES 

S
U

M
Á

R
IO

 
C

O
N

T
E

N
T

S
 

https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.243966
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.243966
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.243966
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.243965
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.243965
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.243965
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.240239
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.240239
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239946
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239946
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239966
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239966
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.238980
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.238980
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239659
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239659
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239949
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239949


 

 

 

114 FINANCEIRIZAÇÃO DA HABITAÇÃO EM CONTEXTOS DE ECONOMIA COMPARTILHADA  
HOUSING FINANCIALIZATION IN SHARING ECONOMY CONTEXTS  
VINICIUS BARROS, ÉRICO MASIERO 

128 HABITAR O COMUM: A POÉTICA URBANA EM LEFEBVRE E NA TEORIA DO COMUM  
INHABITING THE COMMON: URBAN POETICS IN LEFEBVRE AND IN THE THEORY OF THE COMMONS  
CAROLINA AKEMI NAKAHARA  

142 PRIVATIZAÇÃO DOS PARQUES URBANOS E A PRODUÇÃO NEOLIBERAL DO ESPAÇO  
URBAN PARKS PRIVATIZATION AND THE NEOLIBERAL PRODUCTION OF SPACE  
ISABELLA SOARES, CLARICE DE OLIVEIRA  

156 TOPOLOGIAS DO CUIDADO: DA CLAREIRA AO PARQUE EM PETER SLOTERDIJK  
TOPOLOGIES OF CARE: FROM THE CLEARING TO THE PARK IN PETER SLOTERDIJK  
BRÄULIO RODRIGUES 

167 O DES-RE -HABITAR NO DESASTRE SOCIOAMBIENTAL EM MACEIÓ -AL  
THE DIS -RE -INHABITING IN THE SOCIO -ENVIRONMENTAL DISASTER IN MACEIÓ -AL  
WANDERSON BARBOSA, TAMYRES OLIVEIRA, ROSELINE OLIVEIRA  

186 SOLOS URBANOS E AGRICULTURA ORGÂNICA: CONSERVAÇÃO E RESILIÊNCIA  
URBAN SOILS AND ORGANIC FARMING: CONSERVATION AND RESILIENCE  
LUCAS LENIN DE ASSIS  

199 EDUCAÇÃO URBANÍSTICA E AMBIENTAL COMO CONTRIBUIÇÃO SOCIAL  
URBAN AND ENVIRONMENTAL EDUCATION AS A SOCIAL CONTRIBUTION  
LUIZA HELENA FERRARO, MARIANA PEREIRA, GISELLE ARTEIRO AZEVEDO  

214 A PLURALIDADE EPISTÊMICA DO TERRITÓRIO NA CRÍTICA AO URBANOCENTRISMO  
THE EPISTEMIC PLURALITY OF TERRITORY IN THE CRITIQUE OF URBAN -CENTRISM  
ANGELA ELIAS DE SOUZA, CAIO GOMES DE AGUIAR 

230 DADOS, GOVERNANÇA E OPACIDADE: POR UM DIREITO INFORMACIONAL À CIDADE  
DATA, GOVERNANCE, AND OPACITY: TOWARD AN INFORMATIONAL RIGHT TO THE CITY 
MARINA BORGES 

241 INFÂNCIAS NA CIDADE: TENSÕES, DIREITOS E PRÁTICAS DE INCLUSÃO  
CHILDHOODS IN THE CITY: TENSIONS, RIGHTS, AND INCLUSION PRACTICES  
SAMANTHA PEDROSA, ELIANE PEREIRA  

255 FRAGMENTOS DO RIO NO XIX: A MISERICÓRDIA E SEUS LOGRADOUROS  
FRAGMENTS OF 19TH-CENTURY RIO: MISERICÓRDIA AND ITS THOROUGHFARES  
LETÍCIA CAMPANHA PIRES  

266 A LINHA VERDE DE FRANCIS ALŸS: IMPERIALISMO E OS LIMITES DO SUL GLOBAL  
FRANCIS ALŸS’ GREEN LINE: IMPERIALISM AND THE LIMITS OF THE GLOBAL SOUTH  
YURI TARACIUK  

279 RACIONAIS MC’S: A CONSTITUIÇÃO DO NEGRO DRAMA COMO SUJEITO DE RESISTÊNCIA  
RACIONAIS MC’S: THE CONSTITUTION OF NEGRO DRAMA AS A SUBJECT OF RESISTANCE  
CEZAR PRADO  

290 TECNOLOGIA VERNACULAR DAS MULHERES GUARANI MBYA E PATRIMÔNIO CULTURAL BIODIVERSO  
FEMALE GUARANI MBYA VERNACULAR TECHNOLOGY AND BIODIVERSE CULTURAL HERITAGE  
ANA LUIZA CARVALHO, DINAH DE GUIMARAENS 

https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239867
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239867
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239784
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239784
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239539
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239539
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.237606
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.237606
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239649
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239649
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.238727
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.238727
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239894
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239894
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239959
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239959
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.236696
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.236696
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239934
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239934
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239980
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239980
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239018
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239018
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.237836
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.237836
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239974
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239974


 

 

305 CORPOS DANÇANTES, ARQUITETURAS DO AXÉ: RITUAIS DE LAVAGEM EM PENEDO -AL  
DANCING BODIES, AXÉ ARCHITECTURES: WASHING RITUALS IN PENEDO -AL  
MARIA HEDUARDA VASCONCELOS, MARIA ANGÉLICA DA SILVA  

319 O RETRATO ALÉM DO CÂNONE EUROPEU: REINVENÇÕES NA ARTE LATINO -CARIBENHA  
THE PORTRAIT BEYOND THE EUROPEAN CANON: REINVENTIONS IN LATIN -CARIBBEAN ART  
JOÃO PAULO DE FREITAS  

329 A EXPOSIÇÃO REPASSOS E O MODERNO INTERESSE PELO POPULAR  
THE REPASSOS EXHIBITION AND THE MODERN INTEREST IN THE POPULAR  
ARIEL LAZZARIN, CARLOS MARTINS  

352 DESAFIOS DIGITAIS EM ARQUITETURA E URBANISMO: VIDEOGAMES E PRAXIS PEDAGÓGICA  
DIGITAL CHALLENGES IN ARCHITECTURE AND URBANISM: VIDEO GAMES AND PEDAGOGICAL PRAXIS  
THIAGO RANGEL, ALINE CALAZANS MARQUES  

370 DO OLHAR COLONIAL À VISUALIDADE DIGITAL: PAISAGEM, PODER E COLAPSO  
FROM COLONIAL GAZE TO DIGITAL VISUALITY: LANDSCAPE, POWER , AND COLLAPSE  
JAQUELINE CUNHA 

383 ONTEM, O SEU FUTURO: A CIDADE EM QUE HOJE ME ENCONTRO 
YESTERDAY, YOUR FUTURE: THE CITY WHERE I AM TODAY  
SAMIRA PROÊZA 

 

PROJETO 

401 ENTRE IMAGENS E OBJETOS COMUNICÁVEIS: ESPAÇO EXPOSITIVO COMO MEDIAÇÃO CULTURAL  
BETWEEN IMAGES AND COMMUNICABLE OBJECTS: EXHIBITION SPACE AS CULTURAL MEDIATION  
ANA ELÍSIA DA COSTA, DANIELA CIDADE  

417 ENSINO E EXTENSÃO: MELHORIAS HABITACIONAIS NO BAIRRO PEQUIS  
TEACHING AND OUTREACH: HOUSING IMPROVEMENTS IN THE PEQUIS NEIGHBORHOOD  
ROSSANA LIMA, NÁDIA LEITE, RITA DE CÁSSIA SARAMAGO, SIMONE VILLA 

 

 

https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239950
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239950
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239968
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239968
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239951
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239951
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239964
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239964
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239933
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239933
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239976
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239976
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239922
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239922
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239945
https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239945


 

ARTIGO SUBMETIDO EM 10 DE AGOSTO DE 2025 

 
Nakahara, C. A. M. M. (2025). Habitar o comum: a poética urbana em Lefebvre e na Teoria do Comum. V!RUS, (30). Diálogos multilaterais: práxis, interlocuções e confrontações. 128-
141. https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239784 

 

 
 

 
 

HABITAR O COMUM:  
A POÉTICA URBANA EM LEFEBVRE E NA TEORIA DO COMUM 
INHABITING THE COMMON:  
URBAN POETICS IN LEFEBVRE AND THE THEORY OF THE COMMONS  
CAROLINA NAKAHARA 

Carolina Akemi Martins Morita Nakahara é Arquiteta e Doutora em 

Arquitetura e Urbanismo. Professora do Instituto de Arquitetura e 

Urbanismo da Universidade de São Paulo. Suas pesquisas abordam 

temas como sentidos do habitar, participação e apropriação em 

Arquitetura e Urbanismo, dialéticas entre práxis e poiesis na produção do 

espaço. cake.nakahara@usp.br 

http://lattes.cnpq.br/0507979510815146  

 
 

 

Á
G

O
R

A
 

A
G

O
R

A
 

https://doi.org/10.11606/2175-974x.virus.v30.239784


 

 
 
 

129 

Resumo 

Este artigo resulta de uma pesquisa que busca identificar as convergências entre o Direito à Cidade, formulado por 

Henri Lefebvre, e a teoria do Comum, desenvolvida por autores como David Harvey, Michael Hardt, Antonio Negri, 

Christian Laval e Pierre Dardot. A partir da distinção entre habitat, entendido como a configuração técnico-morfológica 

do espaço urbano, frequentemente associada à propriedade privada, e habitar, visto como uma prática política e poética 

coletiva, o artigo articula essas teorias para refletir criticamente sobre suas implicações na produção das cidades. Adota-

se um método teórico-comparativo, de caráter crítico-interpretativo, voltado a identificar ressonâncias e dissonâncias 

conceituais entre os autores mobilizados. O objetivo é reconceituar o habitar como prática poética do comum, 

compreendendo o comum – “terceiro nível” que tensiona o público e o privado – enquanto fundamento do direito à 

cidade e princípio de um urbano possível-impossível, expresso em práticas coletivas e criativas (práxis e poiesis). Em 

diálogo com o tema da chamada, os resultados apontam que habitar o comum constitui um horizonte multilateral de 

emancipação, capaz de desafiar as estruturas institucionais preexistentes e de promover formas insurgentes de 

autogestão e de coprodução do espaço urbano. 

Palavras-Chave: Direito à Cidade, Habitar, Comuns urbanos, Práxis, Poiesis. 

 

1 Introdução: a retomada do Direito à Cidade e a teoria do Comum 

Nas últimas décadas, o campo da Arquitetura e Urbanismo tem revisitado criticamente os fundamentos do urbanismo moderno 

e seus pressupostos universais de planejamento, questionando a concepção do espaço urbano como mero artefato técnico-

funcional, dissociado das práticas sociais que o constituem. A partir dos anos 1980, e mais intensamente após a crise financeira 

de 2008, observa-se uma revalorização das práticas urbanas coletivas e das formas autônomas de organização social, muitas 

vezes protagonizadas por movimentos sociais e coletivos urbanos (Luck, 2018), bem como de experiências cotidianas de 

apropriação do espaço (Crawford et al., 1999).  

Nesse contexto, a obra de Henri Lefebvre torna a ganhar centralidade, especialmente no Sul Global, onde suas proposições 

encontram novas reverberações críticas, ao propor uma virada conceitual: do habitat – espaço regulado, quantificável e 

privatizado — ao habitar, entendido como prática cotidiana, poética e política de apropriação do espaço. Paralelamente, 

emergem debates em torno da ideia de comum (common), que se contrapõem às lógicas de privatização e comodificação das 

diversas esferas da vida. Ainda que com abordagens distintas, autores como Elinor Ostrom, David Harvey, Pierre Dardot e 

Christian Laval, Michael Hardt e Antonio Negri, Massimo de Angelis têm contribuído para a formulação de uma teoria do Comum 

que enfatiza a autogestão e a participação ativa dos cidadãos-citadinos na produção social dos bens e do espaço. 

Num cenário de exacerbação das práticas de dominação e de disputas entre modelos de urbanidade — técnicos, políticos e 

culturais — este artigo propõe articular diferenças, conflitos e convergências, sobretudo teóricas, com vistas à transformação e 

à produção de saberes. Partindo do diálogo entre duas perspectivas, o Direito à Cidade e a teoria do Comum, investiga-se de 

que modo o habitar, entendido como categoria crítica, pode ser reconceituado como uma prática poética do comum. 

Metodologicamente, trata-se de uma análise teórico-comparativa, de caráter crítico-interpretativo, voltada a identificar 

convergências e fricções conceituais entre os autores mobilizados, com o objetivo de explicitar como a noção de habitar poético 

pode operar como mediação entre o Direito à Cidade e a teoria do Comum, contribuindo para o debate contemporâneo sobre 

a produção multilateral do espaço e ampliando os horizontes de compreensão dos modos de habitar a cidade como participação 

ativa e insurgente na vida urbana1. 

 
1 Trata-se de uma agenda de pesquisa em desenvolvimento desde o doutorado (Do habitat ao habitar poiético: participação, apropriação e utopia 

em Henri Lefebvre, Nakahara, 2021), no qual, ao investigar os sentidos do habitar em suas relações com a poesia no pensamento de Henri Lefebvre, 
foi realizada uma primeira aproximação com a teoria do Comum de Dardot e Laval. O presente artigo decorre dos desdobramentos desse percurso, 
atualmente aprofundado no projeto Poiesis: apropriação e produção do espaço por meio da participação (IAU-USP), que também contou com a 



 

PAGE 

12 

ÁGORA  Habitar o comum: a poética urbana em Lefebvre e na Teoria do Comum 
Carolina Akemi Martins Morita Nakahara 

 

 

 

130 

Identificar as convergências entre o direito à cidade e os comuns permite perceber a cidade como campo de tensionamento 

contínuo, próprio ao sentido de cidadania, isto é, menos como uma objetividade acabada do que como processo ou obra em 

construção. Mais do que reivindicar um bem, trata-se de pensar o habitar como produção ativa de novas relações sociais e de 

um espaço compartilhado — um comum urbano — criado por meio da práxis revolucionária e da poiesis. Assim, a crítica à 

propriedade privada como princípio organizador do espaço poderá instigar alternativas baseadas no compartilhamento e na 

coprodução do espaço, sustentadas por relações de reciprocidade, de responsabilidade mútua e de autogoverno. 

2 A utopia urbana: a cidade como obra coletiva 

A expansão neoliberal tem escancarado a consolidação da cidade-produto e da cidade-empreendimento. Como apontado por 

literatura exaustiva (Caldeira, 2000; Shimbo & Rufino, 2019; Fix & Paulani, 2019; Medrano et al., 2021), vemos instituída a face 

oposta do urbano outrora vislumbrado por Henri Lefebvre (2008; 2016) como local do encontro, da apropriação, da criação 

coletiva. O antiurbano revela-se na comodificação generalizada do espaço e da vida, não raro, por meio de práticas 

reproduzidas pelo próprio campo disciplinar da Arquitetura e do Urbanismo (A&U): a alienação do habitar em habitat, seja nas 

práticas sociais associadas à necessidade e à precariedade, seja no isolamento dos condomínios fechados (os “novos 

cercamentos”) – a monotonia e homogeneidade no desenho de novos bairros, a segregação espacial, a transferência de 

decisões concernentes à cidade como um todo ao setor imobiliário e financeiro, a eliminação de arenas conflitivas, a saber, do 

espaço público por excelência.  

Diante desse cenário contemporâneo de crise das cidades, o direito à cidade e o habitar manifestam-se como formas de 

resistência. Com efeito, o pensamento de Henri Lefebvre oferece uma potência conceitual capaz de problematizar o espaço 

não apenas como produto, mas como obra coletiva dialeticamente relacionada com os processos e disputas sociais. Espaço 

esse que se constrói não apenas materialmente, mas por meio da imaginação e da reinvenção da vida cotidiana.  

2.1 A inflexão urbana e os cercamentos dos comuns 

Henri Lefebvre inaugura O direito à cidade (2016) afirmando que a sociedade urbana propriamente dita nasceu com a revolução 

industrial. No entanto, após uma retomada histórica, o autor sugere que o conceito do urbano já se fazia presente desde outros 

períodos, ainda que de forma embrionária. A análise inicia-se na Antiguidade, quando o urbano possuía um caráter 

fundamentalmente político, encarnado na espacialidade da ágora; atravessa a cidade medieval, período em que o urbano 

impregna-se da fruição, da criatividade e da ludicidade das festas e jogos, bem como das trocas sociais e econômicas. Entre 

os séculos XIV e XVII, o fortalecimento da imagem da cidade, representação mediadora entre o real e o imaginário, não apenas 

estabeleceu um contraponto ao campo, mas expressou um ímpeto de imposição de uma racionalidade (logos) urbana sobre 

ele. É essa imaginação que, ao tornar-se utopia, possibilitará a abertura de um campo de virtualidade propriamente urbano, 

instigando formulações sobre o que a cidade poderia se tornar.  

Assim, em Lefebvre2, a inflexão histórica para o urbano deu-se por meio do fortalecimento da cidade comercial no renascimento 

tardio, por volta dos séculos XVI e XVII — portanto, antes da consolidação da cidade industrial propriamente dita. Por outro 

lado, a urbanização desenfreada das cidades europeias, ponto de implosão-explosão identificado por Lefebvre, é que ocorre 

por meio da aproximação entre a indústria nascente e as cidades, de forma paralela e articulada aos métodos “idílicos” da 

acumulação primitiva identificados por Marx (2017): a dissolução das vassalagens, a expropriação e a alienação dos 

trabalhadores em relação aos seus meios de produção e reprodução. Tais processos, efetivados por meio dos atos para os 

cercamentos das terras comunais (Enclosures of Commons)3 e da expulsão dos camponeses das terras rurais (clearings of 

estates), foram decisivos para a consolidação da propriedade privada, em detrimento daquilo que, até então, era considerado 

 
colaboração da pesquisa de iniciação científica O comum e o habitar no direito à cidade: as tipologias do urbanismo tático (desenvolvida pela aluna 
de graduação Giovanna Fernandes). 

2 Especialmente nas obras O direito à cidade (2016) e A revolução urbana (2008). 

3 Segundo Marx, embora esses atos tenham se iniciado de maneira pontual entre os séculos XV e XVI, apenas se tornaram sistemáticos a partir da 

Revolução Gloriosa, com o parlamento inglês instaurando os Acts of Enclosures of Commons ao longo dos séculos XVIII e XIX.  



 PAGE 13 

 

PA

GE 

13 

revista V!RUS 30   issn 2175-974X   semestre 2 2025   versão Português   DIÁLOGOS MULTILATERAIS   iau.usp   nomads.usp   https://revistas.usp.br/virus/index 

 

131 

um bem comum. Esse ponto de implosão-explosão teve como palco privilegiado a Inglaterra, no período imediatamente anterior 

à Revolução Industrial. 

Esse esclarecimento permite estabelecer um contraponto à inferência equívoca de que o urbano e os comuns se localizam em 

polos opostos ou de que existe uma relação de causalidade entre os cercamentos — portanto, a propriedade privada —, a 

industrialização e a urbanização. Lefebvre dialetiza os nexos entre esses processos, de modo que as supostas relações 

determinantes entre um (como indutor) e outro (como induzido) perdem seu contorno inicial e aparente. Se, por um lado, a 

industrialização permitiu que a urbanização, entendida enquanto crescimento das cidades, se generalizasse numa escala nunca 

antes vista, por outro, esta mesma industrialização usurpou os sentidos e significados que o urbano dispunha até então, a fim 

de incorporar, com exclusividade, princípios orientados por uma racionalidade produtiva e operacional. O que antes compunha 

parte de um bem comum — a cidade, as terras comunais, os costumes e saberes, as festas, os imaginários — constrange-se 

diante do avanço da cidade-produto, reino do valor de troca, em detrimento da cidade-obra, lugar do valor de uso, dos períodos 

precedentes.  

Como se percebe, Lefebvre realiza uma distinção fundamental entre os conceitos de cidade e de urbano, que não podem ser 

tomados como equivalentes. Para o filósofo, a cidade representa o meio prático-sensível que se materializa como a “mediação 

dentre as mediações” (Lefebvre, 2016, p. 52), ao determinar uma espécie de campo intermediário entre as instituições sociais 

(chamadas pelo autor de ordem distante) e a vida cotidiana (a denominada ordem próxima), em que essas instituições se 

concretizam na prática. O urbano, por sua vez, indica algo além (e aquém) do dado material ou prático-sensível. Enquanto 

abstração concreta, o urbano abriga a dimensão utópica, relacionando-se com o devir, o que pode vir a ser, ou seja, com a 

capacidade de imaginar outras realidades a partir daquilo que já se manifestou concretamente, ainda que apenas em potência.  

Por meio desse percurso, Lefebvre identifica uma espécie de genética da sociedade urbana, hoje tornada manifesta, que se 

traduz em diversos pares dialéticos: a expressão do domínio da cidade sobre o campo, mas também seu potencial 

emancipatório; a tendência à centralidade e à simultaneidade, por meio da reunião, do encontro e da aproximação, mas também 

da violência e da segregação; a atração da diferença e, ao mesmo tempo, o ímpeto homogeneizante e mundializante da lógica 

urbana. Inseparáveis, mas não coincidentes, a cidade representa uma “realidade presente, imediata, dado prático-sensível, 

arquitetônico — e, por outro lado, o urbano, realidade social composta de relações a serem concebidas, construídas ou 

reconstruídas pelo pensamento” (Lefebvre, 2016, p. 54, grifos nossos). É por isso que, apesar de intimamente relacionado à 

industrialização, o urbano não se permite definir nem se resumir a ela. 

2.2 O direito à cidade como habitar poiético 

A complexidade do direito à cidade decorre, sobretudo, de que este não denota apenas mais um entre os direitos institucionais 

— como sugerem certas abordagens legalistas. Em certa medida, pode-se dizer que ele reúne em si outros direitos, mas não 

como simples soma ou combinação lógico-aritmética. Tampouco se trata de um rótulo burocrático que legitima práticas isoladas, 

classificadas segundo categorias analíticas específicas. Sua natureza exige outro tipo de compreensão, mais ampla e integrada. 

Por um lado, o direito à cidade é o que confere unidade e sentido ao conjunto dos demais direitos urbanos, como uma matriz 

fundante que os molda e dá forma, ainda que não coincida exatamente com nenhum deles. Por outro, opera como espécie de 

negativo, tal como na fotografia analógica, espelho invertido ou contraforma: a face latente, capaz de revelar, por contraste, as 

virtualidades da cidade existente. Essa contraforma envolve, especialmente, o direito de imaginar outra cidade a partir do que 

se encontra materializado e de transformá-la pela apropriação. Ou seja, trata-se de um direito cuja realização demanda a 

contribuição ativa e autônoma dos cidadãos-citadinos, não se contentando com imposições alheias. Nas palavras do autor: 

O direito à cidade se manifesta como forma superior dos direitos: direito à liberdade, à individualização 

na socialização, ao habitat e ao habitar. O direito à obra (à atividade participante) e o direito à 

apropriação (bem distinto do direito à propriedade) estão implicados no direito à cidade. (...) Mudariam 

a realidade se entrassem para a prática social: direito ao trabalho, à instrução, à educação, à saúde, à 

habitação, aos lazeres, à vida. Entre esses direitos em formação figura o direito à cidade (não à cidade 

arcaica mas à vida urbana, à centralidade renovada, aos locais de encontro e de trocas, aos ritmos de 

vida e empregos do tempo que permitem o uso pleno e inteiro desses momentos e locais, etc.) 

(Lefebvre, 2016, p. 134–139, grifos e parênteses do autor). 



 

PAGE 

12 

ÁGORA  Habitar o comum: a poética urbana em Lefebvre e na Teoria do Comum 
Carolina Akemi Martins Morita Nakahara 

 

 

 

132 

Diante da sistematização, burocratização e institucionalização dos direitos, o direito à cidade concretiza-se, em termos práticos, 

por meio do habitar, associado ao que Lefebvre denomina de “nível ecológico”, vinculado à “participação de uma vida social” e 

às “singularidades da vida urbana” — isto é, aos modos de viver da cidade, às práticas cotidianas, à fruição e à apropriação 

(Lefebvre, 2016, p. 23–78). O habitar não se deixa reduzir a uma forma funcional ou técnico-administrativa (o habitat) e tem 

como elemento constitutivo a poesia, ou poiesis (Lefebvre, 2016, p. 24; Lefebvre, 2008, p. 79). Verdadeiro “impulso criativo”, 

“‘poiesis’ é um modo de fazer, e se práxis é dirigida a outros humanos, poiesis está preocupada com o mundo material exterior” 

(Elden, 2016, p. xviii, tradução nossa, grifo nosso). Em relação às estruturas institucionais cristalizadas, a poiesis manifesta-se 

como resíduo4: aquilo “que escapa, que resiste, e de onde pode partir uma resistência efetiva (prática)” (Lefebvre, 1967, p. 

373).  

Nesse sentido, poiesis articula-se de modo intrínseco à produção do espaço e, consequentemente, à arquitetura e à cidade, 

enquanto esferas envolvidas na produção de obras, no sentido amplo que Lefebvre confere ao termo, e, portanto, no próprio 

ato de habitar. No âmbito urbano, poiesis permite compreender o direito à cidade e o habitar como expressões intercambiáveis, 

uma substantiva, outra verbal, de uma mesma potência criadora do espaço. Com isso, embora o direito à cidade escape a uma 

definição sistemática, é possível delinear ao menos alguns de seus principais pontos de ancoragem. Em primeiro lugar, a 

dialética da forma urbana, como sugerido acima. Em Lefebvre, o elemento utópico — ingrediente do devir — manifesta-se pelo 

urbano e é mediado pela cidade. Tal qual uma nota musical, abstrata em sua formulação, mas que só existe de maneira prático-

sensível, por exemplo, ao ser tocada por um instrumento ou cantada, o urbano define-se como uma abstração concreta 

(Lefebvre, 2008). Carrega a dimensão utópica por meio da capacidade coletiva de desejar e de imaginar outros cenários 

possíveis (do vir-a-ser) a partir de experiências urbanas empíricas, a cidade propriamente dita.  

Em segundo lugar, a cidade-obra. Exercer o direito à cidade pressupõe concebê-la como obra de seus cidadãos, que fruem, 

apropriam-se e produzem seu espaço de forma compartilhada, criativa e lúdica. Em Lefebvre (1972; 1978), a produção do 

espaço urbano, enquanto cidade-obra, e não apenas cidade-produto, manifesta-se pela relação dialética, bastante singular, 

entre poiesis e práxis, a saber: entre apropriação, impulso criativo, produção espiritual e qualitativa, e dominação, repetição 

operativa, produção material e quantitativa, no seio da vida cotidiana. Com efeito, “o conceito de obra encerra um conjunto 

significativo”, de sorte que “os campos de significações que encontramos (a música, a imagem, e também o habitar, etc.) só 

podem ser concebidos, em suas particularidades, como obras” (Lefebvre, 1972, p. 127, tradução nossa5). Irredutível à obra de 

arte, a obra participa da totalidade da vida urbana6, tensionando formas e instituições, sem, contudo, prescindir delas, desde 

que não seja obliterada pela práxis repetitiva e tecnocrática. 

Em terceiro lugar, a apropriação coletiva como negação da propriedade privada. Entendida como a primeira forma de alienação 

do ser humano, segundo a tradição marxiana, a propriedade privada remonta a uma existência “tacanha”, para utilizar seus 

termos, pois resume a essência humana à esfera meramente individual. Relaciona-se com uma apropriação unilateral e 

virtualmente instrumental, restrita ao repertório da utilidade, da necessidade e da produtividade, cujo objetivo exclusivo é a 

posse, o ter. A ela, Marx contrapõe o conceito de omnilateralidade ou de totalidade, referente ao homem total, que designa a 

fruição ou a apropriação, entendidas como processos de subjetivação e objetivação do mundo, de ordem fundamentalmente 

coletiva, mediada pelas relações humanas e sociais7. Com efeito: 

 
4 Aqui, fazemos referência à poiesis tal como defendida por Henri Lefebvre em Metafilosofia (1967), como uma espécie de método dos resíduos.  

5 Do original em espanhol: “El concepto de obra encierra el de un conjunto significante (…) Los campos de significaciones que hemos encontrado 

(la música, la imagen, y también el habitar, etcétera) solo pueden concebirse, en sus particularidades, como obras” (Lefebvre, 1972, p. 127). 
6 Isso se esclarece particularmente La producción de l’espace (2000 [1974]) ou Contra los tecnocratas (1972 (1967]), em que Lefebvre argumenta 

que a obra enquanto tal cede lugar à obra de arte — à pintura de cavalete, aos museus — a partir de certa individualização. Com isso, consolida-se 
uma cisão entre a apropriação — coletiva — e a propriedade — individual. A arte se institucionaliza; ao mesmo tempo, perde sua participação na 
vida da cidade. Traçando um paralelo com o que seria anunciado por Walter Benjamin em A obra de arte na era da sua reprodutibilidade técnica 
(1987) perante as transformações técnicas do século XIX, essa démarche marca a passagem da obra com seu valor ritualístico —  mágico, simbólico, 
“dedicada aos homens e aos espíritos” —  para uma arte de caráter político, ou do valor de culto para o valor de exposição. 
7 Em Marx, à apropriação subjetiva, sobrepõe-se uma coletiva. A sensibilidade relaciona-se com a primeira apropriação do homem com a natureza 

– que é seu objeto imediato. No entanto, essa apropriação dá-se igualmente entre os homens, como sensibilidade do ser humano enquanto gênero 



 PAGE 13 

 

PA

GE 

13 

revista V!RUS 30   issn 2175-974X   semestre 2 2025   versão Português   DIÁLOGOS MULTILATERAIS   iau.usp   nomads.usp   https://revistas.usp.br/virus/index 

 

133 

Cada uma das suas relações humanas com o mundo, ver, ouvir, cheirar, degustar, sentir, pensar, intuir, 

perceber, querer, ser ativo, amar, enfim todos os órgãos da sua individualidade, assim como os órgãos 

que são imediatamente em sua forma como órgãos comunitários, são no seu comportamento objetivo 

ou no seu comportamento para com o objeto a apropriação do mesmo, a apropriação da efetividade 

humana (Marx, 2004, p. 108, grifo do autor). 

Ora, o direito à cidade, apesar de não negligenciar a experiência individual e corpórea, evoca uma construção essencialmente 

compartilhada. Na obra propriamente dita, “a capacidade criativa é sempre a de uma comunidade ou coletividade, de um grupo, 

de uma fração, de uma classe ativa, de um ‘agente’ ou ‘actante’” (Lefebvre, 2000, p. 137, tradução nossa8, grifos nossos). Ela 

é feita pelos próprios cidadãos (por um grupo ou classe), desvinculada de interesses estritamente particulares ou financeiros, 

mas orientada por aspirações comuns que, momentaneamente, extrapolam divisões e códigos habituais, tornando-se capaz 

de se relacionar a uma totalidade social9. Intimamente relacionada ao habitar, elemento fundante do direito à cidade, envolve 

a totalidade da experiência urbana; daí sua íntima relação com a poiesis (produção poética). Como precisa Lefebvre: 

A atividade produtora (poiética) é, ao mesmo tempo, desconhecida enquanto tal e reconhecida 

socialmente. (…) As obras nascem da divisão do trabalho, mas também do esforço por dominá-las e 

superá-las. Por exemplo, o artista difere do artesão, do trabalhador manual e do operário, mesmo que 

opere dentro de estruturas profissionais determinadas. Sua obra difere do produto (artesanal ou 

industrial) precisamente nesse aspecto, e isso porque se dirige a toda a sociedade e tem um sentido 

para todas as classes (para o conjunto social), em vez de atender às necessidades de uma categoria 

limitada de pessoas (Lefebvre, 1972, p. 130–137, tradução nossa10, grifos nossos). 

Por fim, a primazia do valor de uso. A distinção entre o ato de possuir (individual) e fruir (coletivo) ancora-se no distanciamento 

entre o valor de uso dos espaços – por meio da experiência, da vivência e da apropriação individual (corpórea, sensível) e 

coletiva – e a lógica do valor de troca, centrada na mercantilização, na comodificação, no individualismo e na acumulação de 

capital. O primeiro enfatiza o primado do não-trabalho em oposição ao produtivismo; do excesso em contraste com a 

acumulação ou com a economia; da dádiva em detrimento da troca; da vida, no lugar da sobrevivência (o mínimo vital). É o 

excesso, que também envolve um desperdício, que proporciona a energia vital necessária para “modificar o espaço ou 

engendrar um espaço”. Numa palavra, o Éros11, face oposta do princípio da economia e da necessidade, indicando o “princípio 

do prazer”, a “pulsão de vida”, “o desperdício, o jogo, a arte, a festa”, portanto, “a transgressão” (Lefebvre, 2000, pp. 206–207, 

tradução nossa12).  

Evidencia-se, assim, o alinhamento entre os sentidos de obra (como criação poética), de participação (no conjunto urbano) e 

de comum, entendido em sua dupla acepção: como aquilo que é partilhado coletivamente (social, coletivo, público), mas 

também como aquilo que é banal, residual, cotidiano. Em abordagens mais recentes, é precisamente o comum que assume 

centralidade. Compreendido como uma prática social e coletiva, orientada pela partilha, pela cooperação e pela autogestão, o 

 
e, por isso, não é apenas individual, mas coletiva, “pois sua própria sensibilidade primeiramente existe por intermédio do outro homem enquanto 
sensibilidade humana para ele mesmo” (Marx, 2004, p. 112, grifos do autor).  
8 Do original em francês: “La capacité créatrice, c’est toujours celle d’une communaute ou collectivité, d’un groupe, d’une fraction de classe·agissante, 

d’un « agent » ou « actant »” (Lefebvre, 2000, p. 137). 
9 Social pois tem como fundamento certa organização e estrutura política e socioeconômica, em que prevalecem determinados códigos e um 

contrato, bem como uma divisão do trabalho; coletivo pois pode partir de interesses partilhados ou comuns, oriundos de determinados grupos, 
contanto que sejam capazes de extrapolar os limites de suas próprias singularidades. 

10 Do original em espanhol: “A actividad productora (poiética) es, a la vez, desconocida como tal y reconocida socialmente. (…) Las obras nascen 

de la división del trabajo pero también del esfuerzo por dominarlas y superarlas. Por ejemplo, el artista difiere del artesano, del trabajador manual y 
del obrero, aun si opera en marcos profesionales determinados. Su obra difiere del producto (artesanal o industrial) precisamente en eso y es porque 
se dirige a toda la sociedad y tiene un sentido para todas las clases (para el conjunto social) en lugar de subvenir a las necessidades de una categoría 
limitada de gente” (Lefebvre, p. 130–137). 
11 Do grego, suas diversas traduções geralmente referem-se ao amor ou ao desejo. 

12 Do original em francês: “Cet excédent, ce superflu, définit ce qui distingue la vie de la survie (minimum vital).(…) Elle modifie l'espace ou engendre 

un espace. (...) L'hypothese adverse, celle de la necessité – qui fait vertu — du gaspillage, du jeu, de la lutte, de l'art, de la fête, de l’Éros (...) donc 
de la transgression (...) principe de plaisir (...) pulsion de vie” (Lefebvre, 2000, pp. 206-207). 



 

PAGE 

12 

ÁGORA  Habitar o comum: a poética urbana em Lefebvre e na Teoria do Comum 
Carolina Akemi Martins Morita Nakahara 

 

 

 

134 

comum parece enraizar-se em elementos bastante próximos aos discutidos até aqui. Ao destacar a apropriação coletiva do 

espaço, a poiesis urbana e a recusa da cidade como mercadoria, Lefebvre antecipa, ainda que sob categorias distintas, 

dimensões centrais daquilo que autores como David Harvey, Dardot e Laval e Hardt e Negri mais tarde formulariam como a 

política do comum. Isso será explorado em maior profundidade na sequência. 

3 Por uma teoria do comum 

Como mencionado anteriormente, nas últimas décadas tanto o direito à cidade quanto a noção de comum ganharam novo 

fôlego nas discussões em Arquitetura e Urbanismo, sobretudo aquelas comprometidas em repensar a prática projetual a partir 

de uma compreensão ampliada do espaço, da participação e do engajamento comunitário. Esse contexto marca também a 

reemergência de uma disputa teórica em torno do significado e da viabilidade dos comuns. A visão clássica e determinista 

expressa em The Tragedy of the Commons, de Garrett Hardin (1968), segundo a qual os bens comuns estariam fadados ao 

esgotamento, salvo por mecanismos de privatização ou controle estatal (um Leviatã), passa a ser frontalmente contestada. Em 

Governing the Commons, Elinor Ostrom (1990) desafia esse fatalismo ao apresentar inúmeros casos de autogestão comunitária 

bem-sucedidos, evidenciando que formas coletivas de governança não apenas são possíveis, como podem ser sustentáveis e 

eficazes. 

Nesse novo cenário, o comum volta à cena como categoria crítica e horizonte ético-político. Em termos conceituais, o comum 

não se permite definir nem pela dimensão privada, nem pela pública, isto é, não se assenta nem no mercado nem no Estado 

(Harvey, 2014; Hardt & Negri, 2016; Dardot & Laval, 2017). Trata-se de uma espécie de terceiro nível que, em certo sentido, 

tensiona os demais. Para Michael Hardt e Antonio Negri, refere-se às riquezas e aos recursos naturais, como também os 

resultados da produção social, isto é, tanto os bens materiais historicamente compartilhados (a priori), quanto aqueles 

produzidos ou que participam do processo produtivo social (a posteriori), “que são necessários para a interação social e para 

mais produção, como os conhecimentos, as imagens, os códigos, a informação, os afetos e assim por diante” (Hardt & Negri, 

2016, p. 7).  

Autores como David Harvey (2014), Christian Laval e Pierre Dardot (2017) aprofundam essa abordagem ao destacar que o 

comum não denota aquilo que já se encontra previamente compartilhado, mas sim o que se torna comum por meio de um ato 

instituinte, de tensão e de luta. Mais do que um bem, em que se enfatiza o aspecto reificado, isto é, relativo às coisas 

(mensuráveis ou não), trata-se de relações sociais específicas, ou seja, de uma práxis capaz de instituir um processo de 

comunalização (Bollier, 2021). O comum aparece, então, como resultado de uma construção ativa, social e política, marcada 

pela luta contra os cercamentos – físicos, jurídicos ou simbólicos – e pela produção de novas formas de coobrigação13.  

3.1 O comum como invenção prático-poiética 

Em Comum: ensaio sobre a revolução no século XXI (2017), Christian Laval e Pierre Dardot desenvolvem uma teoria política 

do comum14 fundamentada na noção de práxis instituinte. Essa forma de ação coletiva se distingue, por um lado, dos direitos 

formais e do aparato institucional já estabelecido e, por outro, de práticas fortuitas e desprovidas de normatividade. Para 

construir essa distinção, os autores esclarecem algumas oposições conceituais fundamentais, entre instituinte, instituição e 

 
13 Essa dimensão havia sido antecipada, em certa medida, por Massimo De Angelis (2007), ao propor uma espécie de simetria entre a lógica dos 

cercamentos, responsável pela reprodução do capital, e as práticas dos sujeitos que constroem os comuns como expressão de resistência. Como 
afirma: “O choque de perspectiva entre uma força social que produz cercamentos e outra que produz comuns significa o seguinte: o capital gera a 
si mesmo por meio de cercamentos, enquanto os sujeitos em luta geram a si mesmos por meio dos comuns. Portanto, “revolução” não é lutar pelos 
comuns, mas por meio dos comuns; não por dignidade, mas por meio da dignidade. “Outro mundo é possível”, para usar um slogan atual sub 
problematizado, na medida em que vivemos relações sociais de diferentes tipos. Vida apesar do capitalismo, como um processo constituinte, não 
depois do capitalismo, como um estado de coisas futuro constituído” (De Angelis, 2007, p. 239, tradução nossa, grifos do autor).  
14 Dardot e Laval defendem o uso do termo “comum” no singular, em vez das expressões “bem comum” ou “bens comuns”. O objetivo é evitar a 

reificação do comum como um objeto passível de posse ou materialização. De fato, como alertam os próprios autores, a definição do comum é 

atravessada por dificuldades decorrentes dos processos de tradução. No inglês, por exemplo, o termo commons apresenta sentidos variados: 

enquanto no contexto histórico do Act for Enclosure of Commons, na Inglaterra do século XVII, a tradução mais frequente para o português é 

“cercamento das terras comuns”, na obra emblemática de Elinor Ostrom o mesmo termo refere-se sobretudo a recursos — naturais ou não — geridos 

coletivamente, bem como às formas de governança e controle desses bens.  



 PAGE 13 

 

PA

GE 

13 

revista V!RUS 30   issn 2175-974X   semestre 2 2025   versão Português   DIÁLOGOS MULTILATERAIS   iau.usp   nomads.usp   https://revistas.usp.br/virus/index 

 

135 

instituído, entre constituinte, constituição e constituído, e entre práxis e poiesis, que delimitam os contornos teóricos de sua 

proposta. 

No interior desse quadro conceitual, a noção de instituição adquire dupla conotação, distinta da ideia de constituição, entendida 

como um poder soberano que não emerge do comum, mas resulta de um processo de “transferência de direitos e poderes dos 

indivíduos para uma autoridade soberana” (Dardot & Laval, 2017, p. 442). A instituição é, simultaneamente, uma ação orientada 

por uma finalidade, de natureza teleológica, e uma estrutura objetivada, sustentada por uma considerável força de inércia: o 

conjunto do aparato estatal consolidado, com suas leis, normas e costumes. Embora haja o risco permanente de autonomização 

em relação à práxis social que a originou, sua dimensão objetiva não elimina a necessidade contínua da ação instituidora. É 

precisamente essa prática, reiterada no cotidiano, que assegura a reprodução e a efetividade do instituído, reafirmando o 

caráter dinâmico e processual da instituição. 

Em relação ao comum, tal como identificado de forma pioneira por Elinor Ostrom (2015), a contestação e a transformação das 

instituições existentes exigem um movimento instituidor capaz de criar normas próprias que se sustentem a longo prazo. Isso 

implica o estabelecimento de práticas que se consolidem por meio da formação de novos hábitos e formas alternativas de 

organização social. Como alerta o ativista David Bollier, por não se reduzir a um bem natural ou preexistente, o comum envolve 

“uma comunidade que gerencia o recurso, inventando suas próprias regras, tradições e valores. Todos os três são necessários. 

Em suma, o comum deve ser entendido como um sistema social vivo de agentes criativos” (Bollier, 2021, p. 351, tradução 

nossa, grifos do autor). 

Por essa razão, Dardot e Laval afirmam que o comum só pode emergir por meio de uma ação coletiva e contínua de criação 

social. Exige, portanto, uma práxis instituinte. Os autores recorrem à proposta de Cornelius Castoriadis para compreender o 

imaginário e o simbólico, associados à poiesis, como elementos centrais na produção de novas significações e na instituição 

de formas inéditas de convivência, imprescindíveis a essa práxis. Com isso, a dimensão instituinte assume primazia sobre o 

instituído, configurando-se como verdadeiro poder de criação social-histórica. Como afirmam: “o que caracteriza o social-

histórico humano é precisamente essa atividade do imaginário instituinte: ‘A sociedade é obra do imaginário instituinte’ (…) a 

capacidade incomparavelmente radical de ‘fazer surgir como imagem uma coisa que não existe e não existiu’” (Dardot & Laval, 

2017, pp. 447–448, grifos dos autores). 

Se, como afirmam os autores, “o projeto radical de emancipação não pode ter outro objetivo senão o de uma sociedade 

conscientemente autoinstituinte” (Dardot & Laval, 2017, p. 448, grifos dos autores), compreender a relação entre práxis e 

poiesis15 torna-se fundamental. Enquanto a poiesis visa a um fim externo, seja uma transformação do mundo ou de si, a práxis 

se define como ação autônoma, orientada por sua própria finalidade, em que o fim reside na realização da ação. Diferentemente 

da tradição aristotélica, contudo, a concepção de poiesis em Castoriadis tende a deslizar para uma noção de “criação ex nihilo” 

(Dardot & Laval, 2017, p. 459), descolada do enraizamento histórico. Isso torna mais difícil compreender a instituição como 

processo material e dialético, em que toda ação instituidora inevitavelmente atua sobre uma base previamente instituída. 

É nesse ponto que Dardot e Laval retomam a dialética marxiana. Para Marx, a práxis não é nem um fazer técnico nem uma 

criação absolutamente livre, mas uma atividade simultaneamente condicionada pelo passado e capaz de criar o novo a partir 

dele: “as circunstâncias fazem os homens, assim como os homens fazem as circunstâncias” (Marx, 2007, p. 43). Com isso, a 

atividade prático-poiética, superando a cisão entre os dois termos, revela-se como “autoprodução de seu sujeito por 

automodificação do ator no próprio curso da ação” (Dardot & Laval, 2017, p. 464). É nessa tensão criadora entre 

condicionamento e invenção que a práxis instituinte do comum encontra seu verdadeiro campo de realização histórica. 

3.2 O comum como coprodução espacial 

 
15 Como se sabe, historicamente falando, a noção da poiesis deita suas raízes em Aristóteles (384-322 a. C.), tal como vemos em sua obra seminal, 

conhecida e pouco compreendida - considerada inacabada –, “Poética” (2017). Para o filósofo, “o poeta não diz o que de fato ocorreu, mas o que é 

possível e poderia ter ocorrido segundo a verossimilhança” (Poética, 1451a-30). Ou, no Banquete: “sabes que ‘poesia’ é algo de múltiplo, pois toda 

causa de qualquer coisa passar do não-ser ao ser é ‘poesia’, de modo que as confecções de todas as artes são ‘poesias’, e todos os seus artesãos 

poetas” (O Banquete, 205b-205c). No sentido aristotélico (2016), o gesto poético consuma um fazer ou produzir que retoma e revive o mito: introduz, 

assim, a passagem, a mudança. 



 

PAGE 

12 

ÁGORA  Habitar o comum: a poética urbana em Lefebvre e na Teoria do Comum 
Carolina Akemi Martins Morita Nakahara 

 

 

 

136 

A partir de uma análise arqueológica do comum, Dardot e Laval questionam sua compreensão idealizada e banalizada, 

frequentemente reduzida a mero “elo social” ou “mínimo denominador comum”, com o qual pessoas “de boa vontade” se 

identificariam para reconstruir um mundo mais convivial (Dardot & Laval, 2017, p. 23). A etimologia latina, com-munus, remete 

à partilha (um fazer junto), à participação, mas também à reciprocidade, compreendida como responsabilidade diante da 

totalidade social e urbana. Essa noção incorpora a “dupla face da dívida e da dádiva, do dever e do reconhecimento, própria 

do fato social fundamental da troca simbólica”, o que implica o “princípio político da coobrigação entre todos os que estejam 

engajados numa mesma atividade” (Dardot & Laval, 2017, pp. 24–25, grifos do autor). 

Tal concepção ecoa a proposta aristotélica de koinón, na qual o comum se realiza por meio da participação ativa na pólis. Ao 

contrário da fragmentação hierárquica da República platônica, Aristóteles vincula a existência do comum à coparticipação nos 

assuntos públicos, articulando dever e engajamento em uma atividade coletiva. Por isso, Dardot e Laval rejeitam interpretações 

que naturalizam, reificam ou essencializam o comum, como objeto supremo e universal, senso comum ou instância jurídica 

abstrata (res communis), insistindo que ele não se confunde com uma essência compartilhada ou identidade coletiva. Em suas 

palavras, “o comum deve ser pensado como co-atividade, e não como copertencimento, copropriedade ou copossessão” 

(Dardot & Laval, 2017, p. 52). 

Essa perspectiva reforça a conexão entre o comum, a práxis e a poiesis. Todo comum político, afirmam, exige uma atividade 

contínua de “pôr em comum”16, fundada na igualdade da participação e não em identidades pré-estabelecidas. Nesse sentido, 

“o pertencimento é consequência, e não causa, da participação” (Dardot & Laval, 2017, pp. 247–251). Importa observar que 

essa participação não se restringe ao ato político deliberativo, que pressupõe a existência prévia de uma estrutura legislativa 

já estabelecida17. Nesse caso, haveria uma cisão entre práxis (agir) e poiesis (fazer ou produzir), o que, segundo os autores, 

não corresponde à tradição grega. Na concepção aristotélica, pólis, legislação e deliberação formam um conjunto indissociável, 

no qual a lei não é imposta de fora, mas “é ao mesmo tempo, o efeito e a causa dessa comunidade” (Dardot & Laval, 2017, p. 

249). Isso evidencia a interdependência entre participação, autonomia, entendida como autogoverno e autonormatividade, e o 

comum. 

Embora os autores sublinhem a centralidade da práxis, é necessário ressaltar um possível ponto de tensão em sua teoria. Ao 

afirmarem que o comum é inapropriável, Dardot e Laval acabam imputando à atividade política uma primazia que tende a 

obscurecer a dimensão poiética da criação social. Segundo os autores, o “pôr em comum” não se refere a bens específicos, 

mas a “palavras e pensamentos”; logo, o comum não pode ser transformado em propriedade, seja ela comum ou privada. Ora, 

essa aparente ênfase na imaterialidade do comum, em que se sobressaem a linguagem e a dimensão cultural, acaba por 

marginalizar o papel da apropriação. Em vez de ser compreendida como elemento constitutivo do comum, a apropriação é 

reduzida, nos autores, à mera conversão em propriedade, qualquer que seja sua natureza. Paradoxalmente, essa posição se 

distancia da própria matriz marxiana, segundo a qual a apropriação se coloca como o contraponto da alienação. 

Contudo, ao articular essa concepção ao pensamento de Henri Lefebvre, especialmente à sua teoria da produção do espaço, 

abre-se a possibilidade de reformular a questão. Se o comum está intrinsecamente ligado à pólis, ele implica, necessariamente, 

uma forma de espacialização: um pôr em comum materializado, análogo a um contrato social e político que define modos de 

compartilhamento encarnados no espaço. Sendo, ao mesmo tempo, forma, como linguagem, regras, costumes ou saberes, e 

conteúdo, constituído pelas relações sociais concretas, o comum torna-se passível de apropriação coletiva, pois envolve 

práticas que se manifestam espacialmente. Caso contrário, incorre-se numa contradição interna à própria atividade prático-

poiética, a qual pressupõe, por definição, a modificação de algo objetivamente dado — seja o mundo, seja a subjetividade. Em 

outras palavras: implica apropriação. 

 
16 Ao citarem a Ética a Nicômaco de Aristóteles, o “pôr em comum” (koinónein) referia-se à “atividade de pôr em comum palavras e pensamentos 

(koinónein logon kai dianoias)” (Dardot & Laval, 2017, p. 247). 
17 Segundo os autores, esse seria um dos problemas da intepretação arendtiana, para a qual parecia haver uma cisão entre as esferas deliberativa 

(práxis) e legislativa (poiesis). 



 PAGE 13 

 

PA

GE 

13 

revista V!RUS 30   issn 2175-974X   semestre 2 2025   versão Português   DIÁLOGOS MULTILATERAIS   iau.usp   nomads.usp   https://revistas.usp.br/virus/index 

 

137 

Desse modo, a concepção de comum em Dardot e Laval, se mantida em sua abstração normativa, expõe-se ao risco de se 

descolar da realidade material e pairar em uma esfera quase transcendente18. Reconhecendo-se a importância conferida pelos 

autores à atividade instituidora, é fundamental enfatizar que, sendo atravessada por práxis e poiesis, essa atividade supõe tanto 

ação quanto apropriação. Propõe-se aqui, portanto, compreender o comum, enquanto atividade prático-poiética, como uma 

coprodução que se realiza espacialmente, o que confere ao espaço urbano uma centralidade decisiva na discussão. 

3.3 O comum como princípio do urbano 

As leituras de autores como Hardt e Negri oferecem uma compreensão valiosa do urbano enquanto o lugar por excelência de 

produção do comum. Obviamente, isso não significa obliterar a diversidade de bens comuns que escapam aos limites do tecido 

urbano, os chamados comuns naturais. Na abordagem lefebvriana, trata-se de entender a primazia do urbano como conceito 

– uma abstração concreta, conforme discutido anteriormente – que hoje se expande para além das delimitações morfológicas 

da cidade19 e se configura como um espaço de encontro, troca, reunião, da centralidade e da simultaneidade, bem como da 

presença de certo Logos (Lefebvre, 2008; 2016).  

Com isso, o comum não deve ser idealizado nem remetido de forma nostálgica a uma comunidade pastoril pré-industrial ou 

pré-urbana, tampouco à imagem da pólis grega, onde o status de cidadão era limitado àqueles do mesmo genos (povo). Ao 

contrário dos comuns naturais, a cidade é atravessada por um “comum artificial”, que se expressa através de “linguagens, 

imagens, conhecimentos, afetos, códigos, hábitos e práticas” (Hardt & Negri, 2016, p. 313). Para esses autores, a metrópole 

funciona não apenas como um “enorme reservatório do comum”, abarcando fatores materiais e imateriais, tanto positivos 

quanto negativos, mas especialmente como uma “fábrica de produção do comum” (Hardt & Negri, 2016, pp. 202–314). Pois, 

ao desempenhar um papel de “corpo inorgânico da multidão”20, 

A metrópole é o lugar da produção biopolítica porque é o espaço do comum, das pessoas vivendo 

juntas, compartilhando recursos, comunicando-se, trocando bens e ideias. O italiano contemporâneo, 

ainda, preserva o uso latino medieval, pelo qual o comum — il comune, em italiano — é a palavra que 

designa a cidade. (Hardt & Negri, 2016, p. 313) 

Hardt e Negri propõem uma releitura da biopolítica à luz da tradição foucaultiana, recolocando-a como “criação de novas 

subjetividades, apresentadas ao mesmo tempo como resistência e dessubjetivação”, de modo que “em contraste com o 

biopoder, a biopolítica tem um caráter de acontecimento, antes de tudo, no sentido de que a ‘intransigência da liberdade’ 

perturba o sistema normativo” (Hardt & Negri, 2016, pp. 84–85). Para os autores, biopoder e biopolítica configuram-se como 

faces opostas e interdependentes: domínio e resistência, reprodução e acontecimento, administração e insurreição. A 

biopolítica aparece, portanto, como diferença ou resíduo da própria atuação do biopoder, e é nesse sentido que a metrópole, 

enquanto corpo da multidão, se caracteriza pela imprevisibilidade e a aleatoriedade. Pode-se reconhecer, aqui, um paralelismo 

entre esse duplo processo e a dialética da forma urbana em Lefebvre, na qual o impulso centralizador, totalizante e 

mundializante do urbano, que tende a atrair e submeter tudo à sua lógica, carrega, em si mesmo, a abertura à diferença e à 

alteridade. Como aponta o filósofo: 

Ao mesmo tempo que lugar de encontros, convergência das comunicações e das informações, o urbano se torna 

aquilo que ele sempre foi: lugar do desejo, desequilíbrio permanente, sede da dissolução das normalidades e 

coações, momento do lúdico e do imprevisível. Este momento vai até à implosão-explosão das violências latentes 

sob as terríveis coações de uma racionalidade que se identifica com o absurdo. Desta situação nasce a contradição 

crítica: tendência para a destruição da cidade, tendência para a intensificação do urbano e da problemática urbana. 

(Lefebvre, 2016, p. 85, grifos nossos) 

 
18 É isso que permite aos autores afirmarem, sem maiores explicações, que, diferentemente de Aristóteles, “não restringem o comum político à 

esfera da ‘cidade’” (2017, p. 251). 
19 Para um aprofundamento, ver discussão de Neil Brenner em Implosions/Explosions: Towards a Study of Planetary Urbanization (2013). 

20 Aqui os autores fazem referência à célebre passagem de Marx, nos Manuscritos econômico-filosóficos, ao dizer que a natureza é o corpo 

inorgânico do homem.  



 

PAGE 

12 

ÁGORA  Habitar o comum: a poética urbana em Lefebvre e na Teoria do Comum 
Carolina Akemi Martins Morita Nakahara 

 

 

 

138 

Dialeticamente suprasumido pela dimensão propriamente urbana, o comum reaparece, por um lado, em decorrência da partilha 

que se dá pela coprodução desse comum artificial por meio da reunião das diferenças. Pois “a grande riqueza da metrópole 

revela-se quando o encontro oportuno resulta numa nova produção do comum, quando, por exemplo, as pessoas comunicam 

seus diferentes conhecimentos, suas diferentes capacidades de formar algo novo de maneira cooperativa” (Hardt & Negri, 2016, 

p. 318). Mas não apenas isso. Retomando as palavras de Dardot e Laval, o comum mostra-se como verdadeiro princípio – do 

grego arché, como “fonte da qual deriva todo o resto” (2017, p. 615) – que fundamenta e confere um sentido ao que está por 

vir. O comum pode ser considerado, portanto, o próprio princípio político do urbano. 

4 Considerações finais: Habitar o comum, ou em defesa do excesso e do resíduo 

O percurso aqui desenvolvido buscou evidenciar aspectos do comum que, além de dialogarem com a formulação lefebvriana 

sobre o direito à cidade e o urbano, permitem repensar seu próprio sentido. Em lugar de uma essência reificada, o comum é 

apreendido em sua dimensão instituinte, como processo normativo, coletivo e criador de novas formas de sociabilidade. Em 

Dardot e Laval, ele se apresenta como uma invenção prático-poiética que retoma, sob nova chave, a dialética da obra em 

Lefebvre: de um lado, processo instituinte e criativo, engendrado por ações coletivas; de outro, instituição que tende à 

estabilização e à inércia. Ainda que enfatizem a imaginação, sua leitura da poiesis permanece em parte desmaterializada, 

relegando à apropriação um papel secundário.  

É precisamente nesse ponto que a perspectiva lefebvriana contribui, ao recolocar em tensão forma e conteúdo, subjetividade 

e objetividade, sendo esta última compreendida como a própria dimensão espacial do comum. Hardt e Negri avançam nessa 

direção ao enfatizar o comum como coprodução imanente à metrópole, seu espaço privilegiado de expressão. Entendido como 

obra coletiva e poética, o comum revela-se como o princípio possível do urbano, a “segunda natureza” no léxico lefebvriano. 

Ele se manifesta na dialética entre biopolítica e biopoder, entre controle e desvio, apropriação e dominação, que estruturam a 

vida urbana. 

Esse movimento encontra eco no pensamento de David Harvey, que desloca o debate do comum para o terreno das práticas 

insurgentes e das lutas urbanas concretas, nas quais o direito à cidade se realiza como reivindicação coletiva e transformação 

material do espaço. Em Cidades rebeldes (2014), Harvey reforça a dimensão política da produção do espaço ao evidenciar que 

o direito à cidade não é um direito qualquer, mas o direito de “mudar e reinventar a cidade mais de acordo com nossos mais 

profundos desejos”, reiterando que é “mais coletivo do que individual, uma vez que reinventar a cidade depende inevitavelmente 

do exercício de um poder coletivo sobre o processo de urbanização” (Harvey, 2014, p. 28). O autor retoma, a partir de Lefebvre, 

a ideia de que é a própria centralidade característica do urbano que cria os espaços heterotópicos21 — espaços de coexistência 

entre ritmos e racionalidades distintas. Marcadas pela tensão, as heterotopias resultam do ímpeto homogeneizante da lógica 

urbana e resistem por meio da diferença, da alteridade e do conflito.  

Analogamente, podemos falar dos comuns, como vimos discutindo ao longo deste texto, de forma a entender que “a 

urbanização nada mais é do que uma incessante produção de comum urbano22 (ou, em sua forma espectral, de espaços e 

bens públicos) e sua eterna apropriação ou destruição por interesses privados” (Harvey, 2014, p. 156). O geógrafo enfatiza que 

os espaços e bens públicos — habitação, saneamento, educação, infraestruturas urbanas —, quando sob gestão do Estado, 

não configuram necessariamente os comuns. Isso evidencia sua dimensão de luta e disputa: “embora esses espaços e bens 

públicos contribuam intensamente para as qualidades dos comuns, é necessária uma ação política por parte dos cidadãos e 

das pessoas que pretendem apropriar-se deles ou concretizar essas qualidades” (Harvey, 2014, p. 144).  

 
21 Como adverte Harvey, não se deve confundir as heterotopias em Lefebvre, que constituem essas zonas límitrofes de tensionamento e 

diferenciação, com as que aparem em Michel Foucault.  
22 Em David Harvey, embora a tradução para o português adote a expressão “bem comum urbano”, o original em inglês utiliza simplesmente urban 

commons. Quando o autor se refere explicitamente a algo material, recorre a termos como common good (bem comum) ou commonwealth (bem-
estar comum). Assim como Dardot e Laval, Harvey também enfatiza que o comum não designa um bem ou processo específico, mas sim o ato de 
comunalização, isto é, uma prática social. Isso não impede, contudo, que os comuns sejam apropriados, cercados ou mesmo privatizados, o que 
reforça nosso argumento sobre sua dimensão prático-material. 



 PAGE 13 

 

PA

GE 

13 

revista V!RUS 30   issn 2175-974X   semestre 2 2025   versão Português   DIÁLOGOS MULTILATERAIS   iau.usp   nomads.usp   https://revistas.usp.br/virus/index 

 

139 

Essa reflexão conduz a uma questão fundamental, que articula diversos pontos tratados ao longo do texto: assim como o direito 

à cidade, os comuns dependem essencialmente do valor de uso. Enquanto os bens públicos e privados referem-se a gastos 

produtivos, por parte do Estado ou do mercado, orientados pela lógica quantitativa, o comum manifesta-se onde há dispêndio 

improdutivo pautado pela dimensão qualitativa, ou seja, pelo valor de uso. No processo de comunalização, é a prática coletiva, 

desde que não subordinada ao mercado, que confere ao comum este valor, por meio de imaginários e simbologias que derivam 

do excesso e da dádiva. Retomando Hardt e Negri (2016, p. 393), “no contexto biopolítico, o valor transborda qualquer limiar 

de controle político e econômico”. Por isso, enquanto, no mercado, imperam o valor de troca, a economia e a medida, essa 

lógica não deve prevalecer no horizonte do comum. Pelo contrário, o comum deve se fundar como uma: 

Teoria do valor alicerçada na desmedida, atravessando o limiar da medida (…) O valor é criado quando 

a resistência se torna transbordante, criativa e sem limites, e, portanto, quando a atividade humana 

excede e determina um rompimento do equilíbrio de poder (Hardt & Negri, 2016, p. 395, grifos nossos). 

Se a conhecida fórmula capitalista utiliza os produtos (mercadorias) como instrumento para valorização do valor (de troca), o 

comum se assenta na centralidade (urbana) para criação de valor de uso. Além disso, como argumentam Dardot e Laval (2017), 

o comum envolve um direito de uso que não é individual nem privado, mas coletivo e auto instituinte. Tal direito é indissociável 

da coprodução de sua própria normatividade – da criação, pelos que dele participam, das regras do uso comum. Em outros 

termos, o comum implica um tipo de autogoverno, expressão de uma produção multilateral do espaço em que se negociam as 

diferenças e em que o habitar se realiza como prática ativa e compartilhada da vida urbana. Trata-se, afinal, do verdadeiro 

sentido de cidadania, tal como delineado por Henri Lefebvre em Du contrat de citoyenneté: 

O importante seria que em torno dessa ideia – cidadania, estipulada, contratual – se produzisse uma 

renovação da vida política: um movimento com raízes históricas – revolução, marxismo, produção e 

trabalho produtivo – mas que vai além das ideologias, para que novas forças venham entrar em ação, 

ao se reunirem, ao exercerem pressão sobre o instituído. (…) Na verdade, isso requer um paradoxo: a 

descoberta criativa. Portanto, nem o negativo absoluto com seus corolários, a saber, pessimismo, 

niilismo, desespero. Nem positivismo, o realismo que bloqueia o horizonte. Nem estagnação nem 

catástrofe (Lefebvre, 1990, p. 37, tradução nossa23, grifos nossos). 

Em termos práticos, diante da voracidade de comodificação do espaço, em quais lugares da cidade contemporânea podem se 

evidenciar os comuns? A partir das palavras de Nancy Fraser, é possível afirmar que, apesar da aparente transformação de 

todas as esferas da vida em mercadoria, coexistem, fruto da “semi-proletarização” que sustenta o capitalismo, elementos que 

escapam à lógica mercantil, ainda que sejam “funcionalmente imbricados ao DNA do capitalismo” (Fraser, 2015, p. 711). Esse 

caráter residual – não no sentido de ser acidental ou contingente do capitalismo, como a autora alerta, mas por compor o pano 

de fundo indispensável para que o capitalismo se sustente – conecta-se diretamente à esfera da reprodução, em detrimento da 

produção. Este é o domínio da vida cotidiana, elemento central na crítica lefebvriana. 

Portanto, não podemos tomar esses resíduos como simples peças de um sistema maior, subsumidas, de maneira inescapável, 

à comodificação generalizada. Ao contrário, propõe-se que esses resíduos carreguem uma normatividade própria, irredutível à 

econômica, ou seja, capaz de impor diferenças ao sistema capitalista. Compreender o comum como resíduo implica uma crítica 

interna ao capitalismo, como Fraser sugere, sem romantizar relações do passado ou idealizar um futuro distante. De maneira 

análoga, como refletem Hardt e Negri (2016, p. 76) a partir de Maquiavel, a pobreza seria, ao mesmo tempo, excluída e incluída, 

não apenas um resíduo das forças arrebatadoras de apropriação do capital, mas “uma força de resistência que se reconhece 

explorada num regime que ainda carrega as marcas do comum”24.  

 
23 Do original em francês: “L'important, ce serait qu'autour de cette idée – la citoyenneté, stipulée, contractuelle – s'opère un renouvellement de la 

vie politique: un mouvement ayant des racines historiques – la révolution, le marxisme, la production et le travail productif – mais qui dépasse les 
idéologies, de sorte que des forces nouvelles entreraient en action, en se réunissant, en exerçant une pression sur l'institué. (...) Ce qui exige en 
effet un paradoxe: la découverte créatrice. Donc ni le négatif absolu avec ses corollaires, à savoir le pessimisme, le nihilisme, le désespoir. Ni le 
positivisme, le réalisme qui bouche l'horizon. Ni stagnation ni catastrophe” (Lefebvre, 1990, p. 37). 

24 Aproxima-se do que De Angelis (2007) vê como espécie de outside (externo), que ocorrem a despeito do mercado, por meio de outros tipos de 

relações sociais e ritmos.  



 

PAGE 

12 

ÁGORA  Habitar o comum: a poética urbana em Lefebvre e na Teoria do Comum 
Carolina Akemi Martins Morita Nakahara 

 

 

 

140 

No contexto urbano, tal perspectiva convida a reconhecer os comuns nas brechas e resíduos do cotidiano, espaços de 

reprodução e de vida ordinária que escapam, ainda que parcialmente, à lógica mercantil. Nesses interstícios emergem usos e 

práticas que independem da propriedade privada e se baseiam no excesso e no transbordamento, compondo o que Bollier 

(2003, p. 13) denomina “economia da dádiva” (gift economy), em que a partilha e a confiança se afirmam como valores políticos. 

Lefebvre, assim como Hardt e Negri, associa a essas práticas o Éros, acontecimento ontológico que rompe com o existente e 

instaura novas formas de convivência baseadas na alteridade. É nesse terreno que se inscreve o trabalho coletivo e cooperativo, 

fundamento da criatividade e da coprodução do espaço, sustentado por “laços de amizade, novas ações, maneiras de 

coordenar e cooperar e, sobretudo, regras tácitas de ajuda mútua e cumplicidade” (Dardot & Laval, 2017, p. 515). Tais obras 

urbanas coproduzidas, no sentido lefebvriano, condensam tais experiências, abrigando novas significações para a totalidade 

social e configurando uma poética do comum que, a partir do residual e do cotidiano, anuncia possibilidades de emancipação 

e autogoverno. 

David Bollier (2003) ilustra o comum por meio da experiência do grupo Green Guerrillas, liderado por Liz Christy, em Nova 

Iorque, que transformou áreas urbanas degradadas e abandonadas, tanto pelo mercado quanto pelo Estado, em mais de 800 

jardins. Tal como na fábula dos devires do amor entre a vespa e a orquídea25, o Éros — valor de uso, e não de troca — 

extravasa o desejo, fazendo com que o resto pulse como excesso. Este exemplo concreto pode servir como metáfora para a 

emergência de novas espacialidades que aflorem no contexto urbano por meio do habitar como poesia do comum, sustentadas 

por práticas não econômicas e pela coprodução multilateral e imaginativa do espaço urbano, capazes de reconfigurar as 

estruturas institucionais estabelecidas. 

Referências 

Aristóteles. (2016). O banquete. Editora 34. 

Aristóteles. (2017). Poética. Editora 34. 

Benjamin, W. (1987). A obra de arte na era da sua reprodutibilidade técnica (J. C. Martins, Trad.). In W. Benjamin, Magia e 

técnica, arte e política: Ensaios sobre literatura e história da cultura (pp. 165–196). Brasiliense. 

Bollier, D. (2003). Silent theft: The private plunder of our common wealth. Routledge. 

Bollier, D. (2021). The growth of the commons paradigm. In J. G. Speth & K. Courrier (Eds.), The new systems reader: 

Alternatives to a failed economy (pp. 115–134). Routledge. 

Brenner, N. (2013). Introduction: Urban theory without an outside. In N. Brenner (Ed.), Implosions/explosions: Towards a study 

of planetary urbanization (pp. 14–30). Jovis. 

Caldeira, T. P. do R. (2000). Cidade de muros: Crime, segregação e cidadania em São Paulo. Editora 34; Edusp. 

Crawford, M., Chase, J., & Kaliski, J. (Eds.). (1999). Everyday urbanism. The Monacelli Press. 

De Angelis, M. (2007). The beginning of history: Value struggles and global capital. Pluto Press. 

Elden, S. (2016). Introduction: A study of productive tensions. In H. Lefebvre, Metaphilosophy (pp. 1–20). Verso. 

Fix, M., & Paulani, L. M. (2019). Considerações teóricas sobre a terra como puro ativo financeiro e o processo de financeirização. 

Brazilian Journal of Political Economy, 39(4), 638–657. https://doi.org/10.1590/0101-31572019-2954 

 
25 Como explicam Hardt e Negri (2016), a fábula aparece recontada em Félix Guattari e Gilles Deleuze para comparar dois tipos distintos de relação: 

por um lado, a das vespas e as orquídeas, baseada no desejo e na diversão, sem o intuito reprodutivo e, por outro, a das abelhas e as flores, 
fundadas na produtividade e no trabalho. 

https://doi.org/10.1590/0101-31572019-2954


 PAGE 13 

 

PA

GE 

13 

revista V!RUS 30   issn 2175-974X   semestre 2 2025   versão Português   DIÁLOGOS MULTILATERAIS   iau.usp   nomads.usp   https://revistas.usp.br/virus/index 

 

141 

Fraser, N. (2015). Por trás do laboratório secreto de Marx – Por uma concepção expandida do capitalismo / Marx’s hidden 

abode – For an expanded conception of capitalism. Revista Direito e Práxis, 6(1), 703–728. 

https://doi.org/10.12957/dep.2015.15431 

Hardt, M., & Negri, A. (2016). Bem-estar comum. Record. 

Harvey, D. (2014). Cidades rebeldes: Do direito à cidade à revolução urbana. Martins Fontes. 

Laval, C., & Dardot, P. (2017). Comum: Ensaio sobre a revolução no século XXI. Boitempo. 

Lefebvre, H. (1967). Metafilosofia. Civilização Brasileira. 

Lefebvre, H. (1972). Contra los tecnócratas. Granica. (Trabalho original publicado em 1967) 

Lefebvre, H. (1978). De lo rural a lo urbano (4ª ed.). Ediciones Península. 

Lefebvre, H. (1990). Du contrat de citoyenneté. Calmann-Lévy. 

Lefebvre, H. (2000). La production de l’espace. Anthropos. (Trabalho original publicado em 1974) 

Lefebvre, H. (2008). A revolução urbana. Editora UFMG. (Trabalho original publicado em 1970) 

Lefebvre, H. (2016). O direito à cidade. Centauro. (Trabalho original publicado em 1968) 

Luck, R. (2018). Participatory design in architectural practice: Changing practices in future making in uncertain times. Design 

Studies, 59, 139–157. https://doi.org/10.1016/j.destud.2018.10.003 

Marx, K. (2004). Manuscritos econômico-filosóficos. Boitempo. 

Marx, K. (2007). A ideologia alemã. Boitempo. 

Marx, K. (2017). O capital: Livro I. Crítica da economia política. Boitempo. 

Medrano, L., Recamán, L., & Avermaete, T. (Eds.). (2021). The new urban condition: Criticism and theory from architecture and 

urbanism. Routledge. 

Nakahara, C. A. M. M. (2021). Do habitat ao habitar poiético: Participação, apropriação e utopia em Henri Lefebvre [Tese de 

Doutorado, Universidade de São Paulo]. Biblioteca Digital de Teses e Dissertações da USP. 

https://doi.org/10.11606/T.16.2021.tde-10012022-130103 

Shimbo, L., & Rufino, B. (Eds.). (2019). Financeirização e estudos urbanos na América Latina. Editora Letra Capital.  

https://doi.org/10.12957/dep.2015.15431
https://doi.org/10.1016/j.destud.2018.10.003
https://doi.org/10.11606/T.16.2021.tde-10012022-130103

	CapaSumario_PT.pdf
	CAPA V30 PT
	0_SUMARIO_PT




